
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 1, 2025, S. 385–410 

www.praktische-philosophie.org 
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.1.14 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Kants Weltbürgerrecht und das Problem von 
Abweisungen an Staatsgrenzen 

Kant's Cosmopolitan Law and the Problem of Rejection at State 
Borders 

SUSANNE MEYER-TESCHENDORF, BONN 

Zusammenfassung: Wie können die moralische Gleichheit aller Menschen als Per-
sonen und territoriale Rechte von Staaten miteinander vereinbart werden? Unter 
welchen Voraussetzungen ist es überhaupt zulässig, um Aufnahme ersuchende Per-
sonen an Staatsgrenzen abzuweisen, und welche Grundregeln sind dabei zwingend 
einzuhalten? Kants in den Schriften „Zum ewigen Frieden“ (1795) sowie in den „Me-
taphysischen Anfangsgründen der Rechtslehre“ (1797) skizziertes Weltbürgerrecht 
liefert schon dem Anspruch nach keine vollständige Migrationsethik, kann aber 
dennoch als eine auch heute noch verbindliche Leitlinie für die Beantwortung dieser 
grundlegenden Fragen gesehen werden. Kant erkennt das juridische Recht von 
Staaten auf Entscheidung über den Aufenthalt staatsfremder Personen auf ihrem 
Gebiet grundsätzlich an, aber definiert zugleich mit dem Verbot einer feindseligen 
Behandlung um Aufnahme ersuchender Personen sowie dem Ausschluss, diese ei-
nem „Untergang“ zu überantworten, wesentliche Einschränkungen dieser territori-
alen Souveränität, die bereits zahlreiche aktuelle Praktiken zur „Abwehr“ von Mi-
grierenden als kategorisch falsch entlarven. Die Erkenntnisse aus dem Weltbürger-
recht können zudem eine Art „roten Faden“ bei der Bewertung aktueller migrations-
ethischer Positionen darstellen, insbesondere hinsichtlich der von ihnen zugrunde-
gelegten Kriterien für die Zulässigkeit von Abweisungen. Diese müssen versuchen, 
einen Weg aus dem Dilemma zu finden, einerseits Migrierende als gleichwertige 
und –berechtigte Personen zu respektieren, ohne andererseits durch unbegrenzte 
Aufnahme die Funktionalität des eigenen Staatswesens zu riskieren. Hierbei erweist 
sich etwa der liberale Nationalismus David Millers als eher mit dem Weltbürger-
recht kompatibel als beispielsweise kommunitaristische Positionen, ohne diesem 
jedoch vollständig zu entsprechen. Der Rekurs auf Kants Weltbürgerrecht kann so 
letztlich dazu beitragen, ungeachtet aktueller politischer Stimmungen einen sich an 
Grundsätzen orientierenden Umgang mit Migration zu bewahren. 
 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

386 

Schlagwörter: Migration, Kant, Weltbürgerrecht, Staatsgrenzen, Rechtsphiloso-
phie 
 
Abstract: How can the moral equality of all human beings as persons and the terri-
torial rights of states be reconciled? Under what conditions is it permissible to reject 
persons seeking admission at national borders, and what basic rules must be strictly 
observed in doing so? Kant's cosmopolitan law, outlined in his writings „Zum 
ewigen Frieden“ (1795) and „Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre“ 
(1797), does not claim to provide a complete migration ethics, but can nevertheless 
be seen as a binding guideline for answering these fundamental questions even to-
day. Kant recognizes in principle the juridical right of states to decide on the resi-
dence of non-state persons on their territory, but at the same time defines, by pro-
hibiting hostile treatment of persons requesting admission and excluding them 
from being consigned to “perdition”, essential restrictions on that territorial sover-
eignty, which already expose many current practices to “defend” migrants as cate-
gorically wrong. The insights from cosmopolitan law can also serve as a “red thread” 
in evaluating current positions on migration ethics, especially regarding the criteria 
they use to determine the admissibility of rejections. These must try to find a way 
out of the dilemma of, on the one hand, respecting migrants as equal and entitled 
persons, without, on the other hand, risking the functionality of their own state by 
accepting them without limitation. In this respect, David Miller's liberal nationalism 
proves to be far more compatible with the cosmopolitan law than, for example, com-
munitarian positions, without fully conforming to it. The recourse to Kant’s cosmo-
politan law can thus ultimately help to preserve a principled approach to migration, 
regardless of current political moods. 
 
Keywords: Migration, Kant, Cosmopolitan Law, National Borders, Philosophy of 
Law 

1 Einleitung: Abweisung als (mögliche) ethische Diskriminie-
rung 

Das Thema Migration ist gerade wieder Gegenstand kontroversester Debat-
ten in Deutschland und ganz Europa. Bei dem Bestreben, irreguläre Migra-
tion zu verhindern oder zumindest zu verringern, werden oft massive Men-
schenrechtsverletzungen begangen oder billigend in Kauf genommen; von 
illegalen Pushbacks über willkürliche Misshandlung und Inhaftierung bis 
zum Aussetzen auf hoher See oder in der Wüste lassen sich hierfür in der 
aktuellen Berichterstattung unzählige Beispiele finden.  

In der öffentlichen Debatte stellen dabei nur wenige Beteiligte das 
Recht von Staaten, über die Einreise von Nichtstaatsangehörigen nach be-
liebigen eigenen Kriterien zu entscheiden, grundsätzlich in Frage. Auch 
wenn Art und Weise von Abweisungen bisweilen auf Kritik stoßen, wird 



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

387 

ihre grundsätzliche Legitimität allgemein als selbstverständlich angesehen 
und nur selten problematisiert.1  Die rechtliche Legitimierung und allge-
meine Billigung der gängigen Praxis, die (angenommenen) Interessen der 
eigenen Staatsangehörigen stärker zu gewichten, reicht jedoch nicht aus, 
sie auch unter ethischen Gesichtspunkten für gerechtfertigt zu halten. Aus 
dem faktisch vorhandenen juridischen Recht auf territoriale Kontrolle folgt 
keineswegs zwingend, dass Staaten damit auch das moralische Recht ha-
ben, Einwanderungswillige nach Belieben abzuweisen. Das allgemeine All-
tagsbewusstsein zieht zudem, wie auch die Genfer Flüchtlingskonvention 
und das geltende Asylrecht, eine scharfe Grenze zwischen “echten” Flücht-
lingen (d.h. politisch Verfolgten oder Kriegsflüchtlingen) und eher abwer-
tend als “Wirtschaftsflüchtlinge” bezeichneten Personen, denen im Regel-
fall kein Anspruch auf Aufnahme und Unterstützung zugebilligt wird. 

Beide Annahmen erscheinen jedoch keineswegs gut begründet. Denn 
es kann unter ethischen Gesichtspunkten als durchaus fraglich angesehen 
werden, ob „Parteilichkeit“ im Sinne einer Bevorzugung der eigenen Staats-
angehörigen, wie sie u.a. eben in der Abweisung von Personen an der 
Grenze zum Ausdruck kommt, gegen das grundlegende ethische Prinzip der 
moralischen Gleichheit aller Menschen als Personen verstößt und eine un-
zulässige Diskriminierung allein auf der Grundlage des moralisch irrele-
vanten Zufalls des Geburtsortes bzw. der i.d.R. durch Geburt erworbenen 
Staatsangehörigkeit darstellt (s. etwa Miller 2017/2, 37f u. Ladwig 2012, 
68). Die für die Zulässigkeit einer Abweisung zentrale Frage, „ob Staaten 
dazu verpflichtet sind, die Interessen aller Menschen gleichzubehandeln 
[…], oder ob es ihnen legitimerweise offensteht, die Interessen ihrer eige-
nen Bürger höher zu gewichten“ (Miller 2017/2, 24), wird von gänzlich 
konträren Positionen in ähnlicher Form gestellt, aber gegensätzlich beant-
wortet. Es ist daher zu prüfen, ob eine Abweisung von Aufnahmeersuchen 
auf der Grundlage einer Interessenabwägung unter stärkerer Gewichtung 
der Interessen der eigenen Staatsangehörigen mit dem „Respekt vor allen 
Menschen als moralischen Personen“ (Carens 2012, 30) vereinbart werden 
kann, ohne die Abgewiesenen in ethisch unzulässiger Form zu diskriminie-
ren. Sofern diese Frage grundsätzlich bejaht wird, ist in einem nächsten 
Schritt zu eruieren, welche Kriterien und Regeln dabei auf beiden Seiten 
eingehalten werden müssen. Der Rekurs auf Kant, dem Migrationsbewe-
gungen im aktuellen Umfang unbekannt waren und der eher Handel und 
Kolonialismus seiner Zeit vor Augen hatte, erscheint in diesem Kontext nur 
auf den ersten Blick fernliegend. Vielmehr lassen sich, wie sich im 

 
1 A. Cassee bezeichnet dies daher als „Standardansicht“ (2016, 30). 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

388 

Folgenden zeigen wird, seinem Weltbürgerrecht auch heute noch zentrale 
Leitlinien für einen ethisch vertretbaren Umgang mit Migration entneh-
men. 

Mit der hier erfolgenden Beschränkung auf die an der Grenze des ei-
genen Staates bzw. Staatenverbundes ankommenden Personen müssen 
zwangsläufig wesentliche übergeordnete Fragen der Migrationsethik aus-
geblendet bleiben; wie etwa die, ob globale Bewegungsfreiheit als elemen-
tarer Teil der menschlichen Autonomie ein Menschenrecht darstellt, oder 
ob eine Aufnahme durch wohlhabende Staaten unter dem Aspekt der glo-
balen Gerechtigkeit überhaupt eine zielführende Maßnahme ist.  Auch wird 
nicht in Abrede gestellt, dass es sich bei den in Europa um Aufnahme Ersu-
chenden im Regelfall eher nicht um die schutzbedürftigsten Personen han-
delt, welche vielmehr meist gar nicht in der Lage sind, die erforderlichen 
persönlichen und materiellen Ressourcen für eine Auswanderung aufzu-
bringen. Hier soll es allein um die Antwort gehen, die ein Staat denjenigen, 
die ein Aufnahmegesuch unmittelbar an ihn richten, schuldet, sowie um 
deren unerlässliche Begründung. 

Vor dem Hintergrund des vorausgesetzten Kantischen Prinzips der 
Gleichheit aller Menschen als moralischer Personen ist zu unterstellen, 
dass Staaten auch bei der Ausübung ihrer territorialen Rechte dazu ver-
pflichtet sind, Nichtstaatsangehörige als gleichwertige Träger von Perso-
nenwürde zu respektieren. Im Folgenden soll unter Bezug auf Kants in der 
Schrift „Zum ewigen Frieden“ (ZeF) von 1795 sowie in den „Metaphysischen 
Anfangsgründen der Rechtslehre“ (MSR) von 1797 skizziertes Weltbürger-
recht versucht werden, zumindest einen Rahmen für ethisch legitimierbare 
Abweisungen von Personen an Staatsgrenzen abzustecken. Hierbei wird 
sich zeigen, dass dieses als ein auch für die heutige Debatte relevanter Bei-
trag zu einer Vereinbarkeit zwischen dem universalistischen Anspruch mit 
den territorialen Rechten von Staaten verstanden werden kann.  

Im Folgenden wird (2.) nach einer kurzen systematischen Einord-
nung und Darstellung des Kantischen Weltbürgerrechts untersucht, welche 
Folgerungen sich daraus für den Umgang mit an Staatsgrenzen ankommen-
den Personen ableiten lassen. Danach wird (3.) unter besonderer Berück-
sichtigung des Spannungsfeldes zwischen moralischer Gleichheit aller 
Menschen als Personen sowie der Parteilichkeit zugunsten eigener Staats-
angehöriger ein Bezug zu zentralen Positionen der aktuellen Migrations-
ethik hergestellt. Sodann wird (4.) der weltbürgerrechtliche Begriff „Unter-
gang“ in Beziehung zu David Millers Begriff „Überlebensmigration“ gesetzt 
und einige Übereinstimmungen, aber auch Unterschiede herausgearbeitet. 
Schließlich werden (5.) mehrere mögliche Kriterien, welche Staaten für die 
Begründung von Abweisungen heranziehen könnten, auf ihre 



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

389 

Vereinbarkeit mit dem Weltbürgerrecht geprüft, bevor die gewonnenen Er-
kenntnisse (6.) abschließend zusammengefasst werden. 

2 Das Kantische Weltbürgerrecht: Einschränkung auf Hospi-
talität 

Während vermöge der Idee des ursprünglichen gemeinschaftlichen Besit-
zes der Oberfläche der Erde als Kugelgestalt kein Mensch „an einem Ort 
mehr Recht zu sein hat als ein anderer“ (ZeF 358) ist doch nach Kant auf-
grund der durch die reine praktische Vernunft aufgegebenen Notwendig-
keit einer fortschreitenden Verrechtlichung der Verhältnisse die Organisa-
tion der Menschheit in Staaten sowie deren Verbindung im Völkerrecht ein 
unter den Bedingungen der Anwendung des Rechtsbegriffs auf die mensch-
liche Natur zwingendes Erfordernis. Als ius cosmopoliticum vervollständigt 
das in den späten Schriften erstmals entwickelte Weltbürgerrecht Kants 
Theorie des öffentlichen Rechts und behandelt nach dem Staatsrecht 
(Rechtsverhältnis von Personen innerhalb eines Staates) und dem Völker-
recht (Verhältnis souveräner Staaten als Analogon moralischer Personen 
untereinander) nunmehr das Verhältnis von Individuen und Staaten inner-
halb eines „(gedachten) allgemeinen Menschenstaates“ (ZeF 349; vgl. MSR 
352). Als dritter „Definitivartikel“ zum ewigen Frieden setzt es die „repu-
blikanische Verfassung“ im Inneren der Staaten (1. Artikel) und den „Föde-
ralism freier Staaten“ (Völkerbund) im Völkerrecht (2. Artikel) voraus und 
stellt, wie Kant betont, keine „phantastische und überspannte Vorstellungs-
art des Rechts“, sondern die „notwendige Ergänzung“ (ZeF 360) der beiden 
anderen Sphären öffentlichen Rechts dar. Gleich zu Beginn des 3. Definiti-
vartikels stellt Kant voraus, dass auch im Weltbürgerrecht „nicht von Phi-
lanthropie, sondern vom Recht“ die Rede ist (ZeF 357). Damit ordnet Kant 
das Weltbürgerrecht den Rechtspflichten zu, die als „vollkommene Pflich-
ten“ ausnahmslose Geltung haben und im Gegensatz zu den „unvollkom-
menen“ Tugendpflichten keinen Interpretationsspielraum hinsichtlich ih-
rer Umsetzung zulassen.  

Die Notwendigkeit eines „Weltbürgerrechts“ als eines „Recht[s], so-
fern es auf die mögliche Vereinigung aller Völker, in Absicht auf gewisse 
allgemeine Gesetze ihres möglichen Verkehrs, geht“ (MSR 352) ergibt sich 
für Kant (wie auch die des Völkerrechts) in der Anwendung des Rechtsbe-
griffs auf die realen Bedingungen der menschlichen Existenz, nämlich die 
räumliche Ausgedehntheit von Menschen und die begrenzte „Kugelgestalt“ 
der Erde, welche eine unendliche Ausbreitung der Menschheit nicht zulässt 
und so dazu führt, dass Menschen sich irgendwann wieder begegnen müs-
sen. Auf diese Weise werden sie dazu genötigt, miteinander Rechtsverhält-



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

390 

nisse einzugehen ), und so gemäß der „Vernunftidee einer friedlichen, wenn 
gleich noch nicht freundschaftlichen, durchgängigen Gemeinschaft aller 
Völker auf Erden“ die ursprüngliche Gemeinschaft der Erdoberfläche im 
Sinne einer bloß physischen möglichen Wechselwirkung (commercium) in 
eine rechtlich geordnete „Vereinigung aller Völker in Absicht auf gewisse 
allgemeine Gesetze ihres möglichen Verkehrs“ fortzuentwickeln (MSR 352) 
bzw. sich einer „weltbürgerlichen Verfassung“ anzunähern (ZeF 358).2 Im 
Weltbürgerrecht geht es demnach sowohl um das Verhältnis von Indivi-
duen zu fremden Staaten als auch um das von Angehörigen (Individuen 
oder Gruppen) unterschiedlicher Staaten zueinander, sofern sie, als in ei-
nem „äußeren Verhältnis“ zueinander stehend, als „Bürger eines allgemei-
nen Menschenstaates“ (ZeF 349) angesehen werden; also um alle Formen 
von staatsübergreifenden menschlichen Beziehungen (vgl. Reinhardt 2019, 
105).  

Kant definiert das Weltbürgerrecht nunmehr bloß negativ mittels der 
Einschränkung auf ein Recht zur “Hospitalität”. Hierunter versteht er das 
Recht eines Fremden, sich einem anderen Staat „zur Gesellschaft anzubie-
ten“ und von ihm und seinen Institutionen wegen „seiner Ankunft auf [des-
sen] Boden nicht feindselig behandelt zu werden, so lange der Ankommen-
de sich selbst „friedlich verhält“. Im Gegenzug haben Staaten ein Recht auf 
Abweisung von Fremden, solange es „ohne [ihren] Untergang geschieht“ 
(ZeF 357f). Bei dem Recht auf Hospitalität handelt es sich jedoch lediglich 
um ein Besuchs- und nicht um ein Gast- oder gar Ansiedlungsrecht, welches 
den Ankommenden „auf eine gewisse Zeit zum Hausgenossen“ machen 
würde und vielmehr einen „besonderen wohltätigen Vertrag“ erfordern 
würde (ZeF 358; vgl. MSR 353).  

Aus dem Weltbürgerrecht lassen sich einerseits für den aufgesuchten 
Staat, andererseits aber auch für die Ankommenden rechtlich verbindliche 
Verpflichtungen ableiten. Migrierenden billigt das Weltbürgerrecht dem-
nach das Recht zu, einen Staat aufzusuchen und „sich zur Gesellschaft an-
zubieten“, also in ihn einzureisen und ihn um ein (längerfristiges) Aufent-
haltsrecht zu ersuchen. Diesem Gesuch ist der Staat jedoch rechtlich nicht 
verpflichtet, nachzukommen. Vor dem Hintergrund der Kugelgestalt der 
Erde und der räumlichen Ausgedehntheit von Menschen muss zwar ange-
nommen werden, dass das alleinige Einnehmen irgendeines Raumes für 
sich noch keine eine feindselige Behandlung rechtfertigende Rechtsverlet-

 
2 Im Kapitel über die „Garantie des ewigen Friedens“ legt Kant später dar, wie dieser 
Prozess der Verrechtlichung durch den „Mechanism der menschlichen Neigungen“, 
hier insbesondere den „Handelsgeist“ befördert wird (ZeF 368). 



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

391 

zung darstellt, da von einer (stets einen Raum einnehmenden) Person nicht 
„verlangt werden (kann), nirgendwo zu sein“ (Brandt 2011, 103); hingegen 
kann niemand das Recht beanspruchen, einen bestimmten Raum einzu-
nehmen. Dieses Recht jeder um Aufnahme ersuchenden Person, unabhän-
gig vom Ergebnis der Entscheidung über das Aufnahmegesuch „nicht feind-
selig“ behandelt zu werden, ist begründet in Kants Auffassung der Person 
als Subjekt zurechenbarer Handlungen und Gesetzgeberin moralischer Ge-
setze (MSR 322), die auch im Falle einer Einschränkung ihrer Bewegungs-
freiheit zu respektieren ist. Jede ankommende Person muss sich somit zu 
jedem Zeitpunkt darauf verlassen können, „wenigstens menschenwürdig“ 
und nicht als eine „beliebige Sache“ behandelt zu werden (Gerhardt 1995, 
105; Brandt 2011, 102). Dieses Recht darf auch nicht durch einen „mögli-
chen Missbrauch“ eingeschränkt werden (MSR 353) und gilt unabhängig 
vom Motiv, aus dem ein Staat um Aufnahme ersucht wird. Allerdings be-
steht der Anspruch auf Hospitalität eben nur solange, wie die einreisende 
Person „sich selbst friedlich verhält“, also etwa die Gesetze des aufgesuch-
ten Staates respektiert und keine gegen diesen oder seine Angehörigen ge-
richteten Handlungen begeht. Weiterhin lässt sich daraus die Pflicht ablei-
ten, dass um Aufnahme Ersuchende eine (weltbürgerrechtskonforme) Ent-
scheidung des Staates über ihren Aufenthalt zu respektieren haben.  

Staaten wiederum gesteht das Weltbürgerrecht das (juridische) 
Recht zu, im Rahmen ihrer Verfügungsgewalt über ein bestimmtes Territo-
rium Personen einen über das Besuchsrecht hinausgehenden Aufenthalt zu 
verwehren. Dieses “Auswahlrecht” können Staaten prinzipiell aufgrund 
selbst festgelegter Kriterien ausüben, sofern sie dabei die wesentliche Ein-
schränkung berücksichtigen, dass Ankommende nur abgewiesen werden 
dürfen, wenn dies ohne ihren „Untergang“ geschieht. Sofern den Abgewie-
senen hingegen ein „Untergang“ droht, unterliegen sie der strikten Unter-
lassungspflicht der Nichtabweisung.  

Es spricht demnach einiges dafür, dass Kant unter dem Begriff „Un-
tergang“ nicht nur den physischen Tod von Menschen, sondern alle den 
Selbstzweckcharakter von Personen verletzenden (Not-)Situationen ver-
steht. Hierunter können alle die Personalität irreversibel schädigenden Zu-
stände verstanden werden; also außer den „Fluchtgründen“ der GFK auch 
andere aussichtslose Situationen wie etwa ein Leben in absoluter Armut 
oder Abhängigkeit, in denen eine Person nicht mehr ihrer wesentlichen Be-
stimmung entsprechen kann, sich nicht nur ihrer selbst bewusst zu sein, 
sondern auch als Urheberin ihr zurechenbarer, insbesondere moralischer 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

392 

Handlungen agieren zu können (vgl. MSR 322).3 Demnach erweist sich die 
im Alltagsbewusstsein verankerte „grundsätzliche normative Differenzie-
rung zwischen Verfolgten und um ihr Überleben Kämpfenden“ aus ethi-
scher Sicht als inkonsistent (Schlothfeld 2012, 200; aber auch schon Singer 
1994, 319).  

An die so restriktiv definierten „Bedingungen der allgemeinen Hos-
pitalität“ (ZeF 357) müssen sich Staaten verbindlich halten, da diese eben 
nicht unter die (freiwilligen) Hilfspflichten (Philanthropie), sondern die 
sich durch strenge Allgemeinheit („universalitas“) auszeichnenden Rechts-
pflichten fallen. Die wesentliche systematische Bedeutung und rechtsethi-
sche Innovation des Weltbürgerrechts liegt somit darin, dass es verbindli-
che Rechte von Individuen gegenüber fremden Staaten unabhängig von ih-
rer Staatsangehörigkeit definiert und angesichts dessen, dass „die Rechts-
verletzung an einem Platz der Erde an allen gefühlt wird“ (ZeF 360) eine 
elementare rechtliche Gleichbehandlung über Staats- und Kulturgrenzen 
hinaus vorsieht. Auch wenn Kant dabei nicht Flucht und Migration im heu-
tigen Sinne vor Augen hatte, ist dieser Aspekt dennoch von essentieller Be-
deutung für die gegenwärtige Debatte. Beim Weltbürgerrecht handelt es 
sich eben nicht „um eine Frage der Menschenliebe“, sondern um einen ver-
bindlichen Rechtsanspruch, welchen Personen gegen die Regierung eines 
anderen Landes haben und der neben der Unterlassung von unmittelbaren 
Feindseligkeiten „befristete Duldung, Unterstützung und Schutz“ 
(Gerhardt 1995, 106) umfasst.  

Auf Grundlage des Weltbürgerrechts wären demnach aktuell gängige 
Praktiken wie die gewaltsame „Abwehr“ Ankommender an Grenzen oder 
„Push-Backs“ ohne jegliche Prüfung ihres Anspruchs, als „feindselige Be-
handlung“ und damit eindeutig unzulässig abzulehnen, zumal solche Maß-
nahmen oft einen möglichen „Untergang“ der Abgewiesenen in Form exis-
tenzbedrohlicher Situationen in Kauf nehmen. Zugleich macht das Welt-
bürgerrecht aber auch deutlich, dass das ethische Prinzip der Gleichwertig-
keit aller Menschen als moralischer Personen keineswegs zu der Forderung 
offener Grenzen oder gar einer Auflösung aller Staaten führen muss. Viel-
mehr schließt es mit seiner negativen Formulierung zwar eine verbindliche 
Pflicht zur Nichtabweisung unter bestimmten Voraussetzungen, aber nicht 
zur (dauerhaften) Aufnahme ein. Auch umfasst es nicht die Pflicht zu kon-
kreter Hilfeleistung. Hierfür bedarf es der Ergänzung durch korrespondie-
rende, positive ethische Verpflichtungen definierende „Tugendpflichten“, 

 
3 Vgl. zu diesem Verständnis des Begriffes „Untergang“ bei Kant Reinhardt 2019, 
Kapitel 12.2. 



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

393 

da man nach Kant eine Maxime der Gleichgültigkeit gegenüber fremder Not 
unabhängig von deren Ursache zwar widerspruchsfrei denken, aber nicht 
wollen könne (GMS 423). Beispiel für eine solche dem Weltbürgerrecht 
nachfolgende Pflicht wäre etwa die Sicherstellung der Grundversorgung 
von Geflüchteten für die Dauer ihres Aufenthalts (vgl. Reinhardt 2019, 156).  

3 Weltbürgerrecht und die Frage der Parteilichkeit zugunsten 
von Staatsangehörigen 

Kant hat mit dem Weltbürgerrecht somit nicht nur die grundsätzliche Mög-
lichkeit, sondern auch die praktische Notwendigkeit einer Vereinbarkeit 
von moralischer Gleichheit aller Menschen als Personen und staatlichen 
territorialen Rechten aufgezeigt, welche vielmehr erforderlich sind, um die 
grundlegenden Rechte der einzelnen Personen zu garantieren (vgl. Stilz 
2011, 580). Dass die Ansprüche von Staatsangehörigen und um Aufnahme 
Ersuchenden unter Wahrung des Prinzips der moralischen Gleichheit mit-
einander vereinbart werden können und sich eine Abweisung zugunsten 
der ansässigen Bevölkerung unter bestimmten Voraussetzungen als wenig-
stens zulässig rechtfertigen lässt, ist wiederum notwendige Voraussetzung 
für die Festlegung ethisch vertretbarer Kriterien von Abweisungen.  

Damit lässt sich Kant weder egalitaristischen noch kommunitaristi-
schen Positionen der Migrationsethik zuordnen. Joseph Carens etwa über-
trägt das Prinzip der moralischen Gleichheit aller Menschen als Personen 
unmittelbar auf die Ebene globalen Handelns, so dass aus dem gleichen 
moralischen Wert aller Menschen die ethische Pflicht folgt, allen auch glei-
che Chancen auf ein gelingendes Leben einzuräumen, während der Zufall 
einer Geburt als Bürger eines westeuropäischen Staates „moralisch willkür-
lich“ und mit den feudalen Adelsprivilegien früherer Zeiten vergleichbar sei 
(Carens 2012, 24 u. 35). Indem er die Gerechtigkeitsprinzipien von John 
Rawls (entgegen dessen expliziter Beschränkung auf die Verhältnisse in-
nerhalb eines Staates) auf die globale Perspektive erweitert, gelangt er zu 
der Folgerung, dass jede Parteilichkeit in Form einer Bevorzugung eigener 
Staatsangehöriger moralisch unzulässig sei, da den Vertragspartnern im 
Urzustand hinter dem Schleier des Nichtwissens nicht bekannt wäre, ob sie 
in Westeuropa oder in einem Staat zur Welt kämen, in dem Verfolgung, 
Krieg oder absolute Armut herrschen, so dass sie damit rechnen müssten, 
sich selbst in der Situation einer um Aufnahme ersuchenden Person wie-
derzufinden. Demnach müssten sie nach Carens für ein Recht auf Migration 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

394 

eintreten (2012, 27ff; 31).4 Auch Peter Singer hat vor dem Hintergrund sei-
nes Prinzips der gleichen Interessenabwägung sowie der ethischen Irrele-
vanz räumlicher, ethnischer oder kultureller Nähe eine Bevorzugung eige-
ner Staatsangehöriger weitgehend ausgeschlossen (1994, 39ff u. 296).  

Andere Positionen ziehen aus dem vermeintlich unvereinbaren Wi-
derspruch zwischen (ethisch begründetem) Universalismus und territoria-
ler Differenzierung die genau entgegengesetzte Schlussfolgerung. Für den 
Staatsrechtler Otto Depenheuer etwa besteht die Alternative nur darin, im 
Rahmen des ethischen Universalismus aufgrund der Unmöglichkeit recht-
licher Entscheidung „allen Menschen der Welt […] Heimstatt zu bieten“ 
oder anderenfalls eben „Härte“ und „hässliche Bilder“ in Kauf zu nehmen 
(2017, 28). Das Weltbürgerrecht, das eine Vereinbarkeit von ethischem 
Universalismus und territorialen Rechten aufgezeigt hat, könnte hier einen 
Ausweg aus diesem Dilemma bieten. 

Eine dem Weltbürgerrecht näher kommende Mittelposition zwi-
schen diesen beiden konträren Auffassungen vertritt David Miller, der auf-
grund der „besonderen Verpflichtungen“ zwischen Angehörigen des glei-
chen Staates eine „gewisse Parteilichkeit“ (partiability) zugunsten von de-
ren Interessen für gerechtfertigt hält (2017/1, 89). Die These von Carens 
bestreitend, dass aus der (auch von ihm anerkannten) moralischen Gleich-
heit und der Pflicht  zum Schutz der grundlegenden Menschenrechte ein 
Gebot zur Gewährleistung überstaatlicher Chancengleichheit für alle Men-
schen folge, „ihre Ziele im Leben zu verfolgen“, hält er es vielmehr für aus-
reichend, dass für alle „ein bestimmtes Minimum an Sicherheit, Freiheit, 
Ressourcen und Chancen“ gewährleistet sei, „um ihre grundlegenden Inte-
ressen zu schützen“(2012, 54). Diese nach Miller grundsätzlich legitime 
Parteilichkeit kann bei ihm allerdings durch starke Ansprüche von Migrie-
renden übertrumpft werden, sofern es sich um „Überlebensmigranten“ 
handelt.  

4 Drohender „Untergang“ bei Kant und „Überlebensmigra-
tion“ bei Miller 

Auf der Grundlage der Erkenntnis, dass die Flüchtlingsdefinition der GFK 
inhaltlich zu begrenzt ist, hat David Miller diese auf den Begriff der „Über-
lebensmigration“ erweitert. „Flüchtlinge“ im Sinne von 

 
4 Rawl selbst geht allerdings in seiner späteren Schrift „Das Recht der Völker“ davon 
aus, dass die der Migration zugrundeliegenden Probleme in einer den Gerechtig-
keitsprinzipien folgenden Welt nicht mehr existieren würden (2002, 8).  



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

395 

„Überlebensmigranten“ sind demnach solche, deren grundlegende Men-
schenrechte unabhängig von der Art der Bedrohung gefährdet sind und von 
bzw. in ihren Herkunftsstaaten nicht ausreichend geschützt werden können 
(2017/2, 126 u. 256f unter Verweis auf Betts 2013, 23). Nach Miller spre-
chen „gewichtige Gründe“ dafür, dass die Menschen „überall ein Anrecht 
auf die minimalen Voraussetzungen für ein menschenwürdiges Leben“ 
(Nahrung, Wohnung, medizinische Versorgung, elementare Freiheitsrech-
te und Rechtssicherheit) haben. Diese „essentiellen Interessen“ definieren 
für alle Menschen eine „Schwelle, die nicht unterschritten werden darf“ 
(2017/2, 56f). Ihr Fehlen markiert einen „absoluten Mangel“ an Möglich-
keiten (2017/2, 75) und nicht nur einen im Vergleich zu Mitgliedern einer 
bestimmten Gesellschaft.   

Daraus, dass kein Mensch „unter die Minimalausstattung fallen darf, 
die seine grundlegenden Rechte schützt“ (Miller 2012, 54), kann jedenfalls 
dann ein Anspruch auf Aufnahme in einen anderen Staat resultieren, wenn 
diese Rechte auf absehbare Zeit am bisherigen Wohnort nicht gewährleistet 
werden können. Für solche „Überlebensmigranten“ besteht prima facie 
eine Pflicht zur Aufnahme, wenn sie der Bedrohung ihrer Menschenrechte 
nur so entgehen können (Miller 2012, 61). Ein Verweis auf eine – grund-
sätzlich vorzuziehende – heimatnahe Unterstützung ist hingegen nur zuläs-
sig, wenn diese Option auch tatsächlich existiert: „Einfach die Grenzen 
dicht machen und nichts Weiteres zu unternehmen, ist hier keine Option, 
die sich moralisch verteidigen ließe“ (2012, 55). Demnach müssten 
„[p]otentielle Aufnahmeländer […] all diejenigen aufnehmen, die in ihrem 
Herkunftsstaat unverschuldet ihre Grundbedürfnisse nicht befriedigen 
können und denen vor Ort entweder nicht geholfen werden kann oder fak-
tisch nicht geholfen wird“ (Hoesch 2016, 18).  

„Freiwillige“ oder „Wirtschaftsmigranten“ i.e.S. sind hingegen Per-
sonen, die einen Staat z.B. zur Arbeitsaufnahme oder Verfolgung eines per-
sönlichen Projektes um Aufnahme ersuchen. Dass Staaten unter solchen 
Migrierenden eine Auswahl nach eigenen Interessen vornehmen, ist nach 
Miller ethisch vertretbar, solange dem eine Auswahl „auf der Grundlage der 
Not“ nicht entgegensteht und keine Personen, deren grundlegende Men-
schenrechte gefährdet sind, dafür abgewiesen werden müssen (2017/1, 94). 
Letztere genießen somit Vorrang gegenüber Personen mit weniger elemen-
taren Migrationsgründen, aber auch gegenüber möglichen eigenen Präfe-
renzen des Staates, z.B. aufgrund benötigter beruflicher Qualifikationen. 
Die Aufnahme solcher Personen ist gegenüber der von „Überlebensmigran-
ten“ nachrangig (Miller 2017/2, 145). Nach Miller darf und muss dabei eine 
Abwägung zwischen der Stärke des Anspruchs von Aufnahmeersuchen so-
wie den bei einer Aufnahme zu erwartenden Vor- bzw. Nachteilen des Staa-



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

396 

tes vorgenommen werden. In die Stärke des Anspruchs ist neben dem Aus-
maß der Bedrohung der Menschenrechte auch einzubeziehen, ob die be-
troffenen Personen einen speziellen Anspruch gegenüber einem bestimm-
ten Staat geltend machen können, etwa aufgrund zuvor für ihn geleisteter 
Dienste oder dessen Verantwortung für die Fluchtsituation (Miller 2017/2, 
122). Demnach haben „Überlebensmigranten“ bei Miller ein „zwar starkes“, 
aber kein „absolutes“ Recht auf Nichtabweisung (2017/1, 94).  

Für Miller handelt es sich bei den Pflichten zum Schutz der Men-
schenrechte von Geflüchteten allerdings nicht wie bei den „vollkommenen 
Pflichten“ des Kantischen Weltbürgerrechts um „negative Pflichten“ mit 
ausnahmsloser Gültigkeit, sondern er sieht diese Pflicht auf das im Rahmen 
innerhalb einer „fairen Verantwortungsaufteilung“ zwischen den aufnah-
mefähigen Staaten Liegende beschränkt, während alles darüber Hinausge-
hende als (freiwilliges) „humanitäres Engagement“ (vergleichbar den 
„Hilfspflichten“ bei Kant) der ausdrücklichen Zustimmung der Staatsange-
hörigen bedürfte (Miller 2017/2, 58; 61).  

Ungeachtet dieser grundlegenden Differenz kann der Bezug auf Mil-
lers „Überlebensmigration“  einen Beitrag zur Interpretation des weltbür-
gerlichen Ausschlusskriteriums „drohender Untergang“ und somit zur Ein-
grenzung der Fälle leisten, in denen die Anwendung des Weltbürgerrechts 
eine Abweisung definitiv ausschließt; nämlich dann, wenn Personen durch 
diese in eine derart prekäre Lage geraten würden, dass ihr Status als mora-
lisches Subjekt dadurch akut bedroht wäre. Sofern ein drohender „Unter-
gang“ allerdings ausgeschlossen werden kann, können Staaten sich auf ver-
schiedene mögliche Abweisungskriterien berufen, welche im Folgenden 
exemplarisch auf ihre mögliche Vereinbarkeit mit dem Weltbürgerrecht hin 
geprüft werden. 

5 „Kann ihn abweisen“: Mögliche Abweisungskriterien 

5.1 Selbstbestimmung (Autonomie) 

Das Argument der staatlichen Selbstbestimmung wird vor allem von kom-
munitaristischen Positionen als legitimes Kriterium für Abweisungen ver-
teidigt und besagt im Wesentlichen: „Das ist unser Land. Wir können her-
einlassen, oder abweisen, wen immer wir wollen“ (Carens 2012, 25). Staa-
ten könnten demnach weitgehend unabhängig von ethischen Erwägungen 
über eine Aufnahme entscheiden und wären berechtigt, hierbei nach Maß-
gabe ihrer Interessen beliebige eigene Kriterien anzuwenden, ohne Ansprü-
che potentieller Einwandernder berücksichtigen zu müssen: „In vielen 



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

397 

Fällen ist die Entscheidung, Fremde aufzunehmen (oder sie abzuweisen), 
voll ins Belieben der einzelnen Staaten gestellt“ (Walzer 2006, 105). Nach 
Michael Walzer sind es „wir, die wir bereits Mitglieder sind“, die „gemäß 
unserem Verständnis davon, was Mitgliedschaft in unserer Gemeinschaft 
bedeutet und welche Art von Gemeinschaft wir zu haben wünschen“, darü-
ber entscheiden (2006, 66).5 Aus der Analogie zwischen politischen Ge-
meinschaften und anderen Formen von Vereinigungen folgert Walzer, dass 
das Recht auf Ausschluss ein wesentlicher Teil des Selbstbestimmungsrech-
tes sei.  

Christopher Wellman gelangt sogar zu der „drastischen Konklusion, 
dass jeder legitime Staat das Recht hat, seine Tore für alle potenziellen Im-
migranten zu verschließen“, sogar für Flüchtlinge, die „verzweifelt nach 
Asyl suchen“, und deren Regierungen „entweder unfähig oder unwillig sind, 
grundlegende moralische Rechte ihrer Bürger zu schützen“ (2017, 121). 
Ebenso wie Personen hätten auch Staaten ein „Recht auf Autonomie“, d.h. 
das „Recht, ihre eigenen Angelegenheiten nach Belieben zu gestalten“. Ein 
wesentlicher Aspekt dieser Selbstbestimmung liege in der Kontrolle über 
die Zusammensetzung des Selbst, also dem Recht auf Assoziationsfreiheit, 
das Wellman von der privaten auf die staatliche Ebene überträgt (2017, 127-
132). 

Ein Anspruch auf Nichtabweisung besteht aus kommunitaristischer 
Sicht demnach allenfalls in sehr engen Grenzen. Bei Walzer beschränkt er 
sich auf „Flüchtlinge“ im Sinne der GFK-Kriterien. Wellman lehnt selbst 
dies ab, wobei er sich aber weniger gegen eine Aufnahme als solche, als le-
diglich gegen eine aus der moralischen Gleichheit folgende moralische 
Pflicht dazu ausspricht (Wellman 2017, 140). Den auch von ihm anerkann-
ten begründeten Unterstützungsanspruch in ihrer Existenz bedrohter Men-
schen verortet Wellman ausschließlich im Bereich der Hilfspflichten, die 
aber auf andere Weise effizienter zu erfüllen seien als durch Aufnahme in 
einem anderen Staat (2017, 137ff). Art und Umfang dieser Verpflichtung 
liegen für Wellman vielmehr im Ermessen der Staaten. Auch Walzer er-
kennt gegenüber „Fremden“ eine kollektive Hilfspflicht in Notsituationen 
an, sieht sie jedoch auf die Beseitigung akuter lebensbedrohlicher Notlagen 
beschränkt und darüber hinaus als eine Sache der (freiwilligen) „Mildtätig-
keit“ und nicht der (verpflichtenden) „Gerechtigkeit“ (Walzer 2006, 65).  

Abweichend vom Weltbürgerrecht stellt ein drohender „Untergang“ 
demnach bei Walzer und Wellman keine rechtsethisch verpflichtende 
Grenze staatlicher Selbstbestimmung dar; vielmehr ist er dieser gegenüber 

 
5 Hervorhebung durch d. Verf. 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

398 

nachrangig. Dabei räumt Walzer selbst ein, dass die „Gegenseite“ über ein 
„wesentlich stärkeres“ Argument verfügte, „wenn sie uns dazu nötigte, in 
den hilfsbedürftigen Fremden nicht die Adressaten wohltätiger Handlun-
gen zu sehen, sondern verzweifelte Menschen, die fähig sind, selbst etwas 
für sich zu tun“ (Walzer 2006, 84); also eben autonome moralische Perso-
nen. Diese Konsequenz macht sich Walzer aufgrund des von ihm vorausge-
setzten Vorrangs der staatlichen Selbstbestimmung aber letztlich nicht zu 
Eigen. 

Gegen diese Position kann eingewendet werden, dass die Selbstbe-
stimmung eines Staates als politischem Gebilde, in dem Entscheidungen im 
Regelfall umstritten sind und nie dem Willen der gesamten Bevölkerung 
entsprechen, nicht mit der Autonomie einer Person gleichgesetzt werden 
kann. Abgesehen von der eingeschränkten Vergleichbarkeit von individuel-
ler und staatlicher Autonomie begründen Walzer und Wellman zudem auch 
nicht, inwiefern der Wunsch eines Kollektivs nach Selbstbestimmung von 
größerer moralischer Bedeutung sein soll als die Gefährdung grundlegen-
der Menschenrechte von Personen.6 Sie ordnen begründete Ansprüche 
selbst von „Überlebensmigranten“ letztlich der staatlichen Selbstbestim-
mung und der (unterstellten) Gruppenidentität politischer Gemeinwesen 
unter, ohne dass deutlich wird, inwiefern Letztere von vergleichbarer mo-
ralischer Bedeutung sein soll. 

Im Gegensatz dazu rechtfertigen für die egalitaristische Position von 
Carens „die moralisch akzeptablen Gründe für Einwanderungsbeschrän-
kungen keine im Ermessen des Staates liegende Kontrolle über Einwande-
rung“, welche vielmehr die quasi-feudalen Privilegien der in den reichen 
Staaten Lebenden zementiere (Carens 2017, 181 u. 211). Aus der morali-
schen Gleichheit aller Menschen als Personen und seiner These einer mo-
ralischen Gleichwertigkeit von intra- und innerstaatliche Bewegungsfrei-
heit folgt für Carens, dass nicht nur eine unmittelbare Bedrohung der Men-
schenrechte im Sinne von „Untergang“, sondern auch schon der Wunsch 
eines Umzugs in einen Staat mit besseren Lebenschancen dem Recht auf 
staatliche Selbstbestimmung, sofern er ein solches überhaupt zugesteht, 
prinzipiell überzuordnen ist. Selbstbestimmung von Staaten kann demnach 
für ihn keine Einschränkung grundlegender personaler Rechte rechtferti-
gen.  

Eine gewisse Mittelposition nimmt auch hier wieder David Miller 
ein, der eine Abwägung zwischen dem Selbstbestimmungsrecht von Staa-
ten und den Ansprüchen Immigrationswilliger für möglich hält, wobei 

 
6 Nach Cassee setzt Walzer dies vielmehr voraus (2016, 128). 



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

399 

letztere aber nicht in derselben Weise zählen (Miller 2017/1, 89). Einen 
„starken Kosmopolitismus“ im Sinne von Carens oder Singer in dem Sinne, 
dass alle Interessen strikt gleich zu gewichten seien, weist er unter Verweis 
darauf zurück, dass zwischen Staatsbürgern „multidimensionale“ Bezie-
hungen bestünden (Miller 2017/2, 46f). Auch wenn die darauf gründende, 
nach Miller legitime „gewisse Parteilichkeit“ zugunsten der Interessen ei-
gener Staatsbürger durch starke Ansprüche von Migrierenden übertrumpft 
werden kann, müsse Staaten eine „beträchtliche Autonomie“ sowohl hin-
sichtlich der Anzahl als auch der Auswahl der aufgenommenen Personen 
zugebilligt werden (Miller 2017/1, 93). Sofern diese nicht als „Überlebens-
migranten“ einen aufgrund ihrer Notsituation überwiegenden Anspruch 
geltend machen können, ist ein Staat nach Miller trotz der für jene mit einer 
Exklusion einhergehenden hohen Kosten durchaus berechtigt, „Auswahl“ 
und „Zurückweisung“ nach Kriterien des eigenen Vorteils durchzusetzen. 
Die Aufnahmegesuche müssten aber „fair“ und ohne „diskriminierende“ 
Kriterien wie Rasse, Geschlecht, Religion oder kulturelle Vorbehalte behan-
delt werden (Miller 2012, 63).  

Gemäß dem in diesem Sinne verstandenem „schwachen Kosmopoli-
tismus“ muss ein Staat demnach gute Gründe vorweisen können, um sei-
nem Interesse an einer „Kontrolle über die künftige Gestalt und Größe“ der 
Gesellschaft mehr Gewicht beizumessen als dem „starke(n) Interesse“ von 
Migrierenden an besseren Lebensperspektiven, dem er aus Gerechtigkeits-
gründen zumindest eine „angemessene Kenntnisnahme“ (Miller 2017/2, 
113f. ) schuldet. Aus der Anerkennung des gleichen moralischen Wertes al-
ler menschlichen Wesen als Personen und dem Gebot der Fairness resul-
tiert, dass Abgewiesenen  eine von einem überparteilichen Standpunkt und 
damit auch aus ihrer Perspektive nachvollziehbare (wenn auch nicht unbe-
dingt geteilte) Begründung geschuldet wird (Miller 2017/1, 80).7 

Aus der Perspektive des Weltbürgerrechts ist ebenfalls zu betonen, 
dass jede „Abstufung von Verpflichtungen“ zwischen Staatsangehörigen 
und anderen Personen für alle Betroffenen prinzipiell nachvollziehbar und 
akzeptabel, also von einem überparteilichen moralischen Standpunkt zu 
rechtfertigen sein muss. Hierfür erweist sich das Kriterium der staatlichen 
Autonomie jedoch als nur wenig tauglich. Es wurde bereits darauf verwie-
sen, dass der Selbstbestimmung von Staaten nicht der gleiche Stellenwert 
wie der Autonomie von Individuen zukommt, da sie niemals alle Personen 
mit ihren berechtigten Interessen gleich berücksichtigen kann, sondern im-
mer eine Auswahl oder Mehrheitsentscheidung treffen muss. Hingegen 

 
7 S. auch unter Verweis auf Kant Bertram 2018, 53f; 68ff; 105ff. 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

400 

trägt die Notwendigkeit einer überparteilichen Rechtfertigung der Idee des 
gleichen moralischen Wertes aller Menschen als Personen hinreichend 
Rechnung. 

5.2 Kulturelle und ethnische Identität 

Kommunitaristische Positionen messen neben der staatlichen Selbstbe-
stimmung auch dem Erhalt der kulturellen (und teilweise auch ethnischen) 
Identität eines Staates, deren Wahrung nach Walzer Abgeschlossenheit vo-
raussetzt, große Bedeutung bei. Selbst bei der Entscheidung über die Auf-
nahme von „Flüchtlingen“ i.e.S (gemäß GFK) hält Walzer neben den Krite-
rien der Schutzbedürftigkeit sowie einer möglichen speziellen Verantwor-
tung des Aufnahmestaates eine Bevorzugung bestimmter „nahestehender“ 
Gruppen für legitim und zeigt durchaus Verständnis für das Anliegen einer 
Erhaltung ethnischer Homogenität, welches etwa in der Politik des „weißen 
Australien“ zum Ausdruck kam (Walzer 2006, 78 u. 85-89). Wellman hin-
gegen, der mit dem Prinzip der Assoziationsfreiheit eine eigentlich radika-
lere Position vertritt als Walzer, lehnt dieses Kriterium hingegen als grund-
sätzlich diskriminierend ab (Wellman 2017, 132).  

Bei Berufung auf die kulturelle Identität als Abweisungskriterium 
muss unterstellt werden, dass die einer politischen Gemeinschaft zuge-
schriebene (kulturelle) Besonderheit einen Wert an sich darstellt. Hierfür 
muss aber zunächst definiert werden, worin diese Identität für einen be-
stimmten Staat überhaupt besteht und aufgezeigt werden, inwiefern sie 
durch Immigration gefährdet wird. Hierbei wird das Konzept eines Natio-
nalstaates als einer einzigen (oder zumindest die Mehrheit repräsentieren-
den) homogenen ethnisch-kulturellen Gemeinschaft vorausgesetzt, was 
sich jedoch vor dem Hintergrund moderner, auch ohne Migration bereits 
hinreichend heterogener und multikultureller Gesellschaften bereits empi-
risch als unhaltbar erweist. Nationale Identität im Sinne von kultureller 
Homogenität, sofern sie empirische Gemeinsamkeiten aller Bürger eines 
Landes in Abgrenzung zu allen Außenstehenden festzustellen versucht, ist 
jedoch eine Fiktion, da jeder Staat zahlreiche unterschiedliche oder gar ge-
gensätzliche (selbst oft wiederum staatsübergreifende) kulturelle Gemein-
schaften umfasst.8 Um kulturelle Kriterien als Rechtfertigung für Exklusion 
zu verteidigen, müsste eine Unterscheidung zwischen der „eigentlichen Na-
tionalkultur“ und den „zahlreichen Privatkulturen“ getroffen werden, was 
aber im Falle moderner pluralistischer Gesellschaften allenfalls sehr 

 
8 Vgl. Cassee 2016, 109 u. Mona 2012, 163ff. 



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

401 

eingeschränkt möglich ist (Miller 2017/1, 95f). Weiterhin ist gegen dieses 
Postulat einer kulturellen Gemeinschaft als Abweisungskriterium einzu-
wenden, dass die Deklarierung bestimmter Gruppen oder Personen als 
„kulturell unpassend“ auch eine Diskriminierung derjenigen Mitglieder der 
gleichen Gemeinschaft darstellt, welche bereits im betreffenden Land le-
ben.9 Der definierten „Leitkultur“ nicht entsprechende Einwohnende wür-
den so als weniger „zugehörig“ oder gar eigentlich unerwünscht betrachtet. 
Die genannten Einwände gegen kulturelle Abweisungskriterien gelten in 
verschärfter Form für ethnisch begründete, welche sich auf unveränderli-
che und von einer Person nicht zu vertretende Eigenschaften und nicht auf 
ihr äußeres Verhalten beziehen.  

Miller misst der kulturellen Identität als Kriterium nur für die öffent-
liche (politische) Kultur eines Staates, die gerade auch in multikulturellen 
Gesellschaften als verbindendes Element von großer Bedeutung sei, ge-
wisse Relevanz bei (2012, 56f). Jegliche ethnischen oder i.e.S. kulturellen 
Abweisungskriterien hält er hingegen für historisch überholt und diskrimi-
nierend; eher zulässig wären hingegen dem Staat nützliche Qualifikationen 
oder eine besondere Verbundenheit zu ihm – sofern dem eben nicht stär-
kere Ansprüche von „Überlebensmigranten“ entgegenstehen (Miller 
2017/1, 94). Bei freiwillig Migrierenden spricht nach Miller angesichts des 
ansonsten bestehenden Konfliktpotentials einiges dafür, solche mit demo-
kratischen Überzeugungen zu bevorzugen (Miller 2017/2, 165). Religion 
könnte als Kriterium allenfalls dort vertretbar sein, wo diese tatsächlich 
noch einen wesentlichen Teil der öffentlichen Kultur ausmache (Miller 
2012, 62f). Eine bloß phrasenhafte Berufung auf zur bloßen Form erstarrte 
religiöse Traditionen kann demnach keine Abweisung rechtfertigen. Die ei-
gene Präferenz für eine bestimmte Kultur, die ohnehin nicht deckungs-
gleich mit dem Nationalstaat ist, ist zwar prinzipiell berechtigt, kann aber 
starken Ansprüchen um Aufnahme ersuchender (Überlebens-) Migranten 
nicht als Gut von vergleichbarer ethischer Bedeutung entgegengesetzt wer-
den.10  

Mit der Beschränkung auf die öffentliche (politische) Kultur vermei-
det Miller zumindest teilweise die bei Walzer aufgezeigten Probleme des 
Kriteriums der kulturellen Identität und dessen diskriminierenden Charak-
ter; dennoch erscheint auch sie aus kantischer Sicht nicht hinreichend uni-
versell, um auf ihrer Grundlage Abweisungen zu begründen.  

 
9 Vgl. Wellman 2017, 143 u. Miller 2017/2, 162. 

10 Vgl. Cassee 2016, 277f u. Bertram 2018, 75. 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

402 

5.3 Öffentliche Sicherheit und die Funktionsfähigkeit staatlicher In-
stitutionen 

Staaten können eine weltbürgerrechtskonforme Aufnahme auch von 
„Überlebensmigranten“ nur solange gewährleisten, wie ihre eigene Funkti-
onsfähigkeit gewährleistet ist, d.h. grundlegende Institutionen und rechtli-
che Standards für die vorhandene Bevölkerung gewahrt bleiben. Darüber, 
dass die Selbstaufgabe eines Aufnahmestaates, welche einem Rückfall vom 
Rechtszustand in den Naturzustand gleichkäme, nicht moralisch gefordert 
sein kann, herrscht weitestgehender Konsens.  

Selbst aus egalitaristischer Sicht muss eine Abweisung von Migrie-
renden unter dem Aspekt der öffentlichen Sicherheit in engen Grenzen ak-
zeptiert werden. Carens räumt, nachdem er unter Berufung auf Rawls für 
ein Recht auf Migration als Teil der Grundfreiheiten plädiert hatte (s.o.), 
ebenfalls unter Verweis auf Rawls ein, dass „Chaos“ und der „Zusammen-
bruch der öffentlichen Ordnung“ auch aus der Perspektive der am schlech-
testen Gestellten verhindert werden müssten. Staaten haben demnach ein 
Recht darauf, „die eigene Grundordnung zu wahren“, sofern diese nötig ist, 
um die „öffentlichen Voraussetzungen der Gerechtigkeitsverwirklichung“ 
zu erhalten und dürfen Personen abweisen, sofern diese sie „signifikant ver-
schlechtern“ würden (Ladwig 2012, 80f), die sich also weltbürgerrechtlich 
formuliert, nicht „friedlich“ verhalten. Abweisungen sind demnach in dem 
Maße gerechtfertigt, wie sie zur „Wahrung der öffentlichen Ordnung“ erfor-
derlich sind. Staaten, die über gerechte Institutionen verfügen, sind berech-
tigt, die Einreise solcher Personen zu verhindern, deren Ziel die Zerstörung 
eben dieser Institutionen ist, da deren Erhalt Voraussetzung der Fähigkeit 
ist, grundlegende Menschenrechte zu schützen. Bedingung für die Legiti-
mität einer damit begründeten Abweisung ist allerdings, dass die andern-
falls eintretende Bedrohung staatlicher Institutionen „vernünftigerweise zu 
erwarten“ sein muss, und dass die zu deren Schutz erfolgenden Einschrän-
kungen in angemessenem Verhältnis zum tatsächlichen Ausmaß der Bedro-
hung stehen. Die bloße Herkunft aus einem Staat, in dem liberale Werte 
wenig vertreten sind, reicht hingegen als „hypothetische Spekulation“ nicht 
zur Rechtfertigung aus (Carens 2012, 32f; vgl. Miller 2017/2, 33). Demnach 
kann das auf diese Weise verstandene Abweisungskriterium der öffentli-
chen Sicherheit unter den genannten Voraussetzungen geeignet sein, Ab-
weisungen auf nicht diskriminierende Weise zu rechtfertigen, da es im Ver-
gleich zu den zuvor diskutierten weitaus weniger Gefahr läuft, Migrierende 
gegenüber Einwohnern auf ethisch unzulässige Weise zu benachteiligen. 
Hiermit entspricht es der weltbürgerrechtlichen Forderung gegenüber 



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

403 

Ankommenden, sich selbst friedlich zu verhalten, um einen Rechtsan-
spruch auf die Unterlassung feindseliger Behandlung zu haben. 

5.4 Wirtschaftliche Interessen und die Sicherung des Wohlstandes 

Die Befürchtung, dass der ansässigen Bevölkerung, insbesondere deren so-
zial schwächsten Schichten, mit der Aufnahme zahlreicher Personen Nach-
teile erwachsen könnten, etwa aufgrund der Kosten für deren Versorgung 
oder der Konkurrenz um begrenzte Ressourcen wie Arbeit oder Wohnraum, 
steht bei der Verteidigung von Abweisungen häufig explizit oder implizit im 
Zentrum. Das Argument einer Reduzierung der „Wohlfahrt der bisherigen 
Bürger“ (Carens 2012, 35) führt die ethische Problematik einer Bevorzu-
gung der Interessen der eigenen Staatsangehörigen jedoch besonders deut-
lich vor Augen, da die Zielstaaten von Migration meist ein hohes Wohl-
standsniveau aufweisen, während in den Heimatländern oft kaum ein ele-
mentares Existenzminimum sichergestellt werden kann.  

Eine Ethik der strikten Gleichberücksichtigung aller Interessen, wie 
sie Peter Singer vertritt, muss daher zu dem Ergebnis gelangen, dass eine 
Abweisung unter absoluter Armut leidender Personen, um auf der anderen 
Seite ein hohes Wohlstandsniveau zu wahren, ethisch nicht zu rechtfertigen 
ist. Carens hält wirtschaftliche Argumente für eine Abweisung aufgrund des 
Vorrangs der Perspektive der am schlechtesten Gestellten ebenfalls erst an 
dem Punkt für relevant, an dem „Einwanderung den Lebensstandard ge-
genwärtiger Bürgerinnen unter das Level absenken würde, das potenzielle 
Immigrantinnen genießen würden“ (Carens 2012, 35; vgl. Singer 1994, 
332). Dieser mit ethischen Argumenten kaum widerlegbare Standpunkt 
läuft jedoch Gefahr, in der Praxis zu inakzeptablen Folgen zu führen, etwa 
in Form einer Destabilisierung staatlicher Institutionen oder gewalttätiger 
Konflikte innerhalb der Bevölkerung. Bei Walzer hingegen ist die Frage: 
„Sind diese Einwohner moralisch verpflichtet, Zuwanderer aus ärmeren 
Ländern aufzunehmen, bis keine überflüssigen Ressourcen mehr da sind? 
Oder sind sie darüber hinaus […] solange dazu verpflichtet, bis die Politik 
der unbegrenzten Zulassung die Attraktivität des Aufnahmelandes für die 
Ärmsten der Welt dahinschwinden lässt, weil die Übersiedlung ihnen kei-
nen Nutzen mehr bringt?“ (2006, 87) eindeutig rhetorisch gemeint. Nach 
Walzer kann im Rahmen der Hilfspflichten eine Aufnahme durch den teil-
weisen Export überflüssiger Ressourcen ersetzt werden. Die Grenze, bis zu 
der Reichtum zu teilen ist, liegt für ihn jedoch „deutlich diesseits der einfa-
chen Gleichheit“ (ebd.).  

Auch wenn die Frage, in welchem Maße wohlhabende Staaten ihrer 
eigenen Bevölkerung für die Aufnahme von Migrierenden Abstriche beim 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

404 

eigenen Wohlstand zumuten dürfen, hier nicht abschließend beantwortet 
werden kann, bleibt in diesem Zusammenhang zumindest festzuhalten, 
dass jedenfalls eine einen möglichen „Untergang“ in Kauf nehmende Ab-
weisung von „Überlebensmigranten“ allein mit der Begründung der Siche-
rung eines weit über dem Existenzminimum liegenden Wohlstandsniveaus 
ethisch nicht zu rechtfertigen ist (Carens 2017, 171). Dies gilt zumindest für 
den Verweis auf die bloße Möglichkeit dieser Gefahr, obwohl eine signifi-
kante Einschränkung des Wohlstandsniveaus der Einheimischen tatsäch-
lich bislang weder eingetreten noch konkret absehbar ist.11 Andererseits ist 
anzunehmen, dass die Grenze für ethisch zulässige Abweisungen oberhalb 
der Schwelle liegt, an der eine vollständige Nivellierung des Wohlstandsni-
veaus von Herkunfts- und Zielstaaten stattfände. 

5.5 Das Problem der (zu) großen Zahlen 

Im Vorangegangenen wurden mehrere denkbare Abweisungskriterien von 
Staaten auf ihre ethische Begründungsbasis sowie Vereinbarkeit mit dem 
Weltbürgerrecht geprüft. Aber „was passiert, wenn die Zahl nicht gering 
bleibt“ (Walzer 2006, 91) und eine weltbürgerrechtskonforme Prüfung des 
Anspruchs aller aus Kapazitätsgründen unmöglich scheint? Selbst egalita-
ristische Positionen, die Freizügigkeit als Menschenrecht verteidigen und 
Abweisungen nur im Ausnahmefall zulassen, werden, wenn auch erst an ei-
nem wesentlich späteren Punkt des Anstiegs, mit dieser Problematik kon-
frontiert. 

Walzer setzt voraus, dass die von ihm zugrunde gelegten GFK-Krite-
rien nur von einer geringen Anzahl Personen erfüllt werden, denn ansons-
ten müsse man trotz der Unabweisbarkeit ihrer Asylanträge „Gewalt gegen 
hilflose und verzweifelte Menschen anwenden“. Auch wenn es häufig „mo-
ralisch unumgänglich“ sei, große Zahlen von Flüchtlingen aufzunehmen, 
bleibe dennoch „das Recht, dem Strom Einhalt zu gebieten, ein Konstituens 
von gesellschaftlicher Selbstbestimmung“. Im Falle wachsender Zahlen hält 
Walzer daher auch bei GFK-Flüchtlingen die „engere Beziehung zu unserer 
eigenen Lebensweise“ für ein legitimes Kriterium. Die tatsächlichen „Gren-
zen für unsere kollektive Pflicht“ vermag er jedoch nicht zu spezifizieren 
(Walzer 2006, 91f). Walzer hat demnach für den Fall zu großer Zahlen keine 
klaren Kriterien und kann letztlich nur darauf hoffen, dass dieser aufgrund 
seiner engen Aufnahmekriterien nicht eintritt.  

 
11 Vgl. Bertram (2018), 87 u. Fisch 2017, 36f. 



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

405 

Carens hingegen lehnt es auch dann, wenn nicht alle unmittelbar auf-
genommen werden könnten, ab, den Interessen des Aufnahmestaates mehr 
Gewicht beizumessen. Vielmehr plädiert er dafür, den Bedürftigsten Prio-
rität einzuräumen (Carens 2017, 210). Auch Miller sieht einen Konflikt zwi-
schen dem Schutzanspruch jeder ankommenden Person als Trägerin 
grundlegender Menschenrechte und der (ohne funktionierendes Vertei-
lungssystem) bloß kollektiven Verantwortung potentieller Aufnahmestaa-
ten, die an irgendeinem Punkt beschließen könnten, genug aufgenommen 
zu haben und Maßnahmen zur Fernhaltung vom eigenen Staatsgebiet er-
greifen. Selbst bei Bestehen eines Systems der „gerechten Lastenverteilung“ 
könne zudem die tragische Situation eintreten, dass von den Personen mit 
berechtigten menschenrechtlichen Ansprüchen „nicht jeder gerettet wer-
den“ könnte (Miller 2017/2, 145; 247f). Das Recht von Staaten, Obergren-
zen festzulegen, rechtfertigt jedoch nach Miller vor dem Hintergrund des 
Vorrangs von „Überlebensmigranten“ keine „inakzeptablen Methoden“ zur 
Abschreckung von Geflüchteten, während auf der anderen Seite „er-
wünschte“ Einwanderer aufgenommen würden. Sollten sich aufnahmefä-
hige Staaten schlichtweg weigern, einen fairen Anteil aufzunehmen bzw. 
entsprechende Vereinbarungen einzuhalten, oder die Zahlen trotz eines ge-
rechten Verteilungssystems zu groß werden, hätte eine darüberhinausge-
hende Aufnahme durch einzelne Staaten (freiwilligen) „humanitären Cha-
rakter“ und bedürfte der Zustimmung der Staatsangehörigen. Walzer wi-
dersprechend betont Miller, dass man nicht darauf hoffen könne, dass die 
Zahl der „echten“ Flüchtlinge nicht zu groß und das ethische Dilemma so-
mit schon nicht eintreten werde. Um die Zahl der Ankommenden auf eine 
„handhabbare Größe“ zu reduzieren, bedürfe es vielmehr einer Vielzahl von 
Maßnahmen insbesondere auch in den Herkunfts- und Transitländern, die 
wegen ihrer Kosten nicht „auf besondere Gegenliebe bei den eigenen Bür-
gern“ stoßen“ würden, aber eine wesentlich bessere Alternative wären als 
(ebenfalls kostenintensive) Abwehrmaßnahmen (Miller 2017/2, 262).  

Da die Umsetzung eines solchen Lösungsansatzes in weiter Ferne ist, 
bleibt an dieser Stelle festzuhalten, dass ungeachtet sehr großer Zahlen für 
jede Person, die sich „zur Gesellschaft anbietet“, ein nicht einschränkbarer 
Anspruch auf Respekt vor ihrer Würde als moralischem Subjekt gilt. Auch 
wenn es zweifellos zutrifft, dass nicht „alle Menschen der Welt ihre Men-
schenrechte auf deutschem Boden ausüben dürfen“ (Isensee 2017, 237; 
243), haben sie darauf jedoch ausnahmslos Anspruch, solange sie sich dort 
befinden; auch und gerade dann, wenn sie letztlich abgewiesen werden. Da-
bei ist es nicht legitim, unter der Voraussetzung, dass keine Verantwortlich-
keit auslöst, wer das Territorium nicht erreicht, Grenzen einfach physisch 
„abzusichern“ oder das Problem an externe Akteure zu „delegieren“, die 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

406 

dann ihrerseits mit ethisch inakzeptablen Mitteln dafür sorgen, dass die 
Anzahl der im eigenen Zuständigkeitsbereich Ankommenden gering und 
die „hässlichen Bilder“ außerhalb des Blickfelds bleiben.12 Ergänzend zu 
Kant ist festzuhalten, dass Staaten nicht nur Verantwortung für den Um-
gang mit Personen an den eigenen Grenzen tragen, sondern auch für „vor-
gelagerte“ Abweisungen durch andere Staaten, die das Ziel verfolgen, die 
Zahl potentieller Ankommender auch durch einen „Untergang“ in Kauf 
nehmende Abwehrmaßnahmen für die eigentlichen Zielstaaten auf eine 
handhabbare Größenordnung zu reduzieren. 

Demnach ist die Wahrung der Personenwürde der Maßstab, an dem 
sich im Extremfall erforderliche Abweisungen eigentlich begründeter An-
sprüche zu orientieren haben. Falls die Zahl der Ankommenden mittels ei-
ner restriktiven Auslegung des Begriffs „Untergang“ nicht ausreichend be-
grenzt werden könnte, wäre das Ziehen einer rein zahlenmäßigen „Ober-
grenze“ zwar moralisch fragwürdig; allerdings wäre diese zumindest trans-
parent und von objektiver Gültigkeit, so dass sie eher akzeptiert werden 
könnte als der Rückgriff auf fragwürdige ethnische oder kulturelle Krite-
rien.  

Auch wenn die Frage, in welcher Größenordnung die Aufnahme von 
Migrierenden für wohlhabende Staaten zumutbar ist, hier nicht abschlie-
ßend beantwortet werden kann, ist Carens und Singer zumindest darin zu-
zustimmen, dass die wohlhabenden Staaten jedenfalls eine weitaus größere 
Zahl als gemeinhin angenommen aufnehmen könnten, ohne „zusammen-
zubrechen oder überhaupt einen ernsthaften Schaden zu erleiden“  (Singer 
1994, 331). Die bloße Möglichkeit, dass es in Extremsituationen durch gro-
ße Zahlen Ankommender zu einer Gefährdung der Stabilität der staatlichen 
Institutionen kommen könnte, rechtfertigt jedenfalls keine Verletzung der 
sich aus dem Weltbürgerrecht ergebenden Pflichten in Situationen, die von 
diesem Zustand noch weit entfernt sind. 

6 Fazit und Ausblick 

Jede Abweisung als Form der Ausübung territorialer staatlicher Rechte 
setzt eine „gewisse Parteilichkeit“ zugunsten der eigenen Staatsangehöri-
gen voraus, die Gefahr läuft, mit dem Prinzip der moralischen Gleichheit 
von Personen in Konflikt zu geraten und die Abgewiesenen in ethisch un-
zulässiger Weise zu diskriminieren. Kant hat mit seiner Theorie des 

 
12 In seiner Kritik an dieser Praxis ist Depenheuer (2017, 31f) ausnahmsweise zuzu-
stimmen.  



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

407 

Weltbürgerrechts zumindest eine Basis zu einer Migrationsethik gelegt, 
welche die Vereinbarkeit der Idee der moralischen Gleichheit aller Men-
schen als Personen und dem Faktum staatlicher territorialer Rechte ermög-
licht, indem er einen grundlegenden rechtsethischen Anspruch von Indivi-
duen gegenüber fremden Staaten formuliert.  

Das Weltbürgerrecht macht aber auch deutlich, dass die moralische 
Gleichwertigkeit aller Personen unter den Bedingungen der menschlichen 
Existenz keineswegs zwingend eine politische Gleichbehandlung im Sinne 
eines universellen Rechts auf Einwanderung nach sich zieht.13 Auf der 
Grundlage der Erkenntnis, dass eine Beschränkung auf „Verfolgungsgrün-
de“ der GFK eine aus ethischer Sicht unzulässige Diskriminierung von Per-
sonen in anderen elementaren, ihre Existenz als Person gefährdenden Not-
situationen darstellt, wurde unter Bezugnahme auf Millers Begriff der 
„Überlebensmigration“ eine Auslegung des Kantischen Begriffs „Unter-
gang“ skizziert, welche alle Personen umfasst, die von Staaten allenfalls im 
Extremfall und nicht aufgrund beliebiger eigener Kriterien abgewiesen 
werden dürfen, was bei „freiwilliger“ Migration hingegen unter bestimmten 
Voraussetzungen akzeptabel sein kann.  

Damit lässt er Staaten einen Entscheidungsspielraum, der unter Be-
rücksichtigung des im definierten Sinne verstandenen Ausschlusskriteri-
ums „Untergang“ durch eigene Kriterien zur Rechtfertigung von Abweisun-
gen gefüllt werden kann. Diese aber erweisen sich jedoch mit dem Prinzip 
der moralischen Gleichheit als nicht in gleichem Maße kompatibel. So las-
sen sich etwa essentielle Eigenschaften einer Person nicht als Ausschluss-
kriterien rechtfertigen, sofern diese durch den Aufnahmestaat lediglich als 
von der Bevölkerungsmehrheit abweichend und deshalb „unerwünscht“ de-
klariert werden. Hieraus folgt der Ausschluss aller personengebundenen 
Kriterien, die von ihren Trägern nicht zu verantworten sind und nicht Aus-
druck ihrer Autonomie sind. Dies betrifft vor allem ethnische, aber auch 
kulturelle Kriterien, die sich mehrheitlich ebenfalls als „verdeckt rassis-
tisch“ erweisen (Miller 2017/1, 95). Vielmehr können nur solche Abwei-
sungskriterien als vertretbar akzeptiert werden, die „fair“ sind, d.h. von ei-
nem unparteilichen Standpunkt aus und damit auch aus der Perspektive 
der Abgewiesenen grundsätzlich akzeptabel sind.14 Auch letztlich abzuwei-
sende Antragstellende müssen jederzeit als moralische Personen und Trä-
ger von Menschenrechten angesehen werden, deren Autonomie auch im 
Falle ihrer erforderlichen Einschränkung Respekt verdient.  

 
13 Vgl. Reinhardt 2019, 198. 

14 Vgl. Bertram 2018, 92f., 105ff, 122f und Hoesch 2017, 71. 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

408 

Von den näher untersuchten Abweisungskriterien waren am ehesten 
die als nichtdiskriminierend zu rechtfertigen, welche die Gefährdung der 
Funktionalität und Sicherheit des politischen Gemeinwesens betreffen, 
etwa bei gegen den aufnehmenden Staat gerichteten feindseligen Absichten 
(z.B. Terrorismus), da Menschen im Allgemeinen ein Interesse daran ha-
ben, in einem sicheren und funktionierenden politischen Gemeinwesen zu 
leben. Auch im Falle sehr großer Migrationszahlen kann eine solche Gefahr 
eintreten; allerdings darf keine bloß hypothetische Annahme als Vorwand 
für Abweisungen genommen werden. Auch der Wunsch nach Erhalt eines 
bestimmten Wohlstandsniveaus ist zwar nachvollziehbar und politisch zu 
berücksichtigen, aber nicht ethisch begründbar.  

Millers Position stimmt mit dem Weltbürgerrecht trotz der nicht zu 
negierenden Unterschiede jedenfalls darin überein, dass eine gewisse Par-
teilichkeit und Interessengewichtung zugunsten von eigenen Staatsangehö-
rigen in engen Grenzen mit dem Prinzip der moralischen Gleichheit verein-
bar sein kann. Damit vermeidet Miller die Konsequenzen des „starken“ 
Kosmopolitismus, der eine strikte Gleichbehandlung hinsichtlich der Chan-
cen auf ein gelingendes Leben fordert. Indem er die Pflicht zum Schutz der 
Menschenrechte mit einer „gerechtfertigten Parteilichkeit“ zu vereinbaren 
versucht, trägt Miller faktisch gegebenen Präferenzen Rechnung, grenzt 
diese aber im Unterschied zum Weltbürgerrecht nicht ausreichend von 
„diskriminierenden“ Kriterien ab. Seine Einschränkung der Aufnahme-
pflicht von „Überlebensmigranten“ auf das im Rahmen einer „fairen Ver-
antwortungsaufteilung“ Liegende läuft zudem ohne entsprechende aner-
kannte Regelungen Gefahr, das Wegschieben von Verantwortung zu ent-
schuldigen. 

Ungeachtet dessen, dass Migration nicht der zielführendste Weg zur 
Beförderung globaler Gerechtigkeit ist, bleibt festzuhalten, dass die (empi-
risch) begründeten Zweifel an der Effizienz einer Aufnahme in sichere und 
wohlhabende Staaten im Vergleich zur Hilfe vor Ort jedenfalls nicht als 
Vorwand dienen dürfen, „weder das eine noch das andere“ zu tun und Per-
sonen mit dem Verweis auf in der Realität nicht vorhandene Alternativen 
abzuweisen (Miller 2017/1, 95). Auch wenn die Aufgabe, den Selbstzweck-
charakter aller Personen respektierende Kriterien für Abweisungen zu de-
finieren, offenbar niemals ganz ohne „moralisches Bedauern“ (Boshammer 
2016, 32f ) gelingen kann und die Problematik weiterhin „moralisch quä-
lend“ bleiben dürfte (Miller 2017/2, 249), hat sich gezeigt, dass allein die 
aus dem Weltbürgerrecht abgeleiteten Folgerungen bereits „eine ganze 
Menge dessen aus[schließen], was die meisten der entwickelten Demokra-
tien gern tun würden und in ihrer Behandlung von Einwanderern tatsäch-
lich tun“ (ebd., 250).  



Susanne Meyer-Teschendorf 
 

 

409 

Literatur 

Betts, Alexander.2013. Survival Migration. Failed Governance and the Crisis of 
Displacement. 1. Aufl. Ithaca, New York: Cornell University Press. 

Boshammer, Susanne.2016. „Was sind moralische Probleme, und wie kann man sie 
lösen?“  In Grundkurs Ethik Teil 1. Hrsg. v. Johann S. Ach, Kurt Bayertz, Michael 
Quante u. Ludwig Siep, 19-37. 4. Aufl. Münster: Brill. 

Brandt, Reinhardt.2011. „Vom Weltbürgerrecht“. In Immanuel Kant, Zum ewigen 
Frieden hrsg. v. Otfried Höffe, 95-106. Berlin: Akademie Verlag. 

Bertram, Christopher. 2018. Do States have the right to exclude Immigrants? 
Camebridge Polity Press. 

Carens, Joseph H.2012. „Warum Grenzen offen sein sollten“. In Cassee/Goppel, 23-
46. (Original: 1987.“Aliens and Citzens. The Case for Open Borders.“ The Review 
of Politics 49: 251-273. 

Carens, Joseph H. 2013. The Ethics of Immigration. Oxford University Press. 

Carens, Joseph H.2017. „Ein Plädoyer für offene Grenzen“. In Dietrich, 166-211.  

Cassee, Andreas und Goppel, Anna, Hrsg.2012. Migration und Ethik. Münster: 
mentis. 

Cassee, Andreas.2016. Globale Bewegungsfreiheit. Ein Plädoyer für offene Gren-
zen. Berlin: Suhrkamp.  

Depenheur, Otto u. Grabenwarter, Christoph, Hrsg.2017. Der Staat in der Flücht-
lingskrise: Zwischen gutem Willen und geltendem Recht. Paderborn: Schö-
ningh. 

Depenheuer, Otto.2017. „Flüchtlingskrise als Ernstfall des menschenrechtlichen 
Universalismus“. In Depenheuer/Grabenwarter, 18-39.  

Dietrich, Frank.2017. Ethik der Migration. Berlin: Suhrkamp. 

Eberl, Oliver und Niesen, Peter.2011. Kommentar zu Immanuel Kant: Zum ewigen 
Frieden. Berlin: Suhrkamp. 

Fisch, Andreas.2017. „Skizze einer Migrationsethik für die Reduktion von Flücht-
lingen. Rechtfertigungsgründe für ein heikles Politikfeld“. Jb. für Recht und 
Ethik 25: 23-48. 

Genfer Flüchtlingskonvention: Abkommen über die Rechtsstellung der Flüchtlinge 
v. 28.07.1951 u. Protokoll über die Rechtsstellung der Flüchtlinge v. 31.01.1967 
(GFK). 



Kants Weltbürgerrecht 
 

 

410 

Gerhardt, Volker. 1995. Kants Entwurf „Zum ewigen Frieden“. Eine Theorie der 
Politik. Darmstadt: Wiss. Buchges.  

Hoesch, Matthias.2016. „Allgemeine Hilfspflicht, territoriale Gerechtigkeit und 
Wiedergutmachung“. In Welche und wie viele Flüchtlinge sollen wir aufneh-
men? Hrsg. v. Thomas Grundmann u. Achim Stephan, 15-29. Stuttgart: Reclam.  

Hoesch, Matthias.2017. „In welchem Sinne kann es ein Recht auf offene Grenzen 
geben?“ Jb. für Recht und Ethik 25: 49-73. 

Isensee, Josef.2017. „Menschenwürde: Rettungsinsel in der Flüchtlingsflut?“ In De-
penheuer/Grabenwarter, 231-249. 

Kant, Immanuel. Gesammelte Schriften. Hrsg. v.d. Berlin-Brandenburgischen Aka-
demie der Wissenschaften.  

Ladwig, Bernd.2012. „Offene Grenzen als Gebot der Gerechtigkeit?“ In: Cassee/Go-
ppel, 67-88. 

Miller, David.2012. „Einwanderung: Das Argument für Beschränkungen“. In Cas-
see/Goppel, 47-65.  

Miller, David. 2017/1. „Immigration und territoriale Rechte“. In Dietrich, 77-97.  

Miller, David.2017/2. Fremde in unserer Mitte. Politische Philosophie der Einwan-
derung. Berlin: Suhrkamp.  

Mona, Martino.2012. „Recht auf Einwanderung oder Recht auf politisch-kulturelle 
Selbstbestimmung?“ In Cassee/Goppel, 147-168. 

Rawls, John. 2002. Das Recht der Völker. Berlin: De Gruyter. 

Reinhardt, Karoline.2019. Migration und Weltbürgerrecht. Zur Aktualität eines 
Theoriestücks der politischen Philosophie Kants. Freiburg/München: Alber. 

Schlothfeld, Stephan.2012. „Dürfen Notleidende an den Grenzen wohlhabender 
Länder abgewiesen werden?“ In Cassee/Goppel 199-209. 

Singer, Peter.1994. Praktische Ethik. 3. Aufl. Stuttgart: Reclam. 

Stilz, Anna. 2011. “Nations, States and Territory” Ethics 121: 572–601. 

Walzer, Michael.2006. Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und 
Gleichheit. Frankfurt/New York: Campus.  

Wellman, Christopher Heath.2017. „Immigration und Assoziationsfreiheit“. In 
Dietrich, 121-147. 


	Kant's Cosmopolitan Law and the Problem of Rejection at State Borders
	1 Einleitung: Abweisung als (mögliche) ethische Diskriminierung
	2 Das Kantische Weltbürgerrecht: Einschränkung auf Hospitalität
	3 Weltbürgerrecht und die Frage der Parteilichkeit zugunsten von Staatsangehörigen
	4 Drohender „Untergang“ bei Kant und „Überlebensmigration“ bei Miller
	5 „Kann ihn abweisen“: Mögliche Abweisungskriterien
	5.1 Selbstbestimmung (Autonomie)
	5.2 Kulturelle und ethnische Identität
	5.3 Öffentliche Sicherheit und die Funktionsfähigkeit staatlicher Institutionen
	5.4 Wirtschaftliche Interessen und die Sicherung des Wohlstandes
	5.5 Das Problem der (zu) großen Zahlen
	6 Fazit und Ausblick

	Literatur

