Zeitschrift fiir Praktische Philosophie
Band 12, Heft 2, 2025, S. 339—384
www.praktische-philosophie.org
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.13

Zuhoren und Zusammenleben im Zeichen der
Gastfreundschaft: Zu Donatella Di Cesares
Philosophie der Migration

Listening and Living Together in the Spirit of Hospitality: On
Donatella Di Cesare’s Philosophy of Migration

CLAUDIA WELZ, AARHUS

Zusammenfassung: Der vorliegende Artikel bietet eine Prasentation und Diskus-
sion von Donatella Di Cesares Philosophie der Migration sowie Vorschlige zu deren
praxisnaher Weiterentwicklung.

(1) Zunéchst wird (1.1) Di Cesares doppelte Perspektivenumkehr vorgestellt,
welche (1.2) die biblische Figur des ger, des ansassigen Fremden, ins Zentrum riickt,
sowie (1.3) ihr Kernbegriff der Kohabitation: das gleichberechtigte Miteinander-
Wohnen von Migrant*innen und Staatsbiirger*innen.

(2) Sodann folgt die Diskussion der obengenannten Vision: Einerseits hat
das Vorbild des ger einen egalisierenden Effekt, weil die Rollen von Gast und Gast-
geber in jedem Menschen vereint sind. (2.1) Andererseits iiberspannt Di Cesares
Interpretation das, was der biblische Begriff ger philologisch und historisch hergibt.
Dessen theo-politische Implikationen (Anpassungspflicht an die Mehrheitsreligion)
ignoriert sie. (2.2) Di Cesares Romantisierung existenzieller Heimatlosigkeit basiert
m.E. auf einer einseitigen Heidegger-Lektiire, die es schwer macht, fiir die Notwen-
digkeit eines neuen Zuhauses fiir die Zugewanderten zu argumentieren. (2.3) Di
Cesares politische ,An-Archie’, die sich von allen Ursprungsmythen verabschiedet,
welche staatliche Souveranitat begriinden sollen, setzt stattdessen auf Ursprungslo-
sigkeit, den Verzicht auf ein begriindendes Prinzip, um dadurch den Unterschied
zwischen Staatsbiirger*innen und staatenlosen Fliichtlingen zu minimieren. Di
Cesares Vision, die derzeit politisch in den bestehenden Demokratien nicht umsetz-
bar ist, wird der an-archischen Ethik von Levinas gegeniibergestellt.

(3) Der vorliegende Beitrag fragt schlieBlich, welche Elemente von Di Cesa-
res Skizze einer besseren Zukunft im Kontext multikultureller und -religioser Koha-
bitation schon jetzt realisiert werden konnen und welche ggf. modifiziert werden
miissen: (3.1) Derrida folgend definiert Di Cesare Gastfreundschaft als reine

Alle Inhalte der Zeitschrift fiir Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative
Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz.



340 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Offenheit gegeniliber unerwarteten Ankommlingen. In Verlangerung dessen riicke
ich das Zuhoren als zentrale Geste der Gastfreundschaft ins Blickfeld — eine nicht
nur ethische, sondern auch eminent politische Geste, die kein Geld kostet, aber un-
erlisslich ist fiir alle demokratischen Prozesse und fiir jegliche Realisierung einer
guten Nachbarschaft. (3.2) Das Gegenteil der im Zuhoren zum Tragen kommenden
Offenheit sind verschlossene Grenzen zwischen Menschen, Staaten und Ideologien.
Daher untersuche ich auch die von Di Cesare hervorgehobene Dynamik semanti-
scher, realpolitischer und identitatstransformierender Grenziiberschreitungspro-
zesse. (3.3) Di Cesare behauptet, die gewaltsame Aneignung von Wohnraum habe
nicht nur zur Errichtung von Grenzen gefiihrt, sondern sei auch die Ursache der
heutigen Okologischen Krise. Daher wird schlieBlich der spannungsvolle Zusam-
menhang ihrer Migrationsphilosophie mit der Umweltethik verdeutlicht, indem er
mit Bonhoeffers Zugang zur Welt kontrastiert wird.

Schlagworte: Heimat(losigkeit), Hospitalitit, multikulturelle/-religiose Kohabita-
tion, Staatsbiirgerschaft, Gefliichtete als ansdssige Fremde, dialogisches Zuhoren,
Grenz(iiberschreitung), Umweltethik, Heidegger, Levinas, Derrida, Bonhoeffer

Abstract: This article offers a critical discussion of Donatella Di Cesare’s Philosophy
of Migration as well as suggestions for its further practice-oriented development.

(1) Firstly, Di Cesare’s double reversal of perspective is presented, which (1.2)
focuses on the biblical figure of the ger, the resident foreigner. According to Di
Cesare, the ger should have the same rights and obligations as the long-established
citizens, which leads to (1.3) her core concept of cohabitation: the equal coexistence
of migrants and citizens characterized by migrants’ participation in democratic in-
stitutions.

(2) Secondly, Di Cesare’s above-mentioned vision is discussed: I argue that,
on the one hand, the model of the ger has an equalizing effect because the roles of
guest and host are united in each person. (2.1) On the other hand, Di Cesare’s inter-
pretation overstretches what the biblical term ger yields philologically and histori-
cally, and she ignores its theo-political implications (the obligation to adapt to the
majority religion). (2.2) Moreover, Di Cesare’s romanticization of existential home-
lessness is based on a one-sided reading of Heidegger, which makes it difficult to
warrant the necessity of new homes for refugees/immigrants. (2.3) Further, Di
Cesare’s political ‘an-archy,” which rejects a founding principle and state sovereignty
in order to thereby eliminate the difference between citizens and stateless persons,
is contrasted with the ‘an-archic’ ethics of Levinas. Di Cesare’s vision can currently
not be implemented politically in existing democracies.

(3) This article therefore asks, thirdly, which elements of her design of a bet-
ter future can already be realized today and which may need to be modified in the
context of multicultural and multireligious cohabitation. (3.1) Following Derrida, Di
Cesare defines hospitality as pure openness towards unexpected arrivals. In exten-
sion, I propose to focus on ‘listening’ as a central gesture of hospitality that is not
only ethical but also eminently political. It costs no money but is indispensable for



Claudia Welz 341

all democratic processes and for any realization of good neighborliness. (3.2) The
opposite of the openness that comes to bear in hospitable listening is being-stranded
at closed borders and insurmountable cultural frontiers. Hence, I also examine the
dynamics of semantic, pragmatic, and identity-transforming border-crossing pro-
cesses highlighted by Di Cesare. (3.3) Finally, extending her thesis that the violent
appropriation of living space has not only led to the establishment of borders but is
also the cause of today’s ecological crisis, the ambiguous connection between her
philosophy of migration and environmental ethics is clarified by contrasting it with
Bonhoeffer’s approach to the world.

Keywords: Home(lessness), hospitality, multi-cultural/-religious cohabitation, ci-
tizenship, refugees as resident foreigners, dialogical listening, borders (and crossing
them), environmental ethics, Heidegger, Levinas, Derrida, Bonhoeffer

Eingang: Hospitalitat und ihre Grenzen

Mitten in der ,Migrationskrise’ des Jahres 2015, als zahlreiche Bootsfliicht-
linge im Mittelmeer umkamen, arbeitete die italienische Philosophin Do-
natella Di Cesare an einem Buch, das einen bahnbrechenden neuen theore-
tischen Zugang zum Phédnomen der Migration geben wiirde — ein Umden-
ken mit weitreichenden Implikationen und Konsequenzen. Dennoch wird
weiterhin vielerorts eine restriktive Politik betrieben, in der Migranten und
Migrantinnen nicht mehr willkommen geheiBen werden. Die Hospitalitit
stoBt an enggefasste Grenzen.

Di Cesares Philosophie der Migration, in der Erstauflage unter dem
Titel Stranieri residenti: Una filosofia della migrazione 2017 erschienen,
ist aktueller denn je. Ungewohnlich ist, dass Di Cesare programmatisch die
Perspektive der Migrant*innen und nicht die der bereits Ansassigen in den
Mittelpunkt stellt (2021, 27-39). Dadurch werden die klassischen migrati-
onsphilosophischen Fragen, wer warum wie viele aufnehmen soll und wie
das gelingen kann, multiperspektivisch nuanciert, so dass Migration nicht
nur als ein zu 16sendes Problem aus der Perspektive der ersten oder dritten
Person bearbeitet wird, wobei die anséssigen ,Subjekte auf die Anreisenden
wie auf ,unterzubringende Objekte’ blicken. Vielmehr wird auch das Selbst-
verstindnis der Migrant*innen beriicksichtigt. Die Migrant*innen kom-
men, wie der italienische Titel nahelegt, als ,ansdssige Fremde‘ in den Blick,
die sich dauerhaft niederlassen diirfen. Ungewo6hnlich sind auch Di Cesares
Quellen: Sie setzt sich nicht nur mit Klassikern der abendlandischen Philo-
sophie auseinander, sondern ihre Hauptinspiration stammt aus der Bibel,
wo die Figur des ansassigen Fremden prominent auftritt.

Der vorliegende Artikel bietet eine Prasentation und Diskussion von
Di Cesares Entwurf sowie Vorschlige zu dessen praxisnaher



342 Zuhoren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Weiterentwicklung unter besonderer Beriicksichtigung ethisch-politischer
und religionsphilosophischer Aspekte.

(1) Zunichst wird auf der Basis der obengenannten (1.1) Perspek-
tivumkehr Di Cesares Vision einer ,Politik des Zusammenwohnens’ vorge-
stellt, welche (1.2) die Figur des ger (1), des ansissigen Fremden aus der
Hebriischen Bibel, zum Vorbild nimmt. Der ger soll dieselben Rechte und
Pflichten haben wie die Alteingesessenen, wodurch das Nebeneinander von
Migrant*innen und Staatsbiirger*innen durch (1.3) ein neues Miteinander,
deren Kohabitation, ersetzt wird. Letztere schlief3t die Teilhabe an demo-
kratischen Strukturen und Menschenrechten ein.

(2) Sodann folgt die Diskussion der obengenannten Vision: Einer-
seits hat das Vorbild des ger einen egalisierenden Effekt, weil die Rollen
von Gast und Gastgeber in jedem Menschen vereint sind. (2.1) Andererseits
iiberspannt Di Cesares Interpretation das, was der biblische Begriff ger phi-
lologisch und historisch hergibt. Dessen theo-politische Implikationen (An-
passungspflicht an die Mehrheitsreligion) ignoriert sie. (2.2) Ein zweiter
Kritikpunkt ist Di Cesares Romantisierung existenzieller Heimatlosigkeit,
welche m.E. auf einer einseitigen Heidegger-Lektiire basiert, die es schwer
macht, fiir die Notwendigkeit eines neuen Zuhauses fiir die Zugewanderten
hier auf Erden zu argumentieren. (2.3) Di Cesares politische ,An-Archie’,
die sich von allen Ursprungsmythen verabschiedet, welche staatliche Sou-
verdnitit begriinden sollen, setzt stattdessen auf Ursprungslosigkeit, den
Verzicht auf eine arché, auf ein begriindendes Prinzip, um dadurch den Un-
terschied zwischen Staatsbiirger*innen und staatenlosen Fliichtlingen zu
minimieren. Allerdings bietet dieses Modell, so mein dritter Punkt, keine
Losung des sogenannten ,Migrations-Problems’, solange Di Cesares Vision
politisch in den bestehenden Demokratien nicht umsetzbar ist.*

Jacques Derrida hatte einen dhnlichen Einwand gegen die ,an-archi-
sche® Ethik seines Lehrers Emmanuel Levinas, die zwar die Alteritat des
oder der je Anderen stark macht, aber nicht gestattet, die Anspriiche der
,vielen‘ abzuwigen, die in einem politischen Gemeinwesen aufeinandertref-
fen. Derridas Kritik fiihrte dazu, dass Levinas in seinem zweiten Hauptwerk
die Figur des ,Dritten‘ einfiihrte, der stellvertretend auch fiir die vierte,
fiinfte, sechste Person etc. steht, deren Interessen ebenfalls zu beriicksich-
tigen sind. Die damalige Diskussion zwischen Levinas und Derrida, zu der
Di Cesare explizit Stellung bezieht, ist auch fiir die heutige

1 Polak 2025, 194, teilt diese Einschitzung und stellt fest: ,,Politisch sind Di Cesares
Forderungen derzeit in Europa schlicht und ergreifend nicht realisierbar.“



Claudia Welz 343

Migrationsdebatte relevant, weshalb ich néher auf sie eingehen werde: Was
genau folgt politisch aus einer ,an-archischen Ethik‘?

(3) Der vorliegende Beitrag fragt schlieBlich, welche Elemente von Di
Cesares Skizze einer besseren Zukunft im Kontext multikultureller und
-religioser Kohabitation schon jetzt realisiert werden konnen und welche
gegebenenfalls modifiziert werden miissen. Vor allem folgende Anregungen
nehme ich auf: (3.1) Derrida folgend definiert Di Cesare Gastfreundschaft
als reine Offenheit gegeniiber unerwarteten Ankommlingen. In Verlinge-
rung dessen riicke ich das Zuhoren als zentrale Geste der Gastfreundschaft
ins Blickfeld — eine nicht nur ethische, sondern auch eminent politische
Geste, die kein Geld kostet, aber unerlasslich ist fiir alle demokratischen
Prozesse und fiir jegliche Realisierung einer guten Nachbarschaft. Denn Di
Cesares Kernbegriff der Kohabitation, der das Ziel ihrer Philosophie der
Migration ausweist — das gleichberechtigte Zusammenwohnen von Einhei-
mischen und Zugewanderten —, kann ohne wechselseitiges, in einen Dialog
eingebundenes Zuhoren kaum gelingen.

(3.2) Deshalb schlage ich eine dialogische Riickbindung der Perspek-
tiven der Alteingesessenen und der Migrant*innen vor. Nur wenn diese aus
der Perspektive der zweiten Person in Verbindung miteinander kommen,
d.h. in eine Ich-Du-Beziehung von Angesicht zu Angesicht eingehen, kann
das Selbstverstindnis beider Gruppen nachhaltig verdndert werden.2 Das
Gegenteil der im Zuhéren zum Tragen kommenden Offenheit sind ver-
schlossene Grenzen — Grenzen zwischen Menschen, Staaten und Ideolo-
gien. Daher untersuche ich auch die von Di Cesare hervorgehobene Dyna-
mik semantischer, realpolitischer und identitatstransformierender Grenz-
iiberschreitungsprozesse.

(3.3) Nennenswert ist auch Di Cesares These, die gewaltsame Aneig-
nung von Wohnraum habe nicht nur zur Errichtung von Grenzen gefiihrt,
sondern sei auch die Ursache der heutigen 6kologischen Krise. Der Zusam-
menhang zwischen der Gastfreundschaft, die Menschen ihren Mitmen-
schen erweisen konnen, und der ,Gastfreundschaft’, die uns Menschen von
der Erde erwiesen wird, wird selten gesehen, ist aber zentral fiir das Ver-
standnis der Perspektivenumkehr, zu welcher Di Cesare ihre Leser*innen

2 Polak 2025, 194f, reflektiert {iber verschiedene Kommunikations- und Hand-
lungsoptionen und kommt zu dem Schluss: ,Wenn zumindest kleine Schritte in
Richtung der Anerkennung der Migranten-Rechte gesetzt werden sollen, muss ich
[...] gleichsam realpolitisch — auf die Perspektive der Sesshaften Riicksicht nehmen.
Andernfalls wird mir [...] erfahrungsgemaB gar nicht zugehort oder ich erhalte
Hassmails.“



344 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

einladt. Im Blick auf die nichtmenschliche Natur, beispielsweise die Vege-
tation, die bereits Millionen von Jahren bestand, bevor Menschen die Erde
zu bevolkern begannen, miissen wir uns fragen, ob wir ,gute Giste auf Er-
den‘ sind bzw. was wir tun kénnten, um dies zu werden, ohne die Artenviel-
falt, das Habitat anderer Wesen und die klimatischen Bedingungen fiir das
Leben auf Erden zu gefahrden. Di Cesare koppelt die 6kologische Krise kau-
sal an die mangelnde Anerkennung unseres Gast-Seins auf Erden bzw. an
dessen Missbrauch im Verfiigen-Wollen iiber die Natur. Daher wird
schlieflich der spannungsvolle Zusammenhang ihrer Migrationsphiloso-
phie mit der Umweltethik verdeutlicht, indem er mit Bonhoeffers Zugang
zur Welt kontrastiert wird.

1. Di Cesares Philosophie der Migration

Di Cesare prasentiert eine Theorie, deren regulative Ideen teils aus der bib-
lischen, teils aus der kontinentalphilosophischen Tradition stammen und
iiberdies in einem post-Shoah Kontext ,nach Auschwitz’ verankert sind. Di
Cesare zufolge kann eine Nation sich ,weder auf ein Recht des Bodens noch
auf eines des Blutes berufen, um anderen die Gastfreundschaft zu verwei-
gern” — sind Blut und Boden doch die ,,Angelpunkte jedweder Art von Dis-
kriminierung.” (Di Cesare 2021, 7) Als Alternativen empfiehlt Di Cesare ers-
tens eine Perspektivumkehr (1.1), zweitens ein neues Verstiandnis der Frem-
den (1.2) und drittens ein neues Verstindnis des Zusammenwohnens (1.3).

1.1 Die doppelte Perspektivumkehr

Wie sie riickblickend erklirt, hat Di Cesare in ihrer Arbeit angestrebt, ,die
Perspektive, in der das Phdnomen der Migration betrachtet wird, umzukeh-
ren“, indem sie versucht, ,es nicht als Bedrohung, sondern als Chance zu
sehen®; der Genitiv in ihrer Philosophie der Migration sei ein subjektiver,
kein objektiver: ,Sie ist das, was ich ein ,Denken vom Ufer aus’ genannt
habe“ (2025a, 16), wodurch die Migrant*innen zu Protagonist*innen, Ak-
teur*innen und Interpret*innen des Geschehens werden.

Eine weitere, wichtige Pointe Di Cesares ist, dass ,der Fremde an sich
nicht existiert, weil Fremdheit immer ,eine Relation, eine Beziehung“ sei:
,Der Fremde als extraneu(m) verweist auf die Dimension des extra, des
AuBen. Ein AuBen, das stets von einem Innen her gesehen und beurteilt
wird, ein Dort, das nicht Hier ist.“ (aaO., 18) Wird die Perspektive umge-
kehrt, sehen sich die Anséssigen mit neuen Augen — mit denen der Frem-
den. Diese Perspektivumkehr kann zu einem neuen Selbstverstindnis im
Angesicht jener Anderen beitragen, deren Schiffbruch bezeugt wird. Das



Claudia Welz 345

impliziert, dass die Ansdssigen nicht nur die Fremden, sondern auch sich
selbst neu sehen — dadurch, dass sie mit deren Blick konfrontiert werden,
der sieht, wie sie gesehen werden.3 Aktivitdat und Passivitat, Impression und
Expression verschranken sich in diesem Sehen und Gesehen-Werden, das
gleichzeitig vorgeht und die Sichtweise aller Involvierten zu verandern ver-
mag. Insofern ist die Perspektivumkehr eine doppelte: zunéchst die der An-
sdssigen, welche die Lage aus Sicht der Migrant*innen sehen lernen, dann
aber auch die der Ankommenden, die sich selbst als so oder anders wahr-
genommen und mehr oder weniger willkommen wissen.

So schreibt Di Cesare in ihrer Philosophie der Migration, die Mig-
rant*innen seien angewiesen auf Menschen, die ihnen die Hand ausstre-
cken, auf Zuschauer*innen, die ,vom Innen ins AuBen iiberzuwechseln“
(2021, 36) vermogen — und umgekehrt. Dabei verwandelt sich das bloBe
Publikum in Menschen, die nicht nur zuschauen, sondern auch zupacken
und somit zu Mitmenschen und Helfer*innen der Gestrandeten werden
(konnen). Die Anerkennung der eigenen Fremdheit wird zum Schliissel der
Koexistenz mit anderen Fremden: ,Nur wenn man den Fremden aner-
kennt, der im eigenen Inneren wohnt, kann man den, der auBerhalb wohnt,
aufnehmen und willkommen heiflen“ (2025b, 205). Di Cesare scheint hier
einen Gedanken aufzunehmen, der in einem Buchtitel des franzosischen
Philosophen Paul Ricceur anklingt: Soi-méme comme un autre (1990), d.h.
das Selbst kommt als ein Anderer zum Vorschein. Di Cesares phinomeno-
logische Analyse der Fremdheit ist sowohl existenziell als auch politisch
entfaltet.

1.2 Die biblische Figur des Fremden

Fiir Di Cesare ist das biblische Jerusalem als idealtypische ,,Stadt der Frem-
den“ (2021, 223-230) von groBer Bedeutung. Hier durften die Fremden
dauerhaft ansassig werden, und die Ansdssigen waren sich zeitlebens ihrer
Fremdheit als Géste auf Erden bewusst: ,Der politischen Verfassung der
Thora [d.h. des Pentateuch, der ersten fiinf Biicher der Bibel] zufolge sind
alle Biirger Fremde und alle Bewohner Géste.” (Di Cesare 2021, 230) Di
Cesare verweist hier auf Textstellen wie Exodus 22,20; 23,9 und Deutero-
nomium 24,17-22, wonach die Fremdlinge nicht unterdriickt werden diir-
fen — mit der Begriindung, dass auch die Israeliten Fremde (genauer: Skla-
ven) in Agypten waren. Historisch gesehen fand der Auszug aus Agypten
unter der Fithrung Moses im 2. Jahrtausend (zwischen dem 15. und 13. Jh.)

3Zur ethischen Bedeutung des Sehens vgl. Gron 2002; Welz 2014; 2015.



346 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

v.Chr. statt, d.h. in der spiten Bronzezeit. Seither ist es laut biblischem
Zeugnis Gott selbst, der den Israeliten gebietet, sich daran zu erinnern, dass
sie Fremde waren in Agypten (s. auch Levitikus 19,34) und der zu ihnen im
Blick auf das gelobte Land, ihre neue Heimat, sagt: ,Das Land ist mein; ihr
seid nur Fremde, die bei mir wohnen“4 (Levitikus 25,23). Gott wird hier als
Gastgeber seines auserwihlten Volkes portratiert.

Dieses religiose Motiv und das damit verbundene Selbstverstdndnis
der an Gott Glaubenden hat nicht nur migrationsphilosophische (1.2.1) und
politisch-friedensethische Implikationen (1.2.2), sondern beriihrt auch die
okologische Ethik angesichts der Klimakrise (1.2.3).

1.2.1 Migrationsphilosophische Implikationen: Di Cesare riickt die
Perspektive jenes Migranten oder Fliichtlings in den Fokus, der als ger (13),
wie es auf Hebrdisch in der Bibel heiBit, d.h. ,als ansdssiger Fremder die
Tore zur Stadt“ durchquert (2021, 9). Im biblischen Szenario wird der unter
dem Volk Israel wohnende ansissige Fremde ,in der Fuge der Trennung
von der nicht anzueignenden Erde wohnhaft“ (aaO., 10) und wird Biirger,
wihrend die schon Eingebiirgerten entdecken, selbst ansissige Fremde in
ihrer Stadt zu sein. Die Fremden sollen nicht wieder ,heimgeschickt’ wer-
den, sondern sie diirfen bleiben. Ihr Bleiben — und nicht zuletzt ihr Fremd-
Bleiben — erinnert die angestammten Bewohner*innen des Gemeinwesens
daran, dass auch sie in gewissem Sinne Fremde sind, und zwar iiberall da,
wo sie kein Bleiberecht haben, aber auch da, wo sie im Alltag mit unver-
trauten Gewohnheiten, Denkweisen und Lebensstilen konfrontiert sind.
Die bereits Ansissigen werden vor allem daran erinnert, dass sie ihr Zu-
hause nicht sich selbst, sondern ihrem Gott zu verdanken haben, mit dem
sie immer unterwegs bleiben. Ein ins Auge fallender Vorzug der gerim ist
daher ihre integrative Kraft, sofern sie auf existenzielle Gemeinsamkeiten
von Einwohner*innen und Eingewanderten verweisen.

1.2.2 Politisch-friedensethische Implikationen: Das jus migrandi
will Di Cesare nicht mit dem Recht, sich irgendwo anzusiedeln gleichgesetzt
wissen, denn der Siedler ,erkennt die Fremdheit nicht an, sondern wahnt
sich als Eigentiimer und eignet sich auf dieser Basis das Land und den Bo-
den an.“ (Di Cesare 2025b, 206) Soweit z.B. der Nahostkonflikt auch ein
Streit um Land ist, ergeben sich von hier aus fiir beide Seiten Moglichkeiten
einer Selbst-Re-Vision im buchstiblichen Sinne des Wortes: eine neue, re-
vidierte Sicht auf sich selbst, sofern weder die einen noch die anderen be-
haupten kénnen, ,schon immer‘ und damit ,zuerst‘ oder ,die ganze Zeit‘ da-
gewesen zu sein und mit diesem Argument das Land fiir sich allein

4Wenn nicht anders angegeben, werden Bibeltexte aus der Lutherbibel 2017 zitiert.



Claudia Welz 347

beanspruchen. Di Cesare fiihrt ganz bewusst den ger und das biblische Je-
rusalem als Modell ein, um damit zwei andere Alternativmodelle zu verwer-
fen: einerseits das antike Athen, die Stadt der Autochthonen, der Erdgebo-
renen, deren Griindungsmythos ihr als Modell fiir nationalistische Ideolo-
gien gilt (vgl. Di Cesare 2021, 201-208), andererseits Rom, die offene, in-
klusive Stadt, die ihr jedoch als imperial gilt (vgl. aaO., 209). Jerusalem da-
gegen gilt ihr als Stadt des Friedens, in der fiir alle Platz ist.

1.2.3 Okologisch-ethische Implikationen: Di Cesare kommt in ihrer
sErwiderung® auf die im Jahr 2025 herausgegebenen Beitrdge in einem
Diskussionsband zu ihrer Philosophie der Migration selbst auf deren Ver-
bindung mit der Umweltethik zu sprechen: Der Besitz von Wohnraum und
dessen gewaltsame Aneignung bildet in ihren Augen nicht nur ,das Krite-
rium fiir die Aufteilung der Welt, fiir die Entstehung von Vaterlandern und
fiir die Errichtung von Grenzen, Zaunen und Schranken®, sondern habe
auch zum Anthropozén gefiihrt, und im eigentumsbasierten Wohnen sei
»auch die Ursache der heutigen 6kologischen Krise zu suchen” (2025b, 217).

Die , fliichtige und hybride Figur” des ger dagegen, der ,stets auf der
Durchreise” sei, kann laut Di Cesare aufzeigen, ,,dass ein anderes Wohnen
moglich ist“: eines, das ,weder Besitz noch Aneignung” noch , Einswerden
mit dem Boden oder eine autochthone Verwurzelung” voraussetzt, sondern
sich ,stets im Ubergang® vollzieht (2021, 219). Die Figur des ger erinnere
den Einwohner und vermeintlich Autochthonen daran, selbst ,ein Fremder
zu sein”“, wodurch die ,Illusion einer Zugehorigkeit zum Ort* zerstaube
(ebd.). Ob und inwieweit diese Einsicht zu einem schonsameren Wohnen
und insgesamt einem 6kologisch bewussteren Lebensstil fiihrt, wird in Ab-
schnitt 3.3 diskutiert.

1.3 Der Kernbegriff der Kohabitation

Di Cesares Vision ist eine ,,Politik des Zusammenwohnens® von Migrant*in-
nen und Staatsbiirger*innen, das von einer ,wechselseitigen Teilhabe“ an
demokratischen Strukturen und Menschenrechten gepragt ist: ,In einer
vom Exil geprigten Welt bedeutet Zusammenwohnen, raumliche Nihe in
zeitlicher Ubereinstimmung mit Blick auf eine gemeinsame Zukunft zu tei-
len.” (2021, 10) Die Nachbarschaft der Alteingesessenen und neu Hinzuge-
zogenen griindet also weder in ererbtem oder erworbenem Eigentum noch
im Hineingeborensein in einen bestimmten Staat, sondern vielmehr im sta-
tus quo einer Konstellation von Menschen, die ein lokales und zugleich glo-
bales Gemeinwesen formen, in dem alle willkommen sind.

Nicht umsonst kritisiert Di Cesare ein Verstdndnis der Gastfreund-
schaft ,,auf der Grundlage des Asyls“, das suggeriert, es handele ,,sich nur



348 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

um eine voriibergehende Zuflucht, denn dadurch werde der Trennung
szwischen Innen und AuBlen Nachdruck verliehen und die axiologische
Grenze zwischen Biirger und Fremdem nachgezogen.“ (2021, 2777) Der bib-
lische Gedanke des ansissigen Fremden dagegen lasse diese Grenze ,,im-
plodieren®, indem Gastfreundschaft und Biirgerschaft ,schlieBlich zur De-
ckung kommen.“ (ebd.) Erst die langerfristige Aufnahme erméglicht eine
gelingende Koexistenz in einer allen Biirgern gemeinsamen Welt, die
Raume der Solidaritdt und ein echtes Miteinander einschlieBt. Dem entge-
gen stehen die videoiiberwachten Zaune an den Grenzen Europas und die
Grenz- und Kiistenwache Frontex fiir ,,den Triumph des immunitiren Den-
kens® (aa0., 285), das alle Fremden abwehrt, als wéren sie Eindringlinge.
Nur dann, wenn wir Neuankommlingen Platz zum Leben einrdumen, kon-
nen sie Gemeinsinn entwickeln und ,,Giiter und Verpflichtungen teilen”
(aa0., 290).

Zentral fiir Di Cesare ist die Kohabitation, das Zusammenwohnen,
das fiir sie nicht das Gegenteil der Migration darstellt, genau so wenig wie
der Biirger nicht das Gegenteil des Fremden sei (vgl. Di Cesare 2025b, 209).
Das Wohnen diirfe nicht auf eine Form des Habens reduziert werden; nur
dann konne es ,,im Lichte der Koexistenz mit den anderen neu gedacht wer-
den“ (aa0., 212). Soll das Politische als ,ein Synonym des Gemeinsamen*®
nicht auf ,Blut- und Bodenbanden® (aaO., 213) beruhen, sollte die Staats-
biirgerschaft ihrer Ansicht nach nicht an die Geburt gebunden sein, son-
dern die politische Gemeinschaft allein iiber Teilhabe definiert sein, wobei
ungewollte Nihe und nicht gewihltes Zusammenwohnen die Vorbedingun-
gen dieser Gemeinschaft seien (vgl. aaO., 217).

Wie Di Cesare im Anschluss an die von Jiirgen Habermas entwickelte
Idee des ,Verfassungspatriotismus® klarmacht, erfordert eine demokrati-
sche Staatsbiirgerschaft weder die Verwurzelung in einer bestimmten eth-
nischen noch nationalen Identitit und entsprechenden Lebensformen und
Werten, sondern einzig und allein Partizipation in einer politischen Kultur
(Di Cesare 2021, 273f, mit Verweis auf Jiirgen Habermas, ,Staatsbiirger-
schaft und nationale Identitat“, 659; nihere Angaben fehlen).

Di Cesare setzt sich damit nicht zuletzt von Kants kosmopolitischem
Ideal ab, in dem das Weltbiirgerrecht auf allgemeine Hospitalitit lediglich
als voriibergehendes Besuchsrecht definiert wird, ohne dass Weltbiir-
ger*innen mit einer permanenten Aufenthaltsgenehmigung rechnen diir-
fen, weil langfristige Gastfreundschaft nur auf der Grundlage der Staats-
biirgerschaft und des Eigentumsrechts gewdhrt wird — und unter der Be-
dingung, dass vom Gast keine Gefahrdung ausgeht. Wer keinen Pass und
keine Wohnung hat, darf nicht bleiben. Sheyla Benhabib hat die in Kants
ius cosmopoliticumn implizierten Herausforderungen untersucht. Sie stellt



Claudia Welz 349

fest, dass eine Spannung zwischen universalen Menschenrechten und der
jeweiligen partikularen nationalen und kulturellen Zugehorigkeit herrscht,
die konstitutiv fiir demokratische Legitimitét ist (vgl. Benhabib 2004, 44,
mit Verweis auf Immanuel Kants 1795 herausgegebene Schrift ,Zum ewigen
Frieden. Ein philosophischer Entwurf").

Di Cesares Kernbegriff der Kohabitation kann modernen Demokra-
tien dabei helfen, tragfdhige Gemeinschaften derer aufzubauen, die zusam-
men in derselben Stadt oder demselben Dorf wohnen, weil eine Langzeit-
perspektive in Aussicht gestellt wird, die gleiche Rechte und Pflichten fiir
alle bereithilt. Ginge es nur um voriibergehendes Asyl oder zeitbegrenzte
Hospitalitiat, kime die Frage nach politischen Rechten und der Gleichstel-
lung von Alteingesessenen und Neuankommlingen gar nicht erst auf. Das
gleichberechtige Zusammenwohnen wiederum kommt nur dadurch zu-
stande, dass Migrant*innen eine dauerhafte Heimat angeboten wird, die
nicht von generationsiibergreifenden Ursprungs- oder Verwurzelungsvor-
stellungen abhingig gemacht wird.

2. Diskussion von Di Cesares Vision

Die Details dieser vielversprechenden Vision mochte ich im Folgenden kon-
struktiv-kritisch im Blick auf mogliche Einwidnde diskutieren. Zunachst
mochte ich in Frage stellen, inwieweit die historische Figur des ger und de-
ren Integration in die antike Gesellschaft mit heutigen Verhéltnissen ver-
glichen werden kann und inwieweit Di Cesares Vision sich legitimerweise
auf die Bibel beruft. Wie eine Untersuchung philologischer, hermeneuti-
scher, juristischer, politischer und religionsphilosophischer Aspekte zeigen
wird, unterschliagt Di Cesares theologisch-politische Charta des ansissigen
Fremden die religiose Anpassungspflicht, die dem hebréischen ger im da-
maligen Jerusalem bzw. Israel abgenétigt wurde.

2.1 Di Cesares theologisch-politische Charta des ger

In der Eingebundenheit der biblischen Figur des ger in die Gemeinschaft
der Israeliten entdeckt Di Cesare ein auch heute noch vorbildliches Modell
des Anteilhabens und Anteilgebens an Rechten: ,Der Fremde behilt seine
Fremdheit, wihrend ihm alle seine Rechte zuerkannt werden.“ (2021, 220)
Er diirfe teilhaben, ohne sich mit anderen Identitaten identifizieren zu mis-
sen. Dadurch erscheint das vorgeschlagene biblisch inspirierte Modell du-
Berst attraktiv fiir eine multikulturelle und -religiose Gesellschaft, die Zu-
gewanderte nicht zur Anpassung bzw. Assimilation zwingen, sondern ihnen



350 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

im Rahmen der Demokratie volle Entfaltungsfreiheit gewahren will. Aller-
dings sehe ich folgende Schwierigkeiten:

2.1.1 Philologie: Inwieweit kann Di Cesare ihre Vision des Zusam-
menlebens von Einheimischen, die immer auch ein Gefiihl des Fremdseins
in der Welt bewahren, und Zugewanderten, die nicht nur voriibergehendes
Asyl bekommen, sondern dauerhaft wohnen bleiben diirfen, legitimerweise
auf die biblische Figur des ger zuriickfiithren? Di Cesare zufolge bedeutet
das hebriische Wort ger (13) buchstéblich ,,derjenige, der wohnt“ und ent-
hailt ein Paradox, sofern ein und dieselbe verbale Wurzel ,,sowohl die Woh-
nung als auch die Fremdheit” bezeichnet (aaO., 218). In der Tat ist die pri-
mire Bedeutung der Wurzel " dem Dictionary of Classical Hebrew zu-
folge ,,sojourn, take up residence, as a resident alien“, und wenn das Verb
im Sinne von ,inhabit“ gebraucht wird, handelt es sich oft um ein iiber-
gangsmaBiges Wohnen (vgl. Exodus 3,22). Im Hebréischen stehen andere
Wortwurzeln zur Bezeichnung permanenten Wohnens zur Verfiigung, z.B.
19w, Akzeptieren wir den damaligen ger als Vorbild heutiger Kohabitation,
dhnelt diese aufgrund der genannten Konnotationen entgegen der Absicht
von Di Cesare zumindest in einigen Fillen doch eher einem zwischenzeitli-
chen Asyl als einem andauernden Biirgerrecht.

2.1.2 Interkulturelle und -religiose (Bibel-)Hermeneutik: Eine wei-
tere Schwierigkeit liegt in der Deutung des Begriffs ger in seiner neutesta-
mentlichen Re-Kontextualisierung im ersten Jahrhundert unserer Zeit-
rechnung. Di Cesare bezieht sich auf einen Vers ,bei Paulus von Tarsus®,
der den Ephesern, die nicht beschnitten und deshalb von den Juden als
Heiden betrachtet wurden, zusprach: ,,So seid ihr nun nicht mehr Gaste und
Fremdlinge (§&vot kai mapoikot), sondern Mitbiirger der Heiligen und Got-
tes Hausgenossen (oikeiot 100 Oeod).” (Epheserbrief 2,19) Di Cesare kom-
mentiert, der griechische Ausdruck paroikés fiir den Fremdling iibersetze
das hebriische ger und behalte dessen Bedeutungsgehalt (Di Cesare 2021,
261, Anm. 307, vgl. 326). Wenn dem so ist, werden die Epheser zunachst
den unter dem Volk Israels wohnenden Auslandern gleichgestellt und in
einem zweiten Schritt gleichsam in den engeren ,Familienkreis‘ aufgenom-
men.

Wie aber ist diese Statusidnderung zu verstehen? Aus dem Kontext
geht hervor, dass die Angesprochenen als Heiden ohne Christus ,,ausge-
schlossen vom Biirgerrecht Israels und den Bundesschliissen der Verhei-
Bung fremd” waren und daher ,,ohne Gott in der Welt“ waren (Epheserbrief
2,12). Der Briefverfasser versucht nun, die Einheit der Gemeinde zu beto-
nen, die aus Juden und Heiden zusammengesetzt, doch in Jesus Christus
vereint sei: ,Denn er ist unser Friede, der aus beiden eins gemacht hat und
hat den Zaun abgebrochen, der dazwischen war® (V.14). Der Jude Jesus von



Claudia Welz 351

Nazareth, der von den jlidischen Gemeindegliedern als Messias und den
griechischen als Christus und von beiden als vom Tode auferstandener Er-
16ser aufgefasst wurde, habe den Heiden ,den Zugang zum Vater” (V.18)
eroffnet, d.h. eine Vertrautheit mit Gott, dem Schopfer des Alls, ermoglicht.
Dadurch wurden sie von Gott-Fremden zu Menschen, die Gott kennen und
mit ihm leben.

Der Paulus zugeschriebene, aber wahrscheinlich pseudepigraphische
Epheserbrief transponiert somit den hebriischen Begriff des ger, des eth-
nisch gesehen Fremden, ins Gottesverhiltnis: Der griechische xénos und
parotikés ist vor allem religios gesehen fremd, und das dndert sich mit sei-
ner theologischen ,Einbiirgerung’ ins Volk Gottes. Letztere gelingt aller-
dings nur dann, wenn von den Griechen nicht erwartet wird, dass sie alle
613 Gebote (mitzvot) der Thora inklusive Reinheits-, Speise- und Zeremo-
nialgesetze einhalten. Di Cesare duBert sich nicht zur (deutero-)paulini-
schen Entgegensetzung von vergangenem Fremdlinge-Sein und jetzigem
Hausgenosse-Gottes-Sein. Gegen ihre Idealisierung der Figur des ger aus
der Hebriischen Bibel lisst sich historisch gesehen einwenden, dass schon
bei den frithen Christ*innen eine Priferenz fiir das Nicht-mehr-Fremdsein-
Miissen festzustellen ist. Zumindest bei Gott wollten die frithen Christ*in-
nen ganz zuhause sein, und zumindest im Himmel wollten sie nicht mehr
als Biirger*innen zweiter Klasse leben, wie es die ansissigen Fremden im
antiken Israel allen Integrationsanstrengungen zum Trotz waren und blie-
ben.

Bemerkenswerterweise ist es nach Jesu Gleichnis vom barmherzigen
Samariter (Lukasevangelium 10,25-37) ein nicht-anséassiger Fremder, der
zu dem damals von Juden verachteten Volk der Samariter gehorte, der sich
vorbildlich verhilt und dadurch dem Gesetzeslehrer zeigt, wie das in der
Thora genannte Gebot der Gottes- und Nachstenliebe (Deuteronomium
6,5; Levitikus 19,18) erfiillt wird. Anstatt selbst zu definieren, wer in einer
bestimmten Situation als mein Ndchster gelten soll, wird das Augenmerk
auf das eigene Handeln gerichtet: Wie kann ich mich anderen gegeniiber
als deren ,Niachste(r)" erweisen?5 Im Gleichnis geschieht dies durch Barm-
herzigkeit und groBziigige Gastfreundschaft. Der Samariter war auf Reisen,
konnte dem Verletzten daher nicht sein eigenes Haus als Bleibe anbieten,
aber er mietete eine Herberge fiir ihn.

57Zur Auslegung des Gleichnisses vgl. Welz 2025a; Schmiedel 2025, 233f prasentiert
eine kommunitaristische und eine kosmopolitische Lesart des Gleichnisses — und
eine dritte, universalistische, die in der wechselseitigen Interdependenz aller Men-
schen griindet (vgl. aa0., 138f).



352 Zuhoren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Wie konnte eine differenzsensible interkulturelle und -religiose (Bi-
bel-)Hermeneutik aussehen (vgl. hierzu Ku 2023), die das Selbstverstiand-
nis aller Involvierten respektiert, ohne zu riskieren, verschiedene Traditio-
nen, die zum Teil schon zu biblischen Zeiten miteinander konkurrierten, zu
nivellieren? Di Cesares generalisierende Rede von der ,jlidisch-christli-
che[n] Moral“, die auf dem Modell des barmherzigen Samariters beruhe,
der ohne Wenn und Aber ,,dem Verwundeten auf seinem Weg schlicht Bei-
stand und Hilfe leistet” (Di Cesare 2021, 261), konnte dergestalt (miss)ver-
standen werden, dass alle Unterschiede in einer Bindestrich-Identitat auf-
gehoben werden.®

2.1.3 Jura, Politik und Religionsphilosophie: Zu Recht kritisiert Di
Cesare ,,die Theoretiker des Liberalismus®, die das Gleichnis des barmher-
zigen Samariters ,als praktisch nicht haltbar” entkréaften wollen (aaO., 261).
Die Gastfreundschaft fordere mit ,ihrem Uberschuss an Menschlichkeit®
das Recht und seine Gesetze bestindig heraus, weshalb die Gastfreund-
schaft eine ,,Tugend der Ausnahme” sei, die mit der liberalen Moral und
deren ,abstrakt egalitiren Prinzipien und ihrem Anspruch auf Priifung der
unzahligen Bedingungen“ der Aufnahme des Anderen kollidiere (ebd.). Ist
diese Hiirde einmal genommen, bleiben immer noch juristische, politische
und religionsphilosophische Herausforderungen, wenn das Modell des ger
aktualisiert und in den multikulturellen und -religiosen Gesellschaften des
21. Jahrhunderts ins Spiel kommen soll.

So galt zu biblischen Zeiten ein und dasselbe Gesetz fiir den Einhei-
mischen und den Fremdling (Exodus 12,49), die gleichermalBen ,Mitglieder
der politischen Gemeinschaft® waren und gemeinsam Pessach feierten,
»das Fest der Biirgerschaft” (aaO., 220), so Di Cesare. Mit Verweis auf Bi-
beltexte wie Exodus 20,20; 23,9 und Deuteronomium 24,14f verdeutlicht
sie die Pflicht des jlidischen Volks, die Fremdlinge nicht zu unterdriicken,
weil es selbst in Agypten fremd war. Sie betont, dass beiden Bevolkerungs-
gruppen damals das Wohn- und Arbeitsrecht zustand und beide wochent-
lich den Sabbat als Ruhetag feierten (vgl. aaO., 221). In diesem Sinne war
die Gesamtbevoilkerung damals homogen. Was aber, wenn es keine gemein-
samen Feiertage gibt, weil die zugezogenen Fremden so fremd sind, dass
sie nicht mitfeiern wollen?

Aus heutiger Sicht kann niemand von einer religiosen Minoritéat wie
etwa der jlidischen in Deutschland erwarten, dass z.B. Ostern statt Pessach
gefeiert wird. Zu biblischen Zeiten jedoch waren die gerim an das Gesetz
der eingesessenen Juden gebunden (vgl. Di Cesare 2021, 224: Der ger 6ffne

6 Zur Kritik des jlidisch-christlichen Bindestrichs s. Lyotard 1995.



Claudia Welz 353

und entgrenze die Biirgerschaft und erhebe sie ,,in das Reich des Gesetzes®).
Es umfasste alle Aspekte des Lebens: sowohl soziale als auch politische und
religiose. Eine derart umfassende ,theologisch-politische Charta des ger”
(aa0., 216-223) ist in (post)modernen, pluralistischen und sidkularisierten
Staaten kaum konsensfihig und schon gar nicht rechtskraftig. Daher stellt
sich die Frage, in welcher Hinsicht das biblische Rollenmodell modifiziert
werden muss, damit friedliche Kohabitation mit den bzw. zwischen Frem-
den und fruchtbare interkulturelle Kommunikation auch unter heutigen
Bedingungen gelingen konnen. Interreligiose bzw. interrituelle, dialogische
und diakonische Konzepte der Gastfreundschaft konnten hier weiterhelfen.
Die Analyse konkreter Fallbeispiele ermoglicht das Lernen aus begangenen
Fehlern und macht auf mégliche Fallgruben aufmerksam.”

2.2 Di Cesares Heidegger-Lektiire

Ein weiterer Einwand betrifft Di Cesares Heidegger-Lektiire. Uberra-
schenderweise schlieBt sich Di Cesare, die in anderen Zusammenhingen als
markante Kritikerin der Philosophie Martin Heideggers (insbesondere sei-
ner Schwarzen Hefte, vgl. Di Cesare 2016) hervorgetreten ist, seiner Pha-
nomenologie des Wohnens an, zuniachst mit Verweis auf §12 von Sein und
Zeit (1927), wo das Wohnen bzw. In-der-Welt-Sein vom Haben und Besit-
zen entkoppelt und stattdessen als , Existenzial“ dem menschlichen Dasein
eingeschrieben werde (Di Cesare 2021, 190, mit Verweis auf Heidegger
1977, 73, wo allerdings auch die Rede ist vom Vertrautsein mit etwas und
Pflegen, auf Lateinisch colo im Sinne von habito und diligo). Die menschli-
che Existenz sei ein ,,Ubergang“ fir uns sterbliche Menschen: ein kurzzeiti-
ger Aufenthalt auf einer ,Wanderung“ (Di Cesare 2021, 192).

Heidegger hat in Sein und Zeit §40 das ,Nicht-zuhause-sein“ im
Sinne einer von uns allen in der Grundbefindlichkeit der Angst gefiihlten
»~Unheimlichkeit“ (Heidegger 1977, 250) existenzialisiert und es als ontolo-
gisch notwendig deklariert, damit wir in der Vereinzelung ohne Riickende-
ckung durch andere und ohne die Routinen dessen, was ,man’ zu tun pflegt,
unser ,Dasein als Moglichsein“ (aaO., 249) entdecken, anstatt vor uns
selbst und dem Modus des ,,Un-zuhause” (aaO., 251) zu flichen.

Jemand, der/die ein Zuhause hat, kann sich den sporadischen Luxus
eines existenziellen Gefiihls der Heimatlosigkeit allerdings viel eher leisten

7 S. hierzu Moyaert 2017; Nahnfeldt & Rensdal 2021; Mosher, Pierce & Rose (Hg.)
2023. Zur Herausforderung, Marginalisierte in Diakonie und Kirche zu integrieren,
s. Nissen 2014.



354 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

als jemand, der/die nicht nur vor sich selbst, sondern auch vor Krieg, Ver-
folgung und Hungersnot auf der Flucht ist. Migrationsbedingte Heimatlo-
sigkeit hatte Heidegger gar nicht im Blick. Moglicherweise ist seine wie
auch Di Cesares Philosophie von einer abrahamitischen theologia viato-
rum gepragt, deren anthropologische Grundannahme darin besteht, dass
der Mensch nur ein Gast auf Erden sei und als ,Pilger‘ immer auf dem Weg
bleibe. Das ewige Zuhause bei Gott, das von religiosen Pilger*innen ange-
strebt wird, liegt jedoch jenseits eines rein philosophischen Interesses.

Mit Verweis auf Heideggers Brief iiber den ,Humanismus‘und seine
Auslegung von Hélderlins Hymne ,Der Ister® beschreibt Di Cesare unser
~ek-statische[s] Wohnen* als ,,ein ewiges Migrieren“ (Di Cesare 2021, 193,
mit Verweis auf Heidegger 1976, 343; 1984, 35). In Heideggers Landschaft
scheine es ,,weder Bestdndigkeit noch Verwurzelung zu geben®; die Existenz
werde dergestalt ,,dezentriert”, dass das Wohnen ,sein Habitat im FlieBen”
und Stromen des Flusses finde, ,in dem das Bei-sich-Sein gemaB der ex-
zentrischen Dynamik der Existenz paradoxerweise immer schon ein AuBer-
sich-Sein“ sei (Di Cesare 2021, 193). Daher konne das Wohnen ,,weder im
Blut und Boden des Nationalsozialismus noch im jus sanguinis oder jus so-
lis“ seine Legitimation finden (ebd.). Dagegen lieBe sich einwenden, dass
auch Fliisse wie die Donau, Holderlins ,Ister’, zum ,Dritten Reich‘ dazuge-
horten und dass Heideggers flieBende Landschaft als solche noch keine Ga-
rantie gegen eine Blut- und Boden-Ideologie darstellt.

Auch wenn man bei Heidegger keine ,Apologie der Sesshaftigkeit”
und keinen ,Kultus des Ortes” (Di Cesare 2021, 194) finden kann, ist es
doch schwer, sich Heidegger ohne seine Hiitte in Todtnauberg, den be-
rithmten, sogar in einen Buchtitel eingegangenen Feldweg (sowie Holz-
wege) und die Schwarzwilder Landschaft vorzustellen, nicht zuletzt des-
halb, weil im Brief iiber den ,Humanismus’, wie Di Cesare ebenfalls er-
wihnt, die Heimatlosigkeit als ein das ,Wesen des Menschen“ zu beschddi-
gen drohendes ,Weltschicksal“ beschrieben wird (aaO., 197; vgl. Heidegger
1976, 339) und der letzte Satz seines Textes die ,,Furchen“, welche das Den-
ken in die Sprache lege, mit den Furchen vergleicht, ,die der Landmann
langsamen Schrittes durch das Feld zieht” (Heidegger 1976, 364). Schon die
Ausdrucksweise und das agrarische Bild verorten Heidegger in einer spezi-
fischen Gegend. Fiir ihn ist die Sprache die ,Behausung® des Menschen
(aa0., 323, vgl. 333 und 361). Holderlins Elegie ,Heimkunft* auslegend,
versteht Heidegger das Wort ,Heimat“ nach eigener Aussage weder ,pa-
triotisch® noch ,nationalistisch“, sondern ,seinsgeschichtlich“: als ,Zuge-
horigkeit in das Geschick des Abendlandes® und somit als ,,Nahe zum Sein“
(aa0., 338), wodurch die auf der ,Seinsvergessenheit” beruhende ,Heimat-
losigkeit” tiberwunden werden koénne (aaO., 339). Hier zeigt sich eine



Claudia Welz 355

Spannung in Heideggers Philosophie, welche einerseits die ontologische
Unbehaustheit preist und andererseits mit Holderlin nach einer Heimkunft
sucht, wobei die Heimat im Westen und nicht etwa im Osten, Norden oder
Stiden gefunden wird.

Heidegger lokalisiert sich selbst in der abendldndischen, kontinen-
talphilosophischen Tradition und hat eine personliche Vorliebe fiir einen
schwibisch sprechenden Dichter, dessen Ausdrucksweise ihm vertraut ist,
weil er die Landschaften kennt, in welchen dergestalt gesprochen wird. Dies
lasst sich dahingehend verallgemeinern, dass wir alle — unserer existenziel-
len Heimatlosigkeit zum Trotz — unser Zuhause je schon in Form unserer
Muttersprache mit uns herumtragen, in welcher sich der lokale Dialekt und
die dazugehorige Region verbinden (so die Konklusion von Krejberg
Knudsen 2017, 92). Indem die Substantive der jeweiligen Sprache nach-
weislich an bestimmte Dinge gekniipft sind, wird in der Sprache eine ge-
wisse ,Bodenhaftung’ gewahrt, wenngleich die ,Furchen‘ des Ackerbodens
etc. auch metaphorisch zur Geltung kommen konnen.

Zwar bietet Heideggers Ontologie, wie die Lebensgeschichte des Phi-
losophen zeigt, ausgezeichnete ideologische Anschlussmoglichkeiten an
den Nationalsozialismus, doch soll hier kein ad hominem-Argument for-
muliert werden, das jegliche Heidegger-Rezeption ausschlieBen soll. Auch
wenn Heidegger keine Heimatlosigkeit durch Migration im Sinn hatte,
kann seine Theorie und Terminologie mit Gewinn aufgegriffen und umge-
deutet werden, sofern dies nicht unkritisch geschieht. Insbesondere Hei-
deggers Entdeckung, dass ,Zuhause’ und Sprache zusammengedacht wer-
den miissen, ist aufschlussreich.

Dies zeigt sich u.a. daran, dass sie selbst von einem exilierten Wider-
standskidmpfer gegen das Dritte Reich bestitigt wurde. Der in Osterreich
geborene, nach Belgien gefliichtete KZ-Uberlebende Jean Améry alias Hans
Chaim Maier, Sohn eines jiidischen Vaters und einer katholischen Mutter,
nahm ein Schriftstellerpseudonym franzosischen Klanges an und wollte
sich nach der Vertreibung seinen Heimatdialekt nicht mehr gestatten:

»~Meine Identitdt war gebunden an einen schlecht und recht deut-
schen Namen und an den Dialekt meines engeren Herkunftslandes.
[...] Und auch die Freunde waren ausgeloscht, mit denen ich im Hei-
matdialekt gesprochen hatte. Nur sie? Aber nein, alles, was mein Be-
wuBtsein angefiillt hatte, von der Geschichte meines Landes, das
nicht mehr meines war, bis zu den Landschaftsbildern, deren Erinne-
rung ich unterdriickte [...].“ (Améry 1977, 77f)



356 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Die Kunstfotografin Rita Mendes-Flohr, die auf der karibischen Insel
Curacao aufgewachsen war, in Boston studierte und heute in Jerusalem
lebt, gibt ebenfalls Ausdruck fiir den Gedanken, dass die Muttersprache, in
ihrem Fall Papiamentu, ein portables Zuhause ist, a home away from home
bzw. a home you can take with you wherever you go (Mendes-Flohr 2024,
ohne Seitenzahlen). Allerdings hat die Sprache diese Funktion nur dann,
wenn auch eine expatriate community in der Nihe ist: die Gemeinschaft
derer, die dieselbe Sprache sprechen und einander verstehen. Fehlt diese
Gemeinschaft, muss die Muttersprache aufgegeben werden. Mendes-Flohr
ist mit Améry darin einig, dass der Verlust der Muttersprache nicht nur zur
sozialen Entfremdung, sondern auch zur Selbstentfremdung fiihren kann,
entfaltet sich die in der Muttersprache liegende Lebenskraft doch nur dort,
wo sie zirkulieren und erwidert werden kann.

Diese aus eigener Erfahrung gewonnenen Einsichten zur Sprachge-
bundenheit der Heimat, welche von einem beispielhaften Exilierten und ei-
ner exemplarischen Migrantin unserer Zeit bezeugt werden, stehen in
merkbarem Kontrast zu Di Cesares Darstellung in ihrer Philosophie der
Migration, welche beansprucht, die Sicht der Migrant*innen zu priorisie-
ren. Aus Sicht der Migrant*innen weckt der Verlust der Heimat eine schwer
ertragliche Form von Heimweh, die Mendes-Flohr zur ,ewigen Outsiderin’
(ebd.) macht und Améry, der sich dafiir hasste, dass er seine (wegen man-
gelnder Entnazifizierung) verabscheute Heimat zugleich vermisste, dazu
brachte, aus ethischen Griinden an seiner Bitterkeit und seinem Ressenti-
ment festzuhalten und schlieBlich Selbstmord zu begehen (s. hierzu Brud-
holm 2008). Die von Heidegger und Di Cesare romantisierte existenzielle
Heimatlosigkeit des Menschen als einem stets Fremden wird den Erfahrun-
gen von Migrant*innen somit nicht ganz gerecht (vgl. z.B. Bromwich 1991).

2.3 Di Cesares politische ,An-Archie und ihre Inspiration von Le-
vinas und Derrida

Di Cesare macht die Migrant*innen zu Protagonist*innen ,einer erneuerten
an-archischen Szenerie“ (2021, 8). In ihrem Nachwort zur Philosophie der
Migration definiert sie die arché als das die Souveranitédt von Staaten be-
griindende ,,Prinzip“ (aa0., 307), auf dem in ihren Augen ,die Ideologie der
Mauern, die immunitére Politik der Zurlickweisung“ und die Xenophobie
beruhen (aa0., 308). Jiirgen Manemann erklart ihre anarchische ,,Revolte”
als Gegenzug zu Strategien der Immunisierung, der Autosegregation und
Selbstabschottung, wodurch Di Cesare ,eine Bresche in herrschende Ord-
nungsverhaltnisse schlagen“ und ,die staatszentrierte Ordnung auf Neues
hin“ Giberschreiten wolle (Manemann 2025, 65).



Claudia Welz 357

Di Cesare evoziert in diesem Zusammenhang die biblische Griin-
dungsszene Israels, den Auszug aus Agypten als ,eine Durchquerung®, ei-
nen ,Ubergang* (Di Cesare 2021, 226), und erklirt, dass die Griindung ,we-
der ein Prinzip noch einen Anfang® (aaO., 227) (griech.: arché) darstelle.
Das jlidische Volk sei an-archisch und vielfiltig fremd, ,,die Spur des Exils
in Israel“ bewahrend, was ,,dessen Verwurzelung“ verhindere und auf ,ein
anderes Israel inmitten von Israel“ (ebd.) verweise. Di Cesare ist darin
Recht zu geben, dass die ,Idolatrie der Verwurzelung” (aaO., 229) zur Ver-
teidigung oder Eroberung von Land und im schlimmsten Fall zum Krieg
fiihrt, was sich gerade am Beispiel Israels/Palédstinas immer wieder besta-
tigt hat. Der ger fungiert bei Di Cesare als eine Gegenfigur zu Verwurze-
lungsideologien: Er demaskiere ,die Mythologie des Ursprungs“ und zer-
setze die arché, ,indem er anerkennt, dass ihm andere immer schon
vorausgegangen sind“ (aa0., 304). Verstiinden sich alle als gerim oder als
Nachkommen von einst Fremden, wire es leichter, ein dauerhaftes Wohn-
recht fiir Fliichtlinge und Migrant*innen anderer Proveniens durchzuset-
zen.

Di Cesare orientiert sich in puncto ,An-Archie‘ an Levinas und be-
merkt treffend, er biete keine Ethik der Gastfreundschaft; vielmehr ent-
wickle er ,eine Ethik als Gastfreundschaft” (aaO., 264). Seine Kritik richte
sich gegen das westliche Selbstverstiandnis des selbsterfiillten, souverinen,
egozentrischen Subjekts, das den Anderen inkorporieren, integrieren und
assimilieren wolle, anstatt aus sich selbst herauszutreten (vgl. aaO., 265).
Levinas zufolge begriinde nicht die Uberwiltigung, sondern der Empfang
des Anderen das ,Ich’, noch bevor es sich fragen kénne, ob es den Anderen
aufnehmen kann oder nicht (ebd.). Nicht Odysseus, dessen Irrfahrt ,den
Durchgang durch das Fremde im Hinblick auf die Wiederaneignung seiner
selbst symbolisiert, sondern Abraham, ,der in seiner urspriinglichen Ex-
zentrizitit auf den Anderen zugeht, bilde das Paradigma der Levinas’schen
Ethik (ebd., mit Verweis auf Levinas 2002, 217ff. Abraham wird dort aller-
dings nicht genannt; vom Empfang ist u.a. auf S. 216, 221 und 223 die
Rede).

Hier steht die Frage im Raum, ob dieses ,abrahamitische’ Paradigma,
das auf alle drei monotheistischen Weltreligionen zutrifft und von Levinas
sogar als universalistische Grundstruktur aller menschlichen Subjektivitét
identifiziert wird, deren Selbstverschlossenheit je schon vom Unendlichen
,aufgebrochen’ sei (vgl. Levinas 2002, 397, wo ,,die Struktur des Subjekts,
das wie Odysseus nach jedem Abenteuer auf seine Insel zuriickkehrt®, ei-
nem Ich entgegengesetzt wird, das sich ,,ohne Riickkehr” aus sich heraus-
schwingt und sich ,als das Sich eines Anderen“ wiederfindet), nicht noch
grundlegender ist als die politische ,An-archie’ Di Cesares.



358 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Denn ohne die gastfreie Aufnahme des/der Anderen bietet auch die
,An-Archie’ einer prinzip- und anfangslosen Staatsbiirgerschaft (ohne
Voraussetzung einer vorgangigen Verwurzelung) keine Losung des Prob-
lems, dass Millionen von Migrant*innen ihre Heimat verloren haben und
anderswo eine neue suchen miissen. Ohne eine konkret realisierbare Auf-
nahme der an vielen Orten dieser Welt in Zeltlagern ,gestrandeten’ Gefliich-
teten, die der vom Unendlichen eréffneten Empfangsstruktur menschlicher
Subjektivitit entspricht, bleiben wir gefangen in der von Derrida herausge-
stellten ,unauflosbare[n] Antinomie“ zwischen gesetzlich geregelter be-
dingter Gastfreundschaft und dem Ideal bedingungsloser Gastfreund-
schaft, das aber nicht in die politische Praxis iibersetzt werden kann (Di
Cesare 2021, 267; vgl. Fitzpatrick 2021). Di Cesare referiert diese Antino-
mie zustimmend, kommentiert aber kritisch, Derrida verbleibe in dem
weitgehend von Levinas ererbten ,Engpass zwischen Ethik und Politik®,
dessen Auswirkungen ,,verhangnisvoll“ seien: ,All diejenigen, die wie die
humanitiren Nichtregierungsorganisationen die schwierige Arbeit der Auf-
nahme iibernehmen und diese an den Rindern der Infrapolitik praktizie-
ren, [...] haben den Preis fiir diesen Engpass zu entrichten, der schlieBlich
zu einer Desertion der Gastfreundschaft fithren muss.“ (Di Cesare 2021,
269)

In ihrer ,Erwiderung® auf die Diskussionsbeitrige im Band Migra-
tion und Hospitalitdt: Im interdisziplindren Gesprdch mit Donatella Di
Cesare (2025) lasst sie jedoch keinen Zweifel daran, wie viel sie Levinas und
Derrida, ,,diesen beiden groBen Philosophen®, verdankt: ,Meine Kritik des
Souverdnismus wire undenkbar ohne die Reflexion von Levinas auf das
souverine Ego, das den Anderen eliminiert — bis hin zu Auschwitz. Ich habe
nie behauptet, dass das Denken von Levinas oder das von Derrida unpoli-
tisch wire. Vielmehr habe ich versucht, [...] vor einer bestimmten Art des
Verstiandnisses von Gastfreundschaft zu warnen, die, wenn sie als ,Unmdog-
lichkeitsfigur’ angenommen wird, groBe Gefahr lauft, entpolitisiert zu wer-
den.” (Di Cesare 2025b, 207)8

8 Di Cesare setzt sich hier ab von Andreas Hetzel und Amanda Malerba, die ihr un-
terstellen, sie kritisiere Levinas und Derrida dahingehend, dass diese sich ,einer
ethischen Verleugnung des Politischen schuldig” machen, so dass Gastfreundschaft
»sich in keine konkrete politische Strategie iiberfiihren lieBe“ (Hetzel & Malerba
2025, 39). Hetzel und Malerba betonen zu Recht, dass sowohl Levinas als auch Der-
rida ,,ihr Eintreten fiir eine Ethik der Hospitalitidt zumindest immer auch politisch
gedacht haben® (ebd., mit Verweis auf Critchley 1999; Derrida 2011, 38; Derrida
1998, 62; Eisenstadt 2003).



Claudia Welz 359

Derridas Frage an Levinas war dementsprechend: Wie kann die
Ethik der Gastfreundschaft in eine Politik der Gastfreundschaft iiberfiihrt
werden — gehort dazu die unbedingte Aufnahme von Fremden, ,sharing
with them our jobs, our schools, the food out of our mouths® (so John D.
Caputos Paraphrase: 2000, 309)? Das Recht auf Asyl, humanitire Korri-
dore und Zufluchtsstadte weist Di Cesare als zweideutig aus, da diese nichts
Wesentliches dndern an der Auffassung, Migration sei eine Art Ursiinde
oder gar Verbrechen: ,Nur wenn die Gastfreundschaft in der Staatsbiirger-
schaft verankert und in sie eingeschrieben ist, ist es méglich, beide neu zu
denken.” (Di Cesare 2025b, 208)9

Di Cesare verabschiedet sich ausdriicklich vom Gedanken der Volks-
souverdnitiat im Sinne von ,Herrschaft, Autoritiat, Hierarchie, Uniformitat
und Homogenitdat“ und sucht stattdessen ein anderes Fundament des

9 Vgl. auch Di Cesare 2021, 2777, wo sie Derridas Vorliebe fiir die biblischen Asyl-
stadte und sein Bestehen auf dem Biirgerrecht auf Gastfreundschaft kritisiert, weil
dadurch die ,exklusive Logik der Ausnahme bekriftigt® werde, indem die Fremden
denjenigen angendhert werden, die ,sich eines Verbrechens schuldig gemacht“ ha-
ben.

Di Cesares Verhiltnis zu Levinas und Derrida wird diskutiert von Gamann 2025,
der zunachst Di Cesares Kritik einer Gastfreundschaft, die als ,weltfremd und un-
moglich zu gewidhren eingestuft” und deshalb in eine ,auBerpolitische Sphére ver-
bannt“ wird, wiedergibt (ebd., 118, mit Verweis auf Di Cesare 2021, 260) und dann
ihre Kritik an Levinas zu entkriften sucht. GaBmann legt iiberzeugend dar, wie Le-
vinas das, was er bereits in Totalitdt und Unendlichkeit zu sagen suchte, in seinem
zweiten Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht prizisierte
(ebd., 122-129), angeregt durch Derridas Kritik (,Gewalt und Metaphysik® in: Der-
rida 2020, 125-235). GaBmann verweist in diesem Zusammenhang auch auf eine
Sammlung politischer Beitrage von Levinas (2007) und argumentiert, dass die ethi-
sche Verantwortung fiir den Anderen fiir Levinas ,den konkreten Aufbau einer ge-
meinsamen Welt fiir alle Menschen® (GaBmann 2025, 128) bedeute — und deshalb
eminent politisch ist. Die Forderung nach Integration sei deshalb ,keine Abwertung
von Andersheit“, sondern der Versuch, ,ihr einen Raum zu eroffnen“ (aaO., 129).
Levinas biete einen kritischen MaBstab: eine gemeinsame Sprache, eine gemein-
same Ordnung, gemeinsame Rechte und Pflichten im Austarieren miteinander kon-
kurrierender Anspriiche: ,Die Einsicht darin, dass Gastfreundschaft die endliche
Freiheit mit einer unendlichen Verantwortung konfrontiert, bedeute keine Verun-
moglichung einer Politik der Gastfreundschaft, sondern politisiere sie nachgerade,
sindem sie sie in das Endliche iibersetzt, in Gerechtigkeit, Recht, Institution” (aaO.,
130).



360 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Pluralismus, das sie im ,Neo-Anarchismus® (2025b, 203) von Giorgio
Agamben, Jacques Ranciere und Miguel Abensour findet, denen es um die
~Anfechtung etablierter Herrschaftsverhiltnisse” und ,Infragestellung von
Grenzen und Ausschliissen® gehe (aaO., 204). Die demokratische Legiti-
mierung der Volkssouveridnitdt habe ,katastrophale Auswirkungen® ge-
habt: In der ,Errichtung von Lagern® kulminiere die Exklusionslogik biir-
gerlich-demokratischer, aufgeklarter europdischer Gesellschaften, die ,in
den Kolonien nekropolitische Regime errichtet haben® (ebd.). Statt die
migrationspolitischen Strategien der ,Fortifizierung und Abschottung”
weiterzufithren, will Di Cesare das Volk als ,kompaktes Kollektivsubjekt*
(ebd.) aufgeben und die Figur des ansissigen Fremden ,,als demokratisches
Subjekt par excellence” (aaO., 205) mobilisieren. In ihrer Philosophie der
Migration beschreibt sie ihre sowohl ethische als auch politische Vision wie
folgt: ,Der Begriff der Gastfreundschaft weitet und vertieft sich, bis er
schlieflich mit dem der Biirgerschaft {ibereinstimmt.“ (Di Cesare 2021,
230)

Annabel Herzog, Professorin fiir Politische Theorie, kritisiert diesen
Zugang, denn Di Cesare gelinge es nicht, ,die politischen Praktiken zu er-
lautern, die eine Staatsbiirgerschaft qua Gastfreundschaft hervorbringen
wiirde“ (Herzog 2025, 84). Zwar sei ihre phianomenologische Untersu-
chung nicht dazu gedacht, normative Richtlinien oder politische Reformen
vorzuschlagen, aber damit ihr Modell einer nicht-autochthonen, entterrito-
rialisierten Staatsbiirgerschaft ,mehr als eine metaphysische Position ist*,
»~Phanomenalitét erhalt und die Realitit beeinflusst®, brauche es soziopoli-
tische Instrumente, einen institutionellen Rahmen, juristische Regeln und
Governance-Praktiken (ebd.). Wahrend Di Cesare die Vorstellung ablehnt,
dass Gastfreundschaft ,unmoglich sei“ und ,eine rein moralistische An-
wandlung jener Gutmenschen darstelle, die sich im erbaulichen Gebrauch
des Ausdrucks ,der Andere‘ sonnen” (Di Cesare 2021, 269), versaumt sie es
Herzog zufolge, .eine politische Instanz fiir eine realisierbare Praxis der
Gastfreundschaft” (Herzog 2025, 85) und der von ihr anvisierten Kohabi-
tation vorzuschlagen.

Dieser Kritik kann ich mich anschlieBen, setzt gelingendes Zusam-
men-Wohnen mit ansassigen Fremden doch eine reale, politisch und juris-
tisch geregelte Aufnahme dieser Fremden voraus. Di Cesare stellt zwar die
Frage nach der Aufnahme, beantwortet sie aber nicht. In ihrem Angriff auf
liberale Kosmopoliten, die im Namen der Freiziigigkeit fiir offene Grenzen
eintreten, bemingelt sie, Migration werde auf individuelle Mobilitét redu-
ziert und die entscheidende Frage der Aufnahme ignoriert (Di Cesare 2021,
90). Die Notwendigkeit der Aufnahme steht demnach auBer Frage, doch
die Frage nach der Modalitit des wirklichen Empfangens der Fremden



Claudia Welz 361

bleibt offen. Dies bringt mich zum dritten Themenkomplex: der Annihe-
rung von Theorie und Praxis in gegenwartsrelevanten Einsatzfeldern.

3. Anregungen zur praxisnahen Konkretisierung

Im Folgenden werde ich Vorschldge machen, wie Di Cesares Skizze einer
besseren Zukunft im Kontext multikultureller und -religiéser Kohabitation
praxisnah konkretisiert werden kann.

Di Cesare versteht Philosophen als ,,Migranten des Denkens“ (aaO.,
307), die auf provokative Weise Grenzen iiberschreiten und sie dadurch fiir
Andere(s) 6ffnen — ohne dass die Philosophie in ihrer Eigenschaft als ,,Anti-
Solutionismus, dessen Aufgaben darin besteht, Breschen in vorgegebene
Ordnungsmuster zu schlagen, Offnungen zu sichern und das Offene zu be-
wahren“ (Manemann 2025, 58, mit Verweis auf Di Cesare 2020, 1027), zu
einem bloBen Mittel oder zu einem praktischen Zweck instrumentalisiert
wird. So verstandene Philosophie kann als ,,Problemlosungsverweigerungs-
praxis“ (Manemann 2025, 66) charakterisiert werden. Ohne dieses legitime
Anliegen in Frage stellen zu wollen, behilt die Philosophie m.E. auch die
Aufgabe, ihren kritischen Moglichkeitssinn dergestalt ins Spiel zu bringen,
dass ihr destabilisierendes Um-Denken keine bloSe Utopie bleiben muss.

Manche Leser*innen bekamen in der Tat den Eindruck, Di Cesares
Philosophie der Migration sei eine im buchstiblichen Wortsinne u-topi-
sche, ortlose Theorie, die nirgends zur politisch relevanten Anwendung
kommen kann. Gegen diese Auffassung spricht Di Cesares ,,Erwiderung” im
Diskussionsband, wo sie betont, dass ihr Konzept der Kohabitation kein Ge-
dankenexperiment sei — ein Verfahren, das sie ,wegen seiner heillosen ethi-
schen Konsequenzen kritisiert” habe (Di Cesare 2025b, 216). Dies bedeutet,
dass Di Cesare selbst zwar nicht unbedingt an der praktischen Umsetzbar-
keit ihrer Theorie in dieser unserer (mehr oder weniger) gemeinsamen Welt
interessiert ist, deren ethisch-praktische Folgen aber sehr wohl bedenkt. Di
Cesares Anti-Solutionismus ist eine methodisch nachvollziehbare philoso-
phische Umgangsweise mit strukturell ungerechten Zustanden, die nicht
nach vorschnellen, kurzsichtigen (Schein-)Losungen sucht, sondern im
Sinne eines normativen Negativismus gegen das Bestehende protestiert
und dieses zumindest denkerisch verwandelt.

Die Ethikerin Christine Pohl fiihrt iiberzeugend aus, dass Gast-
freundschaft ,as a total response to the needs of strangers, immigrants, re-
fugees and asylum seekers” inaddquat sei, aber dennoch ,,a crucial compo-
nent of any response” bleibe, denn weder interkulturelle Konflikte noch die
Konsequenzen von Marginalisierung oder Viktimisierung konnen ohne
Praktiken der Hospitalitdt gelost werden, und ohne das Geschenk des



362 Zuhoren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Willkommenseins in einer Gemeinschaft und ein Netzwerk zwischen-
menschlicher Beziehungen konne niemand leben, geschweige denn sich
wohlfithlen (Pohl 2006, 83). Freilich ist Gastfreundschaft nur eine Uber-
briickungsmaBnahme, solange Fluchtursachen wie 6konomische, soziale
und politische Ungerechtigkeit nicht bekampft werden (vgl. aaO., 96). Des-
halb miissen auch die Grenzen an Zeit und Raum, Energie und menschli-
chen Ressourcen angesprochen werden, damit Freiwillige, NGOs und Ge-
meinden, die hilfsbereit und generés Gastfreundschaft praktizieren, nicht
iiberlastet werden. Es geht also darum, auf mehreren Ebenen gleichzeitig
anzusetzen: sowohl privat als auch 6ffentlich, national und international,
lokal und global — in einer Kombination personlicher und struktureller Ini-
tiativen (vgl. aa0., 100).

In diesem Sinne schlage ich vor, gutes Zuhoren als Geste der Gast-
freundschaft und als Teil der konkreten politischen Aufnahmepraxis zu ent-
falten. Zwar enthilt das Zuhoren als solches noch keine Garantie von Rech-
ten oder der Einbiirgerung, wohl aber ist es die Voraussetzung von deren
Zuteilung. Dabei soll der Verweis auf das Zuhoren Di Cesares Konzept des
Zusammenwohnens nicht etwa ersetzen, sondern es ergidnzen. Die Notwen-
digkeit demokratischen Zuhorens ist bei Di Cesare vorausgesetzt, bleibt
aber implizit.

3.1 Zuhoren als Geste der Gastfreundschaft und Teil der politischen
Aufnahmepraxis

Wie bereits beschrieben, sieht Di Cesare die Demokratie unaufloslich ver-
bunden mit der Anarchie, einer ,Revolution der arché, der Macht, die vor-
gab und sich rithmte, urspriinglich zu sein“ (Di Cesare 2025b, 220). Die
griechische Demokratie sei nicht einmalig gegriindet, instituiert und
etabliert worden, sondern iiberdauerte zunéchst nur wenige Jahrzehnte,
beginnend mit dem athenischen Aufstand von 508/509, schreibt sie im
Diskussionsband, wo sie die Interdependenz von Demokratie und Gast-
freundschaft verdeutlicht:

,Das erste Zeugnis, in dem das Wort demokratia vorkommt, ist ein
Vers aus Die Schutzflehenden des Aischylos. Die Protagonisten sind
durchweg Frauen, die vor hauslicher und familidrer Gewalt fliehen,
Migrantinnen, die nach der Uberfahrt iiber das Meer darum bitten,
als Biirgerinnen aufgenommen zu werden. Sie, die von den nordafri-
kanischen Kiisten kommen, sind erstaunt, als sie erfahren, dass es in
dieser Stadt keinen Konig gibt. Das Volk wird iiber ihre Sache ent-
scheiden. Der erste performative Akt, in dem sich die Demokratie
materialisiert, ist die Hand des in der Versammlung vereinten Volkes,



Claudia Welz 363

das sich fiir die Gastfreundschaft entscheidet. Es gibt keine Demokra-
tie ohne Gastfreundschaft — es gibt keine Gastfreundschaft ohne De-
mokratie.“ (aa0., 221)

Dieses Zitat erschlieft sowohl den an-archischen Zugang Di Cesares als
auch den Zusammenhang zwischen Hospitalitdt und dem Zuhoren, das der
demokratischen Abstimmung noch vorausgeht und somit die Grund-
voraussetzung auch des obengenannten ,ersten‘ performativen Akts ist, in
dem sich die Demokratie materialisieren kann. Mein Vorschlag, Zuhoren
und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft zu verstehen, ist da-
her keine Alternative zu Di Cesares Philosophie der Migration und auch
kein bloBes Supplement, das diese lediglich erginzen wiirde. Vielmehr ist
dieser Gedanke ihrem Zugang gewissermafien inhiarent, der Sache nach
eingeschrieben als dessen conditio sine qua non. Und als solche verdient
die Rolle des Zuhorens, explizit gemacht zu machen.

Doch damit nicht genug: Zuhoren ist nicht nur eine Grundvorausset-
zung der Demokratie, sondern auch ein stindiges Erfordernis, denn ohne
Zuhoren als politisch relevante Praxis sind demokratische Prozesse kollek-
tiver Selbstbestimmung nicht durchfiihrbar, da sonst nur der jeweils Re-
dende bzw. die jeweils Machthabende eine Stimme hitte, nicht aber all die
anderen, die ebenfalls angehort werden miissen, wenn sie denn mitent-
scheiden sollen. Der im Parlament und der demokratischen Zivilgesell-
schaft unerlassliche Rollentausch, ohne den niemand sein Wahlrecht wahr-
nehmen kann, lasst sich ohne den Willen, einander zuzuhéren, nicht ge-
wihren. Das Zuhoren, verstanden nicht als reine Rezeptivitit, sondern als
ein wechselseitiges Geschehen, das dezidierte Hor-Akte auf beiden Seiten
einschlief}t, ist iiberdies im Zusammenhang mit der Einbiirgerungspraxis
und dauerhaften Integration von Fremden essentiell.

Philosophiegeschichtlich verankern lisst sich die Bedeutung wech-
selseitigen Zuhorens vor allem in der Dialogphilosophie (z.B. Franz Rosen-
zweig, Martin Buber) und der franzosischen Phdnomenologie (z.B. Levinas,
Derrida, Ricceur, Jean-Louis Chrétien). Dazu kommen die Einfliisse von
und Wechselwirkungen mit religiosen Traditionen, insbesondere die der
drei abrahamitischen Religionen (Judentum, Christentum und Islam), die
sich auch im Denken von Philosophen wie Derrida niederschlagen. Di
Cesare ist selbst sehr stark von Levinas und Derrida geprigt, die wiederum
in der jidisch-talmudischen Tradition verwurzelt sind. Levinas bezieht sich
zudem vielfach auf Rosenzweig, dessen Abwehr totalitdren Denkens beson-
ders in das erste Hauptwerk von Levinas, Totalité et infini, eingeht. Um
diese Rezeptionslinie nachzuzeichnen, werde ich mich zuerst Reprasentan-
ten der franzosischen Phidnomenologie (3.1.1) und dann den jiidischen



364 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Griindervitern der Dialogphilosophie, d.h. Rosenzweig und Buber (3.1.2)
widmen, woraufthin auch nichtjiidische Gesprachspartner der Philosophie
in den Blick kommen (3.1.3): Dietrich Bonhoeffer als ein Beispiel protes-
tantischen und Henri Nouwen als ein Beispiel katholischen Christentums
sowie der den Islam untersuchende Forscher Louis Massignon, der u.a. fiir
Derrida wichtig wurde.

3.1.1 Franzosische Phdnomenologie: Di Cesare definiert Gastfreund-
schaft Derrida folgend als ,reine Offenheit gegeniiber dem Ankommling“
(Di Cesare 2021, 264, mit Verweis auf Derrida 2003, 78-83), der unerwartet
eintrifft. Diese Offenheit diirfte die offenen Ohren der einander Zuhoren-
den einschlieBen. Die nichste Frage ist, wie eine gemeinsame Verstehens-
grundlage mit unseren Mitmenschen gefunden werden kann, insbesondere
dann, wenn die Ansissigen und die Neuankommlinge verschiedene Spra-
chen sprechen. Die verbale Verstindigung greift zu kurz, wenn nicht einmal
ein minimaler Wortvorrat vorhanden ist. An den Grenzen der Worte
kommt die Gestik ins Spiel. Ein gastlicher Gestus ist zum Beispiel ein La-
cheln, ein GruB, eine ausgestreckte Hand. Als ,Gastgeber empfangen wir
einander, indem wir einander zuhdren und das Wort geben. Wenn der Gast
spricht, eroffnet er umgekehrt auch einen Raum, in dem die Stimme des
Gastgebers gehort wird, so dass sich die Rollen umkehren und der Gast zum
Gastgeber des Gastgebers wird. Um mit Derrida zu sprechen: L'héte devient
l'hote de l'hote (Derrida 2007, 90). Keiner von beiden ist ganz bei sich zu-
hause, denn beide sind im Zuhoren beim je Anderen.

Die Grenze, welche die Gesprachspartner um sich herum gezogen ha-
ben, um die eigene Identitit zu markieren, wird pords. Christine Abbt folgt
der Journalistin Carolin Emcke in ihrer Beobachtung, dass Zuhoren sub-
versiv sein kann, sofern das Fundament des Bestehenden, Gewohnten, Tra-
dierten unterlaufen und frag-wiirdig wird: ,Erst durch das Zuhoren tritt das
Eigene fiir einen Augenblick zuriick und 6ffnet sich fiir ein neues Thema,
einen neuen Gedanken, eine neue Welt.“ (Abbt 2020, 79 mit Zitat von
Emcke 2016) Abbt verweist ebenfalls auf Derrida, bei dem Zuhoéren als
Gastfreundschaft die Bereitschaft meint, ,eine Person voriibergehend auf-
zunehmen“ (Abbt 2020, 88). Einem Menschen, der andere nicht empfingt,
sie nicht zum Reden bringt und ihre Stimme nicht vernehmen kann, ,fehlt
die Moglichkeit, zu seinen eigenen Einstellungen einen Bezug aufzubauen®
(aa0., 89). Ohne Zuhoren keine Nachdenklichkeit und keine Selbstkritik!

Der Phinomenologe Jean-Louis Chrétien hat das Zuhoren dement-
sprechend als die erste Geste der Gastfreundschaft bezeichnet (Chrétien
2004, 9). Fiir diese Geste ist weder das Vaterland noch die Muttersprache
entscheidend. Aufmerksames Zuhoren eroffnet die Moglichkeit einer Be-
gegnung unabhingig von der Herkunft der Gespréachspartner in spe. Wie



Claudia Welz 365

postkoloniale Studien zeigen, ist es eine riesige Herausforderung, aber bit-
ter notig, auf diejenigen horen zu lernen, die nicht nur unsere Sprache nicht
sprechen, sondern auch ihre Stimme verloren haben: ,If we are to have any
hope in the transnational and intercultural potential contained in the idea
of Europe, it is time to listen to those who have been marginalized and
silenced.“ (Ifversen 2022, 293)

Auf der Suche nach einem neuen Ethos fiir Europa nach dem II.
Weltkrieg entwickelte Ricoeur die Idee einer ,linguistischen‘ bzw. ,narrati-
ven Hospitalitat’ im Sinne einer interkulturellen Praxis des Erzihlens, in
welcher wir Géste sind in den Erzihlungen der je anderen und dadurch eine
Vielzahl von Perspektiven kennenlernen, in welche wir uns mithilfe von
Fantasie und Sympathie hineinversetzen konnen (vgl. Ricceur 1995, 5-8).
Diese Praxis des Austauschs von Einsichten, Erinnerungen und religiose
Grundiiberzeugungen ist auch ein Modell der Integration von Identitdt und
Alteritat (aaO., 3f). Das gesuchte neue Ethos werde aus der komplexen Ver-
wicklung von Lebensgeschichten und einer pluralen Lektiire historischer
Begebenheiten geboren (aaO., 7). Die Phinomenologie und Hermeneutik
werden dabei vereint.

3.1.2 Dialogphilosophie auf der Grundlage biblischer und jiidisch-
talmudischer Tradition: Da Di Cesare wiederholt auf biblische Vorbilder
der Gastfreundschaft verweist, die vom Gottesverhiltnis des Menschen in-
spiriert sind, mochte ich diesen Zugang noch etwas vertiefen. Dass Men-
schen einander zuhoren, ist keine Selbstverstindlichkeit — und ist es nie
gewesen, auch nicht im Verhaltnis des Menschen zu Gott. In Psalm 95,7f
steht die Aufforderung, doch das Herz nicht zu verharten und die Ohren
nicht zu verschlieBen heute, ,so ihr seine [d.h. Gottes] Stimme horet”. Franz
Rosenzweig, einer der Stammvater der modernen Dialogphilosophie, ver-
weist auf eine talmudische Legende aus Traktat Sanhedrin 98a, die ihren
Ausgangspunkt im obengenannten Psalmvers nimmt:

»L.-.] ein Rabbi trifft am Eingang einer Hohle den Profeten Elias (be-
kanntlich Vorldufer des Messias, nach Maleachi, Schlufivers) und
fragt ihn: wo ist der Messias? Drinnen in der Hohle. Da geht er hinein
und findet Messias da sitzen. Da fragt er: wann kommst du, Herr?
Messias antwortet: Heute. Da geht er fréhlich hinaus und wartet bis
zum Abend. Als aber Messias immer noch nicht kommt, sagt der
Rabbi zu Elias: Messias hat gelogen; er sagte, er kime heute. Antwor-
tet Elias: er meinte [...] ,heute, wenn ihr auf meine Stimme hort* (Ro-
senzweig 1979, 345, Brief 351 vom 5.2.1917).

Die Voraussetzung dafiir, dass der Messias, der Erloser der Menschheit
kommt, ist demnach, dass wir Menschen uns fir ihn 6ffnen und ihm



366 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

zuhoren, sonst verpassen wir seinen Besuch, da wir nicht parat zum Emp-
fang sind. Gott erscheint hier als ein Gast, dessen Kommen lang ersehnt ist,
das aber nicht offensichtlich ist, denn der gottliche Gast verbirgt sich in ei-
ner ungewohnlichen Gestalt. Ethisch gesehen ist die Frage, wie die bereits
Ansissigen den Fremden — auch den hierwohnenden — eine Gastfreund-
schaft erweisen konnen, die auch eines sich in Menschengestalt verbergen-
den Gottes wiirdig wire. Umherwandernde Menschen wie etwa die drei
Mainner, die Abraham in Mamre besuchten (Genesis 18,1-33) oder diejeni-
gen, die von den Urchristen und -christinnen beherbergt wurden, konnen
sich ja in der Tat als Bot*innen Gottes, als Engel herausstellen (Hebrier-
brief 13,2).

Wie Rosenzweig sieht auch der jlidische Dialog- und Religionsphilo-
soph Martin Buber das Gottesverhiltnis als ein an die Mitmenschlichkeit
gebundenes Verhiltnis. In seinem Buch Zwiesprache: Traktat vom dialo-
gischen Leben (1932) erzihlt er die Parabel von einem gottbegeisterten
Mann, der ,aus den Bereichen der Geschopflichkeit“ wanderte, ,bis er an
die Pforte des Geheimnisses kam“, anklopfte, und es ihn von drinnen an-
rief: ,Was willst du hier?“ (Buber 1978, 35) Er antwortete, dass die Ohren
der Sterblichen ihm taub waren: ,,So komme ich zu dir, da3 du selber mich
vernehmest und mir erwiderst.“ (ebd.) Doch die Stimme bat ihn umzukeh-
ren, ,hier ist dir kein Ohr. In die Taubheit der Sterblichen habe ich mein
Horen versenkt.” (ebd.) In Bubers Interpretation weist Gott den Menschen,
der sich direkt an den Allerh6chsten wandte, zuriick ,,in den Raum der ge-
lebten Sprache, wo die Stimmen der Geschopfe aneinander voriibertasten
und eben im Verfehlen den ewigen Partner erreichen.“ (ebd.) Demnach
kann das Gebet den Weg zu Gott nicht abkiirzen, jedenfalls nicht das Reden
miteinander ersetzen. Buber erklart: ,,Wer mit den Menschen reden will,
ohne mit Gott zu reden, dessen Wort vollendet sich nicht; aber wer mit Gott
reden will, ohne mit den Menschen zu reden, dessen Wort geht in die Irre.”
(aa0., 34; s. hierzu Welz 2025b, 337-341) Gott weist folglich von sich weg
und verweist uns stattdessen an unsere Mitmenschen, des faktischen Anei-
nander-Vorbeiredens zum Trotz. Dies kann als Ermutigung zum zwischen-
menschlichen Dialog gelesen werden, ungeachtet dessen, ob dieser intra-
oder interreligios oder nicht-religios vonstatten geht.

Nachdem die Rezeptionslinie von den beiden jlidischen Griinderva-
tern der Dialogphilosophie zur Phinomenologie nachgezeichnet ist, welche
deshalb nicht unerheblich ist, weil Di Cesares Philosophie der Migration in
hohem MaBe von diesen Traditionen zehrt, soll nun der Zusammenhang
von Zuhoren und Gastfreundschaft in aller Kiirze im Blick auf christliche
und islamische Beitrdge zur Wechselwirkung zwischen Philosophie und



Claudia Welz 367

Religion expliziert werden, welche weitere Ankniipfungspunkte bzw. Iden-
tifikationsangebote bieten kdnnen.

3.1.3 Die drei abrahamitischen Religionen in Wechselwirkung mit
der Philosophie: Im Anschluss an Ricceur entfaltet Marianne Moyaert den
Begriff interreligioser Gastlichkeit, in welcher z.B. Menschen jiidischer,
christlicher oder muslimischer Provenienz in hermeneutischer Offenheit
Anteil nehmen an der Interpretation der heiligen Schriften der je anderen
(Moyaert 2011, 95). Sofern beim scriptural reasoning die jeweiligen Ver-
treter*innen ihrer Religion selbst zugegen sind, wird dem Problem episte-
mischer Ungerechtigkeit durch das systematische Ignorieren oder Verzer-
ren gewisser Zeugnisse entgegengewirkt (vgl. Ku 2023, 6). Dissens wird als
Teil eines authentischen multi-perspektivischen Dialogs begriifit (aaO., 7).
Auch non-verbale Rituale und Gesten gelebter Religion konnen in diesen
Dialog einbezogen werden. Ohnehin gilt, dass aufgeschlossenes, gastfreies
Zuhoren iiberzeugender ist als alle Worte und Argumente — sowohl in reli-
giosen als auch nicht-religiosen Zusammenhéngen. Zwar kann niemand
alle Sprachen sprechen, aber alle konnen einander zuhéoren.

Der von Di Cesare oft zitierte Derrida ist sowohl von dem jiidischen
Phanomenologen Levinas als auch von dem Orientalisten Massignon, ei-
nem Pionier des katholisch-muslimischen Dialogs, inspiriert. Massignon
bezog das Problem der Gastfreundschaft auf die Frage des Friedens in Ge-
rechtigkeit: ,Solange wir Vertriebene nicht als Giste Gottes behandeln,
werden wir keine Losung finden®, schrieb er 1949 iiber Palistina.1° Gast-
freundschaft verstand er auch als eine intellektuelle Anforderung: ,,Um den
Anderen zu verstehen, darf man ihn nicht annektieren, sondern muss zu
seinem Gastgeber werden.“1* Massignon argumentiert folglich nicht fiir die
Aneignung des Anderen, sondern fiir Selbstdezentrierung und Offenheit.
Wer Frieden wiinscht, sollte das Land seines Nachbarn nicht besetzen, son-
dern ihm umgekehrt im Eigenen Raum zum Leben und Zeit zum Sprechen
gewahren. Eine dhnliche Haltung hatte Buber, der 1938 vor den Nazis nach
Palastina fliichtete und dort ein Land fiir zwei Volker aufbauen wollte (vgl.
Buber 2018). Buber trat ein fiir ein echtes Gesprach, in dem sich Aufrich-
tigkeit und wechselseitige Anerkennung verbinden.

Der hollindische Priester, Professor, Psychologe und Schriftsteller
Henri Nouwen hat in demselben Geist wie Buber und Massignon das

10Vgl. https://louismassignon.fr/idees-debats/idees-forces/hospitalite/, zitiert aus
»La paix dans la justice en Palestine” (1949) in: Ecrits Mémorables, Bd. 1, Bouquins
Laffont 2009, 723 (meine Ubersetzung).

11 AaQ., zitiert aus Opera Minora, Bd. II, 631 (meine Ubersetzung).


https://louismassignon.fr/idees-debats/idees-forces/hospitalite/

368 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Zuhoren als eine Form des Willkommenheifens und geduldigen Anneh-
mens des Anderen beschrieben, als eine Form geistlich-spiritueller Gast-
lichkeit, durch die Fremde dazu eingeladen werden, Freunde zu werden. 2
Auf dhnliche Weise verstand der protestantische Theologe und Wider-
standskampfer Bonhoeffer das Zuhoren als den ersten und wichtigsten Akt
der Gottes- und Nachstenliebe: ,Wie die Liebe zu Gott damit beginnt, daB
wir sein Wort horen, so ist es der Anfang der Liebe zum Bruder, da3 wir
lernen, auf ihn zu horen. [...] Wer aber seinem Bruder nicht mehr zuhoren
kann, der wird auch bald Gott nicht mehr zuhoren“ (Bonhoeffer, DBW 35,
82).

Das Gegenteil jener Offenheit, die im Zuhoren zum Tragen kommt,
sind verschlossene (oder auf Kosten anderer verteidigte) Grenzen, deren
Vieldeutigkeit, Durchlissigkeit oder Undurchlissigkeit im nachsten Ab-
schnitt thematisiert wird.

3.2 Das Zuhéren und die Dynamik von Grenziiberschreitungspro-
zessen

Di Cesare widmet sich ausfiihrlich der Ambivalenz von Grenzen. Grenzen
werden vor allem dadurch interessant, dass sie iiberschritten werden kon-
nen. Dabei sind semantische, realpolitische und identitatstransformie-
rende Prozesse zu beachten:

3.2.1 Semantisch, im Blick auf die Wortbedeutung, unterscheidet Di
Cesare folgende Aspekte: Im lateinischen Sprachraum stelle die Grenze als
confinium eine Linie dar, welche das Ende zweier Territorien markiert und
von beiden Seiten anerkennt wird, wahrend der limes unilateral festgelegt
wurde (Di Cesare 2021, 245f). Das englische boundary verweise auf to bind,
also verbinden, wohingegen das aus dem Slawischen entlehnte deutsche
Wort Grenze die Trennlinie und das italienische Wort frontiera ein Einan-
der-Entgegentreten und Aufeinandertreffen bezeichne: ,Im Gegensatz zur
eingespielten Meinung ist die Grenze jedoch keine Linie, sondern ein Ort —
ein Ort der Berithrung und des Konflikts, der Begegnung und der Spannung
zwischen Selbst und Anderem.“ (aaO., 246) Wiahrend Touristen in der Er-
wartung ihrer Riickkehr ausreisen, werden die Grenzen fiir Migranten ,,zu-
nehmend zu uniiberwindlichen Schranken“ (aaO., 247), und

12 'Vgl. den Blog der Henri Nouwen Society vom 11. Mérz 2018: , Listening as Spiri-
tual Hospitality“: https://henrinouwen.org/meditations/listening-spiritual-hospi-

tality/.


https://henrinouwen.org/meditations/listening-spiritual-hospitality/
https://henrinouwen.org/meditations/listening-spiritual-hospitality/

Claudia Welz 369

Fliichtlingslager werden dadurch tragischerweise von vermeintlichen
Durchgangsorten in ein permanentes ,extraterritoriales’ Niemandsland
verwandelt.

Di Cesare macht auf die Gefahr aufmerksam, dass der Fremde ,zu
einer Grenzfigur® erstarrt, zu einem ,peripheren Noch-nicht-Urbanisier-
ten“ oder einem ,,absoluten Ankommling”, der nicht aufgenommen werden
kann (aa0., 300). Die Figur des ansassigen Fremden dagegen teile ,,die po-
litisch-existenzielle Bedingung eines jeden Bewohners, der zugleich Frem-
der und Ansissiger ist“ (aaO., 303).

Politisch gesehen ist das Thema Fremdheit nicht im Verhiltnis zu
Gott, sondern zu anderen Menschen virulent. Wie kann die Grenziiber-
schreitung hin zu dem bzw. der Anderen gelingen, ohne dass man sich von
identitdren Stromungen mitreiBen lasst, welche die Fremdheit in Génze
aufheben wollen, und ohne dass die Fremdheit das Gemeinwesen zu spren-
gen droht, weil die es konstituierenden Menschen iiberhaupt nichts mehr
gemein zu haben scheinen?

3.2.2 Im Blick auf realpolitische Dimensionen der Grenzziehung und
-liberschreitung fragt Di Cesare nach einer moglichen Heimkehr bzw. Re-
patriierung der Fremden. Gegen die ,doppelte Gefahr” einer einfiltigen
Sesshaftigkeit und eines planetarischen Umherirrens wendet sie ein, Mi-
grieren sei nicht Umherirren, sondern ,.ein Heimischwerden, das stets auch
eine Riickkehr einschlieBt“ (aaO., 231). Wohin aber sollen die gerim, die
allzeit Fremden zuriickkehren, wenn nicht in ihr jeweiliges Geburtsland
oder ihre Wahlheimat? Und was tun, wenn ,es keinen urspriinglichen Ort
gibt, an den man zuriickkehren konnte, das Zuhause verloren und die Wur-
zeln gekappt sind?“ (aa0., 232) Di Cesare schreibt, der Exilant begebe sich
»auf den Weg einer Riickkehr, die weder Heimkunft noch Repatriierung®
sein konne; stattdessen kehre er zurtick ,an den Ort, zu dem er seiner Wahl
nach berufen ist, nicht an den eines verwurzelten Bei-sich-Seins, sondern
an den eines willentlichen Bei-dem-Anderen-Seins“ (aaO., 233).

Dies klingt, als ob die Heimat und die Riickkehr nicht unbedingt
geographisch verstanden wiren, so dass man sich nicht an einen bestimm-
ten Ort in einem bestimmten Land begeben muss, um heimzukommen,
denn beim Anderen konnen wir auch in der Fremde sein, und in Gedanken
konnen wir einander sogar aus der Ferne nahe sein. Di Cesare unterstreicht
jedoch, dass die Riickkehr nicht fiktiv sei; das Land der Riickkehr sei ,ein
konkretes Land“, das allerdings ,,als versprochenes nicht mehr anzueignen
ist“ (ebd.). Hier ist der biblische Abraham Vorbild: Er bricht aufin ein Land,
das Gott ihm zeigen will. Er wei} nicht im Voraus, wo er hingefiihrt wird.
Analog dazu gehort uns das verheiBene Land nicht selbst. Auch wenn wir
,angekommen‘ sind, tragt unsere conditio humana dennoch die Struktur



370 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

des Exils an sich, meint Di Cesare: ,Auch nach der Riickkehr kann der
Exilant nicht vergessen, ein Gast auf Erden zu sein, er kann seine Kondition
als anséssiger Fremder nicht mehr aus dem Weg raumen.” (aaO., 234)

Auch wenn wir zugestehen, dass wir existenziell heimatlos sind und
unsere Wurzeln allenfalls im Himmel sind, weshalb unser irdisches Leben
(nicht nur) in religioser Optik als eine Art Pilgerreise erscheinen mag, stellt
sich die Frage, ob diese Exilstruktur idealisiert werden sollte, sehnen sich
doch vor allem Gefliichtete nach einem Zuhause, aus dem sie nicht wieder
vertrieben werden — und zwar nicht nur nach einem ewigen, sondern auch
nach einem irdischen Zuhause. Dies muss nicht unbedingt eigentumsba-
siert sein.

3.2.3 Was die identitdtstransformierenden Aspekte der Grenziiber-
schreitung angeht, ist Di Cesares Ausgangspunkt eine doppelte Identitit.
Wie bereits zitiert: ,Der politischen Verfassung der Thora zufolge sind alle
Biirger Fremde und alle Bewohner Gaste.” (aaO., 230) Auch wenn die
Grenze zwischen Biirgern und Fremden aufgehoben ist, bleibt die Frage of-
fen, wie das Zusammenleben gestaltet wird. Fiihlen sich alle willkommen —
und auf welche Grundrechte und Grundsitze ware eine Willkommenskul-
tur gegebenenfalls aufzubauen?

Individuelle und kollektive Identitit griindet nicht nur in einem tem-
poraren Wohnort, sofern Menschen zuvorderst in Beziehungen zuhause
sind. Wir sind, wie Di Cesare schreibt, ,,Giste allesamt, wechselseitig auf-
einander verwiesen, im Rahmen einer An- und Aufnahme der Fremdheit,
die die einzige Auflage und Verpflichtung dieses Wohnens darstellt” (aaO.,
234). Das Wort ,Annahme‘ hat Konnotationen, die iiber das Gewahren einer
Bleibe hinausgehen. Letztlich geht es um Anerkennung, die sich nur als
wechselseitiger Prozess verwirklichen ldsst, denn wer nur iiber andere herr-
schen will, ohne sie als gleichberechtigt anzuerkennen, kann das Aner-
kanntwerden durch jene, die er selbst nicht anerkennt, auch nicht genieBen,
weil es fiir ihn nicht zahlt (vgl. Grgn 2009).

Der gegenseitigen ,Annahme‘ und Anerkennung entspricht der Rol-
lentausch von Gast und Gastgeber: Jeder Mensch ist beides in einer Person,
manchmal auch simultan, wie etwa im dialogischen Sprechen und Zuhoren.
Die Grenze, die in diesem Fall iiberschritten werden muss, verlduft in un-
seren Kopfen und betrifft unser individuelles und kollektives Selbstver-
standnis.

3.3 Horende Responsivitdt, Hospitalitdt und okologische Krise

Ein weiterer Themenkomplex betrifft die umweltethischen Implikationen
von Di Cesares Entwurf. Wie bereits in Abschnitt 1.2.3 zitiert, schreibt Di



Claudia Welz 371

Cesare ausdriicklich, der ,Besitz von Wohnraum und dessen gewaltsame
Aneignung“ habe zum Anthropozin gefiihrt, und im eigentumsbasierten
Wohnen sieht sie ,die Ursache der heutigen 6kologischen Krise“ (Di Cesare
2025b, 217). Thr Gegenentwurf griindet in einem biblischen Vorbild. Ihre
Bibellektiire ist voraussetzungsreich, weshalb ich zum einen die religiose
Terminologie in eine allgemeinverstédndliche philosophische Terminologie
iibersetzen und zum anderen eine alternative Deutung der von Di Cesare
herangezogenen Texte aus der Hebriischen Bibel priasentieren will.

Di Cesare zufolge griindet sich die biblische Stadt ,auf die Anwesen-
heit-Abwesenheit Gottes“ nach dem Muster ,des Lagers in der Wiiste“ (Di
Cesare 2021, 224), das ,,von Mal zu Mal um die Stiftshiitte, das ,Zelt der
Begegnung’ herum errichtet wird, in dem man Aufnahme gewahrt und fin-
det. [...] Das Zusammensein entfaltet sich um die der Fremdheit iiberlas-
sene Leere herum.” (aaO., 225) Das Sich-Zuriickziehen, um fiir den Gast
Platz zu machen, entspreche dem Modell der Schépfung, bei der Gott ,sich
zurilickziehend” jene Leere hinterlieB, ,aus der die Welt und die Menschen
hervorgegangen sind” (ebd.).

Di Cesare greift hier, ohne dies explizit zu machen, auf den kabbalis-
tischen Gedanken des Zimzum (a1¢nx) zuriick, d.h. der von Isaak Luria ver-
tretenen und u.a. von Hans Jonas aufgenommenen Idee der Selbstkontrak-
tion des zuvor allgegenwartigen Gottes, der sich zusammen- und zuriick-
zieht, um Platz zu machen fiir die Erschaffung des Weltalls und fiir die
freien Entscheidungen des Menschen, der den durch die Selbstbeschrin-
kung Gottes entstandenen Hohlraum ausfiillen muss (vgl. Jonas 1987, 46-
48). In Genesis 1 (dem ersten Kapitel im ersten Buch Mose) dagegen ist von
einer creatio ex nihilo zu lesen, d.h. einer Schopfung aus dem Nichts, ohne
dass von einem Riickzug Gottes aus der Welt die Rede ware. Gott formte
die Welt nicht etwa aus einem bereits bestehenden Stoff, sondern allein
durch sein Wort und strukturierte mit diesem das Geschaffene, schied das
Licht von der Finsternis usw.

Anders wird die Schopfung des Menschen (hebr.: adam) in Genesis
2,7 beschrieben: Er sei aus dem Staub der Ackererde (hebr.: adamah) ge-
nommen, und ,,der HERR [...] blies ihm den Odem des Lebens in die Nase“.
Di Cesare zitiert diesen Vers und kombiniert ihn mit Genesis 2,15, wonach
der Mensch in den Garten Eden gesetzt wurde, damit er ihn bebaue und
bewahre (Di Cesare 2021, 225). Die Vertreibung aus dem Paradiesgarten
nach dem Essen der verbotenen Frucht bedeute ein ,existenzielles Exil, das
den Menschen auf die Erde zuriickdrangt® (ebd.), von der er zwar ein Teil
sei, die jedoch nicht der Ort seiner Vollendung sei.

Erdverbundenheit ist in Di Cesares Augen etwas Negatives, so dass
sie vom ,,Gefdangnis der Erde” spricht und die ,Verwurzelten“ ,Gefangene”



372 Zuhoren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

der adamah nennt (aaO., 226). Dass Um- und Mitweltschutz in der derzei-
tigen 6kologischen Krise auch aus der Liebe zu und der Verantwortung fiir
das uns Anvertraute erwachsen kann (vgl. Welz 2024), verliert Di Cesare
dadurch aus dem Blickfeld. Denn die Befreiung vom ,Gefangnis der Erde’
bedeutet ja im Umkehrschluss das Abstandnehmen von allem Irdischen.

Laut Exodus 19,5b und Psalm 24,1 dagegen ist die Erde ,des
HERRN®. Diese Verse konnen als Bejahung auch des Diesseits als Gott zu-
gehorig gelesen werden. Uns Menschen wird in diesen Versen die Erde als
der Ort angewiesen, an dem wir verantwortungsvoll titig sein sollen und an
dem Gott mitten unter uns sein Konigreich aufbauen kann. Die Hebriische
Bibel spricht sich gegen eine metaphysische Hinterwelt aus; ebenso Bonho-
effer, der mit folgender Aussage zitiert sei: ,Wer Gott liebt, liebt ihn als
Herrn der Erde, wie sie ist; wer die Erde liebt, liebt sie als Gottes Erde”
(DBW 12, 267).13

Bonhoeffer wendet sich sowohl gegen jenen Sikularismus, der auf
Gott als Herr der Erde verzichtet, wie auch gegen ein Hinterweltlertum, das
sich mehr fiirs Jenseits als fiirs Diesseits interessiert.4 Bonhoeffer versteht
sein Christentum als einen raumzeitlich engagierten Glauben (vgl. Rayson
2022, 92). Seine eschatologische Hoffnung beinhaltet keine Flucht in eine
andere Welt, sondern richtet sich auf Gottes Reich, das schon in dieser un-
serer Welt anbricht (vgl. DBW 12, 267). Fiir uns Menschen bedeutet dies,
dass wir unsere ethische Verantwortung fiir die gottgeschaffene Welt hier
und jetzt wahrzunehmen haben (vgl. Rasmussen 1999, 218). Genau wie der
sich von der Mystik ab- und der Dialogphilosophie zugewandte Buber (s.
obiges Zitat aus Zwiesprache sowie Mendes-Flohr 1978) meint auch Bon-
hoeffer: Wir konnen nicht an der Welt vorbei zu Gott kommen, sondern
bleiben an die Erde gebunden, wenn wir zu Gott wollen. Bonhoeffer gelingt
es, das Diesseits und das Jenseits holistisch zusammenzuhalten und somit
eine dualistische Anthropologie zu vermeiden.15

Di Cesares rein negative Betonung unseres existenziellen ,Exils‘ und
unserer ,Gefangenschaft® auf Erden griindet in einer selektiven Bibellektiire

13 Fiir diese Pointe und die Bonhoeffer-Belege danke ich Kasper Andreas Bergholt.

14Vgl. DBW 12, 264, 266 und 267: ,,Es sind nun aber Hinterweltlertum und Sakula-
rismus nur die beiden Seiten derselben Sache — ndmlich, dafi Gottes Reich nicht
geglaubt wird".

15 In seinem letzten Telegramm an den britischen Bischof George Bell schrieb Bon-
hoeffer iiber seine bevorstehende Hinrichtung: ,this is for me the end, but also the
beginning“ (DBW 16, 468).



Claudia Welz 373

und steht in der Gefahr, die Erde als ein gottverlassenes Gebiet darzustel-
len, in dem weder Gott noch der Mensch wirklich zuhause sein kann. Wie
Bonhoeffers schopfungsbejahende Alternative zeigt, ist Di Cesares negative
Auslegung der genannten Verse keineswegs zwingend. Die néichste Frage
ist, wie sich das existenznétige Minimum an ,Verwurzelung® im Sinne der
Zugehorigkeit zu raumzeitlich verortbaren Mitgeschopfen mit der Hoff-
nung auf Heterotopien und das sowohl immanente wie transzendente Got-
tesreich als Ziel unserer Lebenswanderung vereinen lasst. Das Ziel ist dort,
wo der vom biblischen Gott gewollte universale Frieden verwirklicht ist
(vgl. Jesaja 2,4; 11,6; 65,25): Friede zwischen einzelnen Menschen, zwi-
schen Nationen, zwischen Tieren und Menschen sowie zwischen Gott und
Menschen.

Folgen wir Di Cesare in ihrer Annahme, dass nicht die Zugehorigkeit
zu einem bestimmten Ort auf Erden zihlt, sondern allein die Zugehorigkeit
zu menschlichen Gemeinschaften des Zusammenwohnens und zu einem
Gott, dem als Schopfer des Universums die ganze Welt gehort, muss sich
der Mensch als Gast auf Erden verstehen — einer Erde, die er bewohnen und
bebauen darf und fiir deren schonende Pflege und Kultivierung er unwei-
gerlich Mitverantwortung tragt (vgl. Genesis 2,15). Dies wiederum impli-
ziert ein neues, erweitertes Verstindnis der Kohabitation, die sowohl un-
sere Mitmenschen als auch nichtmenschlichen Mitgeschépfe umfasst. Auch
im Zusammenhang eines sensibleren Umgangs mit der Natur bzw. unserer
Umwelt hat das Zuho6ren m.E. eine Schliisselfunktion, denn nur dann, wenn
wir imstande sind, auch nonverbale Signale wahrzunehmen, konnen wir
angemessen auf sie antworten, und die Wahrnehmung unserer speziell
menschlichen Verantwortung wiederum griindet in unserer Responsivi-
tat.©

Fazit und Ausblick: Aus Grenzen Moglichkeitsraume machen

Zum Schluss seien die Hauptergebnisse der Diskussion von Di Cesares Phi-
losophie der Migration in drei Punkten zusammengefasst:

1. Zur Figur des ansdssigen Fremden: Einerseits hat Di Cesares Hin-
weis auf die biblische Figur des ger als Vorbild einen ausgleichend-egalisie-
renden Effekt, sofern sie auf anthropologische Grundbedingungen auf-
merksam macht, die alle Menschen miteinander teilen: Die Rolle des Gasts

16 Dies habe ich in zahlreichen Vortriagen (inspiriert von Martin Bubers Dialogphi-
losophie) ndher ausgefiihrt, vgl. meinen im Erscheinen begriffenen Artikel ,Dialo-
gical Listening to Nature: Environmental Ethics Inspired by Buber*.



374 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

und des Gastgebers ist vereint in jedem einzelnen Menschen, denn wir alle
— selbst diejenigen, die eine Wohnung oder sogar ein Stiick Land besitzen
— sind darauf angewiesen, anderswo aufgenommen zu werden. Und nicht
nur dies: Auch zuhause bleiben wir ,Géste und Fremdlinge‘, denn niemand
kann das, was er oder sie besitzt, mit ins Grab nehmen. Unser Zuhause auf
dieser Erde ist endlich und verginglich, mogen wir auch auf dem Weg sein
zu einem ewigen Zuhause, was die drei abrahamitischen Religionen auf ihre
je eigene Weise bekriftigen.

Andererseits verwischt das Selbstbild als ger — der, wie die philolo-
gische Analyse gezeigt hat, schon zu biblischen Zeiten gar nicht in allen Fal-
len dauerhaft wohnhaft war — die in heutigen Zeiten entscheidende Diffe-
renz zwischen Menschen mit Biirgerrechten und jenen, die staatenlos ohne
Pass auf der Flucht sind und nirgendwo als Biirger*innen anerkannt sind.
Dass wir alle nur eine Zeitlang (ndmlich zwischen Geburt und Tod) auf die-
ser Welt sind, kann nicht dariiber hinwegtduschen, dass unser Aufenthalt
,hieniden’ unter diametral verschiedenen Vorzeichen steht, je nachdem ob
wir den Status von Staatsbiirger*innen oder Migrant*innen haben. Verlie-
ren wir nicht die konkreten Probleme erzwungener Massenmigration aus
dem Blickfeld, wenn wir uns mit einem generalisierten Selbstbild als exis-
tenziell heimatlose, aber nichtsdestotrotz irgendwo ansissige Fremde be-
gniigen und jegliche ,Verwurzelung’ in einem Land, einer Sprache oder Kul-
tur ablehnen? Braucht ein Mensch nicht zumindest ein Minimum an ,Hei-
mat‘?7 im Sinne einer fraglosen ,Existenzberechtigung’ und sozialen Zuge-
horigkeit, um sich fiir ein Gemeinwesen engagieren zu konnen und wollen?

Wie die bibelhermeneutische, historische und religionsphilosophi-
sche Untersuchung gezeigt hat, ignoriert Di Cesare die religiose Anpas-
sungspflicht, die vom biblischen ger damals erwartet wurde. Eine religiose
Anpassungspflicht an die Mehrheitsreligion kann heute unmdéglich von
Migrant*innen anderer Religionen bzw. von nicht-religiosen Gefliichteten
gefordert werden — schon gar nicht in sdkularisierten Demokratien, welche
sowohl Religionsfreiheit garantieren als auch die Freiheit gewahren, nicht-
religios leben zu konnen, wenn jemand dies vorzieht.

2. Zum Begriff der Kohabitation und Di Cesares Heidegger-Lektiire:
Di Cesares Heidegger-Lektiire betont das Wohnen als Weiterwandern und
erhebt die existenzielle ,Heimatlosigkeit’ zum Ideal, bleibt jedoch blind fiir
die Spannungen in Heideggers Denken, beispielsweise das Bestreben des

17 S. hierzu Améry 1977, 82, fiir den Heimat ,Sicherheit” ist und mit ,,Trauen-Ver-
trauen” einhergeht. ,Hat man aber keine Heimat, verfallt man der Ordnungslosig-
keit, Verstorung, Zerfahrenheit” (aaO., 83).



Claudia Welz 375

spaten Heideggers, die ,Heimatlosigkeit’ aufzuheben in einem dichteri-
schen Wohnen im ,,Haus, das die Welt ist“, d.h. der Sprache, beispielsweise
der alemannischen Mundart von Johann Peter Hebel (Heidegger 1957, 14).
Das von Heidegger so hoch geschitzte bauernhafte Wohnen, das er moder-
ner Technologie und Architektur aus Glas und Stahl entgegensetzt, ist je-
denfalls alles andere als wurzellos und von der Erde entfremdet.

Das systematische Anliegen meiner Kritik an Heidegger und Di Cesa-
res Heidegger-Rezeption ist es, eine Differenzierung einzufiihren, die bei
beiden fehlt: Wenn die menschliche Existenz generell als ein AuBler-sich-
Sein (lat: ek-sistere) charakterisiert wird, gilt dies fiir alle, ohne dass Di
Cesare oder Heidegger die verschirfte Situation der radikalen ,Entwurze-
lung’ durch erzwungene Migration angemessen von der ,Heimatlosigkeit
bzw. ,inneren Emigration jener, die ihre ,duBere’ Heimat nie verlassen
mussten, unterscheiden und die teuer erkauften Erfahrungen von Mi-
grant*innen beriicksichtigen wiirden. Ganz im Gegenteil: Heimat- und
Wurzellosigkeit wird ohne jeden Unterschied positiv beurteilt. Soweit da-
mit eine universelle ontologische Grundstruktur menschlicher Existenz be-
nannt wird, 1asst sich dagegen auch nichts unternehmen. Aber jene Aspekte
der Heimat- und Wurzellosigkeit, die einen ethischen bzw. politischen Ein-
satz erfordern, werden dabei vernachlissigt.

Wie wir im Zusammenhang mit Fragen der 6kologischen Ethik sa-
hen, muss Erdverbundenheit nicht unbedingt schlecht sein, sofern ein Be-
wusstsein der Vorldufigkeit menschlichen Daseins und Wohnens gewahrt
bleibt und sofern der Kernbegriff der Kohabitation nicht nur auf menschli-
ches Zusammenleben, sondern auch auf artiibergreifende Koexistenz bezo-
gen wird. Die Liebe zur Erde und den sie bewohnenden Wesen in ihrer Bio-
diversitat kann geradezu als Motivation fiir den Um- und Mitweltschutz
dienen.

3. Zum Zusammenhang von An-archie, Demokratie und Hospitali-
tdt: Di Cesare grenzt ihren an-archischen Zugang zur Demokratie von zwei
Irrwegen ab: vom Totalitarismus auf der einen Seite und der Immunisie-
rung gegeniiber Zugewanderten auf der anderen Seite. So heifit es in ihrer
Replik auf die Beitrige im Diskussionsband:

,Der Versuch, die anarchische Demokratie wieder ans Licht zu heben,
ist auch ein Weg, den beiden aktuellen Gefahren ins Gesicht zu sehen:
der Restauration der archischen totalen Herrschaft sowie der archi-
schen Riickfiihrung des Demos auf den Ethnos. Deswegen ist gerade
die Migration das Kaleidoskop, mit dem die totalitiren Abwege der
Demokratie vermessen werden konnen.“ (Di Cesare 2025b, 222)



376 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Das politische Gemeinwesen offen zu halten fiir Zuwandernde stiarkt die
wechselseitige Verpflichtung auf das, was kommun, also gemeinsam ist,
und das ist zuvorderst unsere Menschlichkeit, die wir nur bewahren kon-
nen, indem wir sie miteinander teilen und auch an Fremden schiitzen. Das
,Wir‘ist in diesem Fall keines, das ,uns‘ von ,den anderen‘ abgrenzen wiirde;
vielmehr sind und bleiben ,wir‘ verbunden mit ,denen’, die ,bei uns‘ ankom-
men bzw. bei denen ,wir’ ankommen, sofern ,wir alle‘ zu ein und derselben
,Menschheitsfamilie’ gehoren.

Zur Prazisierung der Modalitit, also der Art und Weise der Auf-
nahme von Neuankémmlingen in bereits bestehende Gemeinwesen, habe
ich das aufmerksame Zuhoren sowohl als ethische Praxis der Hospitalitat
wie auch als politische Bedingung und Erfordernis einer funktionstiichtigen
demokratischen Offentlichkeit prisentiert. Die so verstandene Aufnahme
ist wechselseitig als Teil eines dialogischen Prozesses der Anerkennung des
je Anderen. In diesem Prozess ist jede(r) abwechselnd hérend und spre-
chend, andere an- und aufnehmend sowie selbst von ihnen auf- und ange-
nommen.

Der Theologe und Religionsphilosoph Romano Guardini schrieb
dementsprechend: ,Sieh, dies ist aller Gastfreundschaft tiefster Sinn: Dal3
ein Mensch dem andern Rast gebe auf der groBen Wanderschaft zum ewi-
gen Zuhaus. Da8 er fiir eine Weile ihm Bleibe gebe fiir die Seele, Ruhe, Kraft
und das Vertrauen: Wir sind Weggenossen und haben gleiche Fahrt.“ (Gu-
ardini 2001, 38f) Auch und gerade dann, wenn nicht alle einstimmen kon-
nen in das religiose Pilgerlied der iiberall fremd bleibenden Giste auf Er-
den, die erst im Himmel bei ihrem gottlichen Vater ,Wurzeln schlagen’ kon-
nen, verdient Di Cesares Vision einer dauerhaften friedlichen Kohabitation
verschiedener Menschen Unterstiitzung, sind wir doch alle angewiesen auf
Wegbegleiter*innen, die uns Rast geben konnen auf unserer Lebensreise.

Natiirlich werden durch das gastfreie Zuhoren andere Formen der
Gastfreundschaft nicht ersetzt. Die geistige ,Nahrung® tritt nicht an die
Stelle der materiellen, und obwohl Rast und Ruhe auch im iibertragenen
Sinne verstanden werden konnen, ersetzen sie nicht das Dach iiber dem
Kopf. Di Cesares Credo existenzieller Heimatlosigkeit ist denn auch mit der
VerheiBung (oder zumindest der Vorstellung) eines neuen, nicht nur tem-
pordren Zuhauses fiir Gefliichtete kombiniert. Letzteres wiederum ist an
gastfreundliche Orte, Menschen und entsprechende politische, kulturelle
und diakonische Institutionen gebunden. Besonders dann, wenn die Ambi-
tion besteht, dass die neue Heimat nicht nur ein voriibergehendes Asyl sein
soll und die Neuankémmlinge den bereits Anséssigen rechtlich gleichge-
stellt werden sollen, z.B. durch den baldigen Erhalt des Arbeits- und Wahl-
rechts, sind entsprechende public policies vonnoten.



Claudia Welz 377

Die praxisorientierte institutionelle Dimension der Aufnahme
kommt bei Di Cesare zu kurz, weshalb ihre These vage bleibt, denn es ist
unklar, wie die neue Heimat denn gefunden bzw. geschaffen werden soll.
Deshalb habe ich bei der Untersuchung der Dynamik semantischer, realpo-
litischer und identitdtstransformierender Grenziiberschreitungsprozesse
besonders den Zusammenhang von (Um-)Denken und Tun, von neuen
Praktiken und einem neuen Selbst-Verstdndnis untersucht. Angesichts ei-
ner zunehmend polarisierten und polarisierenden offentlichen Debatte
sind entsprechende Steuerungsmafnahmen von staatlichen, aber auch
kirchlichen und anderen sozialen Akteuren erforderlich, die Populismus
und ExKklusion entgegenwirken (vgl. Jackelén 2019).

Ein moglicher Ausweg aus ideologisch festgefahrenen Positionen
und Oppositionen beginnt mit einem neuen Verstdndnis jener Grenzen, die
uns Menschen voneinander trennen und uns gleichzeitig ungewollt zu
Nachbarn machen. Mit Kaia Rgnsdal lassen sich Grenzen als ,spaces of pos-
sibilities, of encounters between groups, peoples, and religions“ (Rgnsdal
2021, 278) verstehen. Genau da, ,where b/ordering separates and brings
together” (aaO., 280), konnen Grenzen Moglichkeitsriume werden. Die
Grenze zwischen bereits Anséssigen und Neuankémmlingen verschiebt
sich bzw. wird durchlissig, wenn wir uns alle als ,ansissige Fremde‘ sehen,
die wir auch in anderen Menschen antreffen und die wir selbst in der Be-
gegnung mit ihnen verkorpern. Sich selbst als einen Anderen erkennen, der
fiir einen anderen Anderen da sein soll, ist der Anfang einer Bewegung auf-
einander zu.

Ist der direkte Dialog auch schwierig, so ist er doch zugleich notiger
als je zuvor. Er beginnt mit der Bereitschaft zum Zuhoren. Ein Selbstver-
stindnis als gerim kann bei ,Grenzkonflikten‘ insofern weiterhelfen, als un-
notige Grenzziehungen und Selbstabgrenzungen auf eine Praxis der Hospi-
talitét hin iiberschritten werden, ohne dass eine Anpassungspflicht an die
Religion(slosigkeit) der Majoritat gefordert wird.

Wie bereits ausgefiihrt, erschiittert die Figur des ansissigen Frem-
den in Di Cesares Augen das giangige Verstandnis des Wohnens: Er ,,entdu-
Bert und entwurzelt es der Erde; entkoppelt es von Eigentum, Zugehorig-
keit und vom Haben und {iiberfiihrt es in das Sein, schlieBt es mit jenem
Existieren in der Welt zusammen, das stets ein transitorischer Aufenthalt
bleibt“ (Di Cesare 2021, 229f). Die Figur des anséssigen Fremden verwan-
delt aber nicht nur das Verstdndnis des Wohnens, sondern auch das jewei-
lige Selbstbild der Involvierten. Dies ist die Pointe der oben beschriebenen
doppelten Perspektivumkehr bei Di Cesare.

Die wechselseitige Transformation der Identitat von Anséssigen und
Zugewanderten ist moglich, wenn beide Seiten anerkennen, dass sie



378 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

einander brauchen, so dass sie die Rahmenbedingungen einer neuen Mi-
grationspolitik gemeinsam gestalten wollen.’8 Wenn dies geschieht, zeigt
sich das ideengenerierende und praxisverandernde Potential jener abraha-
mitischen Traditionen, welche mit Fokus auf eine universalistische Denkart
in allem Partikuldren das Allgemeinmenschliche wiedererkennen. Dieser
Denkart, die offen fiir Fremde ist, ohne sie sofort fiir sich vereinnahmen zu
wollen, verdankt sich Di Cesares Philosophie der Migration. Wird Letztere
konsequent weiterentwickelt, kommt sie der Volkerverstandigung zugute
und dient auch und gerade in sdkularisierten, pluralistischen Gesellschaf-
ten einem friedvollen, gleichberechtigten Zusammenleben aller im Zeichen
der Gastfreundschaft.

Literatur

Abbt, Christine. 2020. ,,Zuhoren: Nachdenklich werden. Ein subversiver Akt®. In
Nachdenklichkeit, hg. Christine Abbt et al., Ziirich: Diaphanes, 77-94.

Améry, Jean. 1977. Jenseits von Schuld und Siihne. Bewdltigungsversuche eines
Uberwiiltigten, Stuttgart: Klett-Cotta.

Benhabib, Sheyla. 2004. ,On Hospitality: Rereading Kant's Cosmopolitan Right“.
In The Rights of Others: Aliens, Residents, and Citizens, Cambridge: Cambridge
University Press, 25-48.

Bonhoeffer, Dietrich. DBW. Dietrich Bonhoeffer Werke, hg. Eberhard Bethge et al.,
Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 1986-1999 (zitiert mit Bandnummer und
Seitenzahl).

Bromwich, David. 1991. ,Alienation and Belonging to Humanity“. Social Research:
An International Quarterly of Social Sciences 58 (1): Home — A Place in the
World?, 139-157.

Brudholm, Thomas. 2008. Resentment’s Virtue: Jean Améry and the Refusal to
Forgive, Philadelphia: Temple University Press.

18 Internationale Projekte und Netzwerke wie ,A World of Neighbors“ (AWoN) ar-
beiten genau darauf hin, s. Schmiedel 2025, 241, der ,,a postmigrant ethics of just
care for Europe” anvisiert.

19 Mein besonderer Dank gilt zwei anonymen Gutachter*innen, deren gute Fragen
und Kritikpunkte zu einer umfassenden Revision meines Artikels gefiihrt haben.



Claudia Welz 379

Buber, Martin. 1978. Zwiesprache: Traktat vom dialogischen Leben, Heidelberg:
Lambert Schneider.

—2018. Ein Land und zwet Vélker. Zur jiidisch-arabischen Frage. Herausgegeben
und eingeleitet von Paul R. Mendes-Flohr, Frankfurt: Jiidischer Verlag.

Caputo, John D. 2000. ,Adieu — sans Dieu: Derrida and Levinas®. In The Face of
the Other and the Trace of God: Essays on the Philosophy of Emmanuel Le-
vinas, hg. Jeffrey Bloechl, New York: Fordham University Press, 276-311.

Chrétien, Jean-Louis. 2004. The Ark of Speech, iibers. Andrew Brown, London:
Routledge.

Critchley, Simon. 1999. The Ethics of Deconstruction: Derrida and Levinas, Edin-
burgh: Edinburgh University Press.

Derrida, Jacques. 1998. Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen Verlag.
—2003. Marx & Sons, iibers. Jiirgen Schroder, Frankfurt/Main: Suhrkamp.
—2011. Adieu. Nachruf auf Emmanuel Lévinas, Miinchen: Carl Hanser Verlag.
—2007. Von der Gastfreundschaft, hg. Peter Engelmann, 2. Aufl., Wien: Passagen.

—2020. ,,Gewalt und Metaphysik: Essay iiber das Denken von Emmanuel Levinas®.
In Die Schrift und die Differenz, libers. Rodolphe Gasché, 3. Aufl., Frank-
furt/Main: Suhrkamp, 125-235.

Di Cesare, Donatella. 2016. Heidegger, die Juden, die Shoah, Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann.

—2020. Von der politischen Berufung der Philosophie, iibers. Daniel Creutz, Berlin:
Matthes & Seitz (E-Book).

—2021. Philosophie der Migration, iibers. Daniel Creutz, Berlin: Matthes & Seitz.

—2025a. ,Wer sind die Migranten? Versuch einer Phanomenologie“. In Migration
und Hospitalitdt. Im interdisziplindren Gesprdch mit Donatella Di Cesare, hg.
René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 15-27.

—2025b. ,Eine Erwiderung®. In Migration und Hospitalitdt. Im interdisziplindren
Gesprdch mit Donatella Di Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: No-
mos, 201-222.

Eisenstadt, Oona. 2003. ,,The Problem of the Promise: Derrida on Levinas on the
Cities of Refuge“. CrossCurrents 52(4): 474-482.



380 Zuhéren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

Emcke, Carolin. 2016. ,Heutzutage scheint Mitteilen wichtiger zu sein als Erleben.
Da ist es fast schon subversiv, sich ganz auf jemand anderen einzulassen®. Siid-
deutsche Zeitung (29.7.2016).

Fitzpatrick, Melissa. 2021. ,Impossible Hospitality: From Levinas to Arendt“. In Ra-
dical Hospitality: From Thought to Action, New York, USA: Fordham Univer-
sity Press, 75-87.

GaBmann, Stefan. 2025. ,Ende oder Endlichkeit der Gastfreundschaft? Donatella
Di Cesares Philosophie der Migration im Gesprach mit Emmanuel Lévinas®. In
Migration und Hospitalitdt. Im interdisziplindren Gesprdch mit Donatella Di
Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 117-130.

Gron, Arne. 2002. ,Ethics of Vision®. In Ethik der Liebe. Studien zu Kierkegaards
,Taten der Liebe’, hg. Ingolf U. Dalferth, Tiibingen: Mohr Siebeck, 111-122.

—2009. ,Dialectics of Recognition®. In Dialectics, Self-consciousness, and Recogni-
tion: The Hegelian Legacy, hg. Asger Serensen, Morten Raffnsge-Mgller und
Arne Gron, Malmo: NSU-Press, 113-139.

Guardini, Romano. 2001. Briefe iiber Selbstbildung, bearb. Ingeborg Klimmer, 11.
Aufl., Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag.

Heidegger, Martin. 1957. Hebel — Der Hausfreund, Pfullingen: Neske.

—1976. Brief iiber den ,Humanismus‘ in: GA 9: Wegmarken, hg. Friedrich-Wilhelm
von Herrmann, Frankfurt/M.: Klostermann, 313-364.

—1977. Sein und Zeit, in: GA 2, hg. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt/M.:
Klostermann.

—1984. Hélderlins Hymne ,Der Ister®in: GA 53, hg. Walter Biemel, Frankfurt/M.:
Klostermann.

Herzog, Annabel. 2025. ,Fiir eine ent-territorialisierte Heimat: Die Kritik der Sou-
verdnitit in Di Cesares Philosophie der Migration und Boyarins The No-State
Solution“. In Migration und Hospitalitdt. Im interdisziplindren Gesprdch mit
Donatella Di Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 69-88.

Hetzel, Andreas und Amanda Malerba. 2025. ,Migration und Kohabitation: Revi-
sionen der Politischen Philosophie bei Donatella Di Cesare®. In Migration und
Hospitalitdt. Im interdisziplindren Gesprdch mit Donatella Di Cesare, hg. René
W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 31-55.

Ifversen, Jan. 2022. ,,Decolonial voices, colonialism and the limits of European li-
beralism: The European question revisited“. In Decolonizing Colonial Heritage:



Claudia Welz 381

New Agendas, Actors and Practices in and beyond Europe, hg. Britta Timm
Knudsen et al., London/New York: Routledge, 292-308.

Jackelén, Antje. 2019. ,Responsible Church Leadership in the Face of Polarization,
Populism, Protectionism and Post-truth“. In Resisting Exclusion. Global Theo-
logical Responses to Populism, hg. Eva Harasta und Simone Sinn, Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt, 25-34.

Jonas, Hans. 1987. Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jiidische Stimme,
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Krejberg Knudsen, Nicolai. 2017. ,,At bo med Heidegger: En leesning af beboelses-
problematikken i det sene forfatterskab®. Res cogitans 12(1): 74-94.

Ku, Eliana Ah-Rum. 2023. ,The Hermeneutics of Hospitality for Epistemic Justice®.
Religions 14 (2): 132. https://doi.org/10.3390/rel14020132.

Levinas, Emmanuel. 2002. Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterio-
ritdt, iibers. Wolfgang Nikolaus Krewani, Freiburg/Miinchen: Alber.

—2007. Verletzlichkeit und Frieden: Schriften iiber die Politik und das Politische,
hg. Pascal Delhom und Alfred Hirsch, Ziirich u.a.: Diaphanes.

Lyotard, Jean-Francois. 1995. Ein Bindestrich. Zwischen ,Jiidischem® und ,,Christ-
lichem®, iibers. Eberhard Gruber, Diisseldorf: Parerga.

Manemann, Jiirgen. 2025. ,,Ethischer Anarchismus. Philosophie und Migration®. In
Migration und Hospitalitdt. Im interdisziplindren Gesprdch mit Donatella Di
Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 57-67.

Mendes-Flohr, Paul. 1978. Von der Mystik zum Dialog: Martin Bubers geistige
Entwicklung bis hin zu ,Ich und Du*, Konigstein/Ts.: Jiidischer Verlag im
Athendum Verlag.

Mendes-Flohr, Rita. 2024. ,,Speaking Papiamentu — On Re-Connecting to My Na-
tive Tongue“. Rozenberg Quarterly (03.07.2024): https://rozenberg-
quarterly.com/speaking-papiamentu-on-re-connecting-to-my-native-tongue/
(ohne Seitenzahlen).

Mosher, Lucinda, Elinor J. Pierce und Or N. Rose (Hg.) 2023. With the Best Inten-
tions: Interreligious Missteps and Mistakes, Maryknoll, New York: Orbis
Books.

Moyaert, Marianne. 2011. ,Biblical, Ethical, and Hermeneutical Reflections on Nar-
rative Hospitality“. In Hosting the Stranger: Between Religions, hg. Richard
Kearney und James Taylor, New York: Continuum, 95-108.


https://doi.org/10.3390/rel14020132
https://rozenbergquarterly.com/speaking-papiamentu-on-re-connecting-to-my-native-tongue/
https://rozenbergquarterly.com/speaking-papiamentu-on-re-connecting-to-my-native-tongue/

382 Zuhoren und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft

—(2017). ,Infelicitous inter-ritual hospitality“. Culture and Religion 18(3): 324-342.

Nahnfeldt, Cecilia und Kaia S. Rgnsdal. 2021. ,Conceptions of dialogical hospitality.
The ugly side of hospitality“. In Contemporary Christian-Cultural Values: Mi-
gration Encounters in the Nordic Region, New York: Routledge, 193-200.

Nissen, Johannes. 2014. ,Creating a Space for the Others: The Marginalized as a
Challenge to Diaconia and Church — A Theological Perspective“. Diaconia:
Journal for the Study of Social Practice 5(1): 31-46.

Pohl, Christine D. 2006. ,,Responding to Strangers: Insights from the Christian Tra-
dition“. Studies in Christian Ethics 19(1): 81-101.

Polak, Regina. 2025. ,Umkehr: Auf dem Weg zu einer Politik der Gastfreundschaft®.
In Migration und Hospitalitdt. Im interdisziplindren Gesprdch mit Donatella
Di Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 187-197.

Rasmussen, Larry. 1999. ,,The Ethics of Responsible Action“. In The Cambridge
Companion to Dietrich Bonhoeffer, hg. John W. De Gruchy, Cambridge:
Cambridge University Press, 206-225.

Rayson, Dianne. 2022. ,Time and Space in the Kingdom of God: Exploring Bonho-
effer’s Worldly and Earthly Christianity in the Anthropocene®. International
Journal of Public Theology 16 (1): 89-101.

Ricceur, Paul. 1995. ,Reflections on a new ethos for Europe®. Philosophy & Social
Criticism 21(5-6): 3-13.

Rosenzweig, Franz. 1979. Briefe und Tagebiicher, Bd. 1: 1900-1918, hg. Rachel Ro-
senzweig und Edith Rosenzweig-Scheinmann unter Mitwirkung von Bernhard
Casper, Haag: Martinus Nijhoff.

Ronsdal, Kaia. 2021. ,As religion and migration intersect: Toward A World of
Neighbours®. Dialog 60 (3): 278-284.

Schmiedel, Ulrich. 2025. ,Just Care: Ethics in A World of Neighbours®. In Living in
A World of Neighbours: Activists and Academics in Conversation about Multi-
Faith Refugee Relief, hg. Ryszard Bobrowicz, Anna Hjalm und Ulrich Schmiedel,
Eugene: Pickwick, Wipf and Stock, 229-243.

Welz, Claudia. 2014. ,Menschenwiirde, Blickwechsel und Schamgefiihl: Ethische
Implikationen menschlicher Un-Sichtbarkeit“. Zeitschrift fiir evangelische
Ethik 58(1): 21-39.

—2015. ,Introduction: Dialectics of In-Visibility in Religion, Art and Ethics®. In
Ethics of In-Visibility: Imago Dei, Memory, and Human Dignitity in Jewish
and Christian Thought, hg. Claudia Welz, Tiibingen: Mohr Siebeck, 1-18.



Claudia Welz 383

—2024. ,Menschliche Schopfungsverantwortung: Theologie und Poesie, Umwelt-
ethik und bildende Kunst“. In Konstruierte Schopfung. Ein theologisches Motiv
auf dem Priifstand, hg. Gregor Maria Hoff und Julia Knop, Freiburg: Herder-
Verlag, 241-274.

—2025a. ,Between You and Me: Listening, Neighborly Love, and Second-Person Po-
etics”. In Neighborliness: Poetics, Politics, and Practices of Neighbor-Love, hg.
Irina Hron und Hikan Moller, Stockholm: The Royal Swedish Academy of Let-
ters, History and Antiquities, 139-176.
https://doi.org/10.62077/j8iyqu.snmé69a.

—2025b. Gehor fiir das Unsichtbare: Die Stimme der Stille und die Sprache des
Gebets, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.


https://doi.org/10.62077/j8iyqu.snm69a




	Listening and Living Together in the Spirit of Hospitality: On Donatella Di Cesare’s Philosophy of Migration
	Eingang: Hospitalität und ihre Grenzen
	1. Di Cesares Philosophie der Migration
	1.1 Die doppelte Perspektivumkehr
	1.2 Die biblische Figur des Fremden
	1.3 Der Kernbegriff der Kohabitation

	2. Diskussion von Di Cesares Vision
	2.1 Di Cesares theologisch-politische Charta des ger
	2.2 Di Cesares Heidegger-Lektüre
	2.3 Di Cesares politische ‚An-Archie‘ und ihre Inspiration von Levinas und Derrida

	3. Anregungen zur praxisnahen Konkretisierung
	3.1 Zuhören als Geste der Gastfreundschaft und Teil der politischen Aufnahmepraxis
	3.2 Das Zuhören und die Dynamik von Grenzüberschreitungsprozessen
	3.3 Hörende Responsivität, Hospitalität und ökologische Krise

	Fazit und Ausblick: Aus Grenzen Möglichkeitsräume machen
	Literatur
	Leere Seite

