
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 2, 2025, S. 339–384 

www.praktische-philosophie.org 
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.13 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der 
Gastfreundschaft: Zu Donatella Di Cesares 
Philosophie der Migration 

Listening and Living Together in the Spirit of Hospitality: On 
Donatella Di Cesare’s Philosophy of Migration 

CLAUDIA WELZ, AARHUS 

Zusammenfassung: Der vorliegende Artikel bietet eine Präsentation und Diskus-
sion von Donatella Di Cesares Philosophie der Migration sowie Vorschläge zu deren 
praxisnaher Weiterentwicklung.  

(1) Zunächst wird (1.1) Di Cesares doppelte Perspektivenumkehr vorgestellt, 
welche (1.2) die biblische Figur des ger, des ansässigen Fremden, ins Zentrum rückt, 
sowie (1.3) ihr Kernbegriff der Kohabitation: das gleichberechtigte Miteinander-
Wohnen von Migrant*innen und Staatsbürger*innen. 

(2) Sodann folgt die Diskussion der obengenannten Vision: Einerseits hat 
das Vorbild des ger einen egalisierenden Effekt, weil die Rollen von Gast und Gast-
geber in jedem Menschen vereint sind. (2.1) Andererseits überspannt Di Cesares 
Interpretation das, was der biblische Begriff ger philologisch und historisch hergibt. 
Dessen theo-politische Implikationen (Anpassungspflicht an die Mehrheitsreligion) 
ignoriert sie. (2.2) Di Cesares Romantisierung existenzieller Heimatlosigkeit basiert 
m.E. auf einer einseitigen Heidegger-Lektüre, die es schwer macht, für die Notwen-
digkeit eines neuen Zuhauses für die Zugewanderten zu argumentieren. (2.3) Di 
Cesares politische ‚An-Archie‘, die sich von allen Ursprungsmythen verabschiedet, 
welche staatliche Souveränität begründen sollen, setzt stattdessen auf Ursprungslo-
sigkeit, den Verzicht auf ein begründendes Prinzip, um dadurch den Unterschied 
zwischen Staatsbürger*innen und staatenlosen Flüchtlingen zu minimieren. Di 
Cesares Vision, die derzeit politisch in den bestehenden Demokratien nicht umsetz-
bar ist, wird der an-archischen Ethik von Levinas gegenübergestellt. 

(3) Der vorliegende Beitrag fragt schließlich, welche Elemente von Di Cesa-
res Skizze einer besseren Zukunft im Kontext multikultureller und -religiöser Koha-
bitation schon jetzt realisiert werden können und welche ggf. modifiziert werden 
müssen: (3.1) Derrida folgend definiert Di Cesare Gastfreundschaft als reine 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

340 

Offenheit gegenüber unerwarteten Ankömmlingen. In Verlängerung dessen rücke 
ich das Zuhören als zentrale Geste der Gastfreundschaft ins Blickfeld – eine nicht 
nur ethische, sondern auch eminent politische Geste, die kein Geld kostet, aber un-
erlässlich ist für alle demokratischen Prozesse und für jegliche Realisierung einer 
guten Nachbarschaft. (3.2) Das Gegenteil der im Zuhören zum Tragen kommenden 
Offenheit sind verschlossene Grenzen zwischen Menschen, Staaten und Ideologien. 
Daher untersuche ich auch die von Di Cesare hervorgehobene Dynamik semanti-
scher, realpolitischer und identitätstransformierender Grenzüberschreitungspro-
zesse. (3.3) Di Cesare behauptet, die gewaltsame Aneignung von Wohnraum habe 
nicht nur zur Errichtung von Grenzen geführt, sondern sei auch die Ursache der 
heutigen ökologischen Krise. Daher wird schließlich der spannungsvolle Zusam-
menhang ihrer Migrationsphilosophie mit der Umweltethik verdeutlicht, indem er 
mit Bonhoeffers Zugang zur Welt kontrastiert wird. 
 
Schlagworte: Heimat(losigkeit), Hospitalität, multikulturelle/-religiöse Kohabita-
tion, Staatsbürgerschaft, Geflüchtete als ansässige Fremde, dialogisches Zuhören, 
Grenz(überschreitung), Umweltethik, Heidegger, Levinas, Derrida, Bonhoeffer 
 
Abstract: This article offers a critical discussion of Donatella Di Cesare’s Philosophy 
of Migration as well as suggestions for its further practice-oriented development.  

(1) Firstly, Di Cesare’s double reversal of perspective is presented, which (1.2) 
focuses on the biblical figure of the ger, the resident foreigner. According to Di 
Cesare, the ger should have the same rights and obligations as the long-established 
citizens, which leads to (1.3) her core concept of cohabitation: the equal coexistence 
of migrants and citizens characterized by migrants’ participation in democratic in-
stitutions.  

(2) Secondly, Di Cesare’s above-mentioned vision is discussed: I argue that, 
on the one hand, the model of the ger has an equalizing effect because the roles of 
guest and host are united in each person. (2.1) On the other hand, Di Cesare’s inter-
pretation overstretches what the biblical term ger yields philologically and histori-
cally, and she ignores its theo-political implications (the obligation to adapt to the 
majority religion). (2.2) Moreover, Di Cesare’s romanticization of existential home-
lessness is based on a one-sided reading of Heidegger, which makes it difficult to 
warrant the necessity of new homes for refugees/immigrants. (2.3) Further, Di 
Cesare’s political ‘an-archy,’ which rejects a founding principle and state sovereignty 
in order to thereby eliminate the difference between citizens and stateless persons, 
is contrasted with the ‘an-archic’ ethics of Levinas. Di Cesare’s vision can currently 
not be implemented politically in existing democracies. 

(3) This article therefore asks, thirdly, which elements of her design of a bet-
ter future can already be realized today and which may need to be modified in the 
context of multicultural and multireligious cohabitation. (3.1) Following Derrida, Di 
Cesare defines hospitality as pure openness towards unexpected arrivals. In exten-
sion, I propose to focus on ‘listening’ as a central gesture of hospitality that is not 
only ethical but also eminently political. It costs no money but is indispensable for 



Claudia Welz 
 

 

341 

all democratic processes and for any realization of good neighborliness. (3.2) The 
opposite of the openness that comes to bear in hospitable listening is being-stranded 
at closed borders and insurmountable cultural frontiers. Hence, I also examine the 
dynamics of semantic, pragmatic, and identity-transforming border-crossing pro-
cesses highlighted by Di Cesare. (3.3) Finally, extending her thesis that the violent 
appropriation of living space has not only led to the establishment of borders but is 
also the cause of today’s ecological crisis, the ambiguous connection between her 
philosophy of migration and environmental ethics is clarified by contrasting it with 
Bonhoeffer’s approach to the world. 
 
Keywords: Home(lessness), hospitality, multi-cultural/-religious cohabitation, ci-
tizenship, refugees as resident foreigners, dialogical listening, borders (and crossing 
them), environmental ethics, Heidegger, Levinas, Derrida, Bonhoeffer 

Eingang: Hospitalität und ihre Grenzen 

Mitten in der ‚Migrationskrise‘ des Jahres 2015, als zahlreiche Bootsflücht-
linge im Mittelmeer umkamen, arbeitete die italienische Philosophin Do-
natella Di Cesare an einem Buch, das einen bahnbrechenden neuen theore-
tischen Zugang zum Phänomen der Migration geben würde – ein Umden-
ken mit weitreichenden Implikationen und Konsequenzen. Dennoch wird 
weiterhin vielerorts eine restriktive Politik betrieben, in der Migranten und 
Migrantinnen nicht mehr willkommen geheißen werden. Die Hospitalität 
stößt an enggefasste Grenzen.  

Di Cesares Philosophie der Migration, in der Erstauflage unter dem 
Titel Stranieri residenti: Una filosofia della migrazione 2017 erschienen, 
ist aktueller denn je. Ungewöhnlich ist, dass Di Cesare programmatisch die 
Perspektive der Migrant*innen und nicht die der bereits Ansässigen in den 
Mittelpunkt stellt (2021, 27-39). Dadurch werden die klassischen migrati-
onsphilosophischen Fragen, wer warum wie viele aufnehmen soll und wie 
das gelingen kann, multiperspektivisch nuanciert, so dass Migration nicht 
nur als ein zu lösendes Problem aus der Perspektive der ersten oder dritten 
Person bearbeitet wird, wobei die ansässigen ‚Subjekte‘ auf die Anreisenden 
wie auf ‚unterzubringende Objekte‘ blicken. Vielmehr wird auch das Selbst-
verständnis der Migrant*innen berücksichtigt. Die Migrant*innen kom-
men, wie der italienische Titel nahelegt, als ‚ansässige Fremde‘ in den Blick, 
die sich dauerhaft niederlassen dürfen. Ungewöhnlich sind auch Di Cesares 
Quellen: Sie setzt sich nicht nur mit Klassikern der abendländischen Philo-
sophie auseinander, sondern ihre Hauptinspiration stammt aus der Bibel, 
wo die Figur des ansässigen Fremden prominent auftritt.  

Der vorliegende Artikel bietet eine Präsentation und Diskussion von 
Di Cesares Entwurf sowie Vorschläge zu dessen praxisnaher 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

342 

Weiterentwicklung unter besonderer Berücksichtigung ethisch-politischer 
und religionsphilosophischer Aspekte.  

(1) Zunächst wird auf der Basis der obengenannten (1.1) Perspek-
tivumkehr Di Cesares Vision einer ‚Politik des Zusammenwohnens‘ vorge-
stellt, welche (1.2) die Figur des ger (גּר), des ansässigen Fremden aus der 
Hebräischen Bibel, zum Vorbild nimmt. Der ger soll dieselben Rechte und 
Pflichten haben wie die Alteingesessenen, wodurch das Nebeneinander von 
Migrant*innen und Staatsbürger*innen durch (1.3) ein neues Miteinander, 
deren Kohabitation, ersetzt wird. Letztere schließt die Teilhabe an demo-
kratischen Strukturen und Menschenrechten ein. 

(2) Sodann folgt die Diskussion der obengenannten Vision: Einer-
seits hat das Vorbild des ger einen egalisierenden Effekt, weil die Rollen 
von Gast und Gastgeber in jedem Menschen vereint sind. (2.1) Andererseits 
überspannt Di Cesares Interpretation das, was der biblische Begriff ger phi-
lologisch und historisch hergibt. Dessen theo-politische Implikationen (An-
passungspflicht an die Mehrheitsreligion) ignoriert sie. (2.2) Ein zweiter 
Kritikpunkt ist Di Cesares Romantisierung existenzieller Heimatlosigkeit, 
welche m.E. auf einer einseitigen Heidegger-Lektüre basiert, die es schwer 
macht, für die Notwendigkeit eines neuen Zuhauses für die Zugewanderten 
hier auf Erden zu argumentieren. (2.3) Di Cesares politische ‚An-Archie‘, 
die sich von allen Ursprungsmythen verabschiedet, welche staatliche Sou-
veränität begründen sollen, setzt stattdessen auf Ursprungslosigkeit, den 
Verzicht auf eine arché, auf ein begründendes Prinzip, um dadurch den Un-
terschied zwischen Staatsbürger*innen und staatenlosen Flüchtlingen zu 
minimieren. Allerdings bietet dieses Modell, so mein dritter Punkt, keine 
Lösung des sogenannten ‚Migrations-Problems‘, solange Di Cesares Vision 
politisch in den bestehenden Demokratien nicht umsetzbar ist.1  

Jacques Derrida hatte einen ähnlichen Einwand gegen die ‚an-archi-
sche‘ Ethik seines Lehrers Emmanuel Levinas, die zwar die Alterität des 
oder der je Anderen stark macht, aber nicht gestattet, die Ansprüche der 
‚vielen‘ abzuwägen, die in einem politischen Gemeinwesen aufeinandertref-
fen. Derridas Kritik führte dazu, dass Levinas in seinem zweiten Hauptwerk 
die Figur des ‚Dritten‘ einführte, der stellvertretend auch für die vierte, 
fünfte, sechste Person etc. steht, deren Interessen ebenfalls zu berücksich-
tigen sind. Die damalige Diskussion zwischen Levinas und Derrida, zu der 
Di Cesare explizit Stellung bezieht, ist auch für die heutige 

 
1 Polak 2025, 194, teilt diese Einschätzung und stellt fest: „Politisch sind Di Cesares 
Forderungen derzeit in Europa schlicht und ergreifend nicht realisierbar.“ 



Claudia Welz 
 

 

343 

Migrationsdebatte relevant, weshalb ich näher auf sie eingehen werde: Was 
genau folgt politisch aus einer ‚an-archischen Ethik‘?   

(3) Der vorliegende Beitrag fragt schließlich, welche Elemente von Di 
Cesares Skizze einer besseren Zukunft im Kontext multikultureller und  
-religiöser Kohabitation schon jetzt realisiert werden können und welche 
gegebenenfalls modifiziert werden müssen. Vor allem folgende Anregungen 
nehme ich auf: (3.1) Derrida folgend definiert Di Cesare Gastfreundschaft 
als reine Offenheit gegenüber unerwarteten Ankömmlingen. In Verlänge-
rung dessen rücke ich das Zuhören als zentrale Geste der Gastfreundschaft 
ins Blickfeld – eine nicht nur ethische, sondern auch eminent politische 
Geste, die kein Geld kostet, aber unerlässlich ist für alle demokratischen 
Prozesse und für jegliche Realisierung einer guten Nachbarschaft. Denn Di 
Cesares Kernbegriff der Kohabitation, der das Ziel ihrer Philosophie der 
Migration ausweist – das gleichberechtigte Zusammenwohnen von Einhei-
mischen und Zugewanderten –, kann ohne wechselseitiges, in einen Dialog 
eingebundenes Zuhören kaum gelingen.  

(3.2) Deshalb schlage ich eine dialogische Rückbindung der Perspek-
tiven der Alteingesessenen und der Migrant*innen vor. Nur wenn diese aus 
der Perspektive der zweiten Person in Verbindung miteinander kommen, 
d.h. in eine Ich-Du-Beziehung von Angesicht zu Angesicht eingehen, kann 
das Selbstverständnis beider Gruppen nachhaltig verändert werden.2 Das 
Gegenteil der im Zuhören zum Tragen kommenden Offenheit sind ver-
schlossene Grenzen – Grenzen zwischen Menschen, Staaten und Ideolo-
gien. Daher untersuche ich auch die von Di Cesare hervorgehobene Dyna-
mik semantischer, realpolitischer und identitätstransformierender Grenz-
überschreitungsprozesse. 

(3.3) Nennenswert ist auch Di Cesares These, die gewaltsame Aneig-
nung von Wohnraum habe nicht nur zur Errichtung von Grenzen geführt, 
sondern sei auch die Ursache der heutigen ökologischen Krise. Der Zusam-
menhang zwischen der Gastfreundschaft, die Menschen ihren Mitmen-
schen erweisen können, und der ‚Gastfreundschaft‘, die uns Menschen von 
der Erde erwiesen wird, wird selten gesehen, ist aber zentral für das Ver-
ständnis der Perspektivenumkehr, zu welcher Di Cesare ihre Leser*innen 

 
2 Polak 2025, 194f, reflektiert über verschiedene Kommunikations- und Hand-
lungsoptionen und kommt zu dem Schluss: „Wenn zumindest kleine Schritte in 
Richtung der Anerkennung der Migranten-Rechte gesetzt werden sollen, muss ich 
[…] gleichsam realpolitisch – auf die Perspektive der Sesshaften Rücksicht nehmen. 
Andernfalls wird mir […] erfahrungsgemäß gar nicht zugehört oder ich erhalte 
Hassmails.“ 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

344 

einlädt. Im Blick auf die nichtmenschliche Natur, beispielsweise die Vege-
tation, die bereits Millionen von Jahren bestand, bevor Menschen die Erde 
zu bevölkern begannen, müssen wir uns fragen, ob wir ‚gute Gäste auf Er-
den‘ sind bzw. was wir tun könnten, um dies zu werden, ohne die Artenviel-
falt, das Habitat anderer Wesen und die klimatischen Bedingungen für das 
Leben auf Erden zu gefährden. Di Cesare koppelt die ökologische Krise kau-
sal an die mangelnde Anerkennung unseres Gast-Seins auf Erden bzw. an 
dessen Missbrauch im Verfügen-Wollen über die Natur. Daher wird 
schließlich der spannungsvolle Zusammenhang ihrer Migrationsphiloso-
phie mit der Umweltethik verdeutlicht, indem er mit Bonhoeffers Zugang 
zur Welt kontrastiert wird. 

1. Di Cesares Philosophie der Migration 

Di Cesare präsentiert eine Theorie, deren regulative Ideen teils aus der bib-
lischen, teils aus der kontinentalphilosophischen Tradition stammen und 
überdies in einem post-Shoah Kontext ‚nach Auschwitz‘ verankert sind. Di 
Cesare zufolge kann eine Nation sich „weder auf ein Recht des Bodens noch 
auf eines des Blutes berufen, um anderen die Gastfreundschaft zu verwei-
gern“ – sind Blut und Boden doch die „Angelpunkte jedweder Art von Dis-
kriminierung.“ (Di Cesare 2021, 7) Als Alternativen empfiehlt Di Cesare ers-
tens eine Perspektivumkehr (1.1), zweitens ein neues Verständnis der Frem-
den (1.2) und drittens ein neues Verständnis des Zusammenwohnens (1.3). 

1.1 Die doppelte Perspektivumkehr 

Wie sie rückblickend erklärt, hat Di Cesare in ihrer Arbeit angestrebt, „die 
Perspektive, in der das Phänomen der Migration betrachtet wird, umzukeh-
ren“, indem sie versucht, „es nicht als Bedrohung, sondern als Chance zu 
sehen“; der Genitiv in ihrer Philosophie der Migration sei ein subjektiver, 
kein objektiver: „Sie ist das, was ich ein ‚Denken vom Ufer aus‘ genannt 
habe“ (2025a, 16), wodurch die Migrant*innen zu Protagonist*innen, Ak-
teur*innen und Interpret*innen des Geschehens werden.  

Eine weitere, wichtige Pointe Di Cesares ist, dass ‚der Fremde an sich‘ 
nicht existiert, weil Fremdheit immer „eine Relation, eine Beziehung“ sei: 
„Der Fremde als extraneu(m) verweist auf die Dimension des extra, des 
Außen. Ein Außen, das stets von einem Innen her gesehen und beurteilt 
wird, ein Dort, das nicht Hier ist.“ (aaO., 18) Wird die Perspektive umge-
kehrt, sehen sich die Ansässigen mit neuen Augen – mit denen der Frem-
den. Diese Perspektivumkehr kann zu einem neuen Selbstverständnis im 
Angesicht jener Anderen beitragen, deren Schiffbruch bezeugt wird. Das 



Claudia Welz 
 

 

345 

impliziert, dass die Ansässigen nicht nur die Fremden, sondern auch sich 
selbst neu sehen – dadurch, dass sie mit deren Blick konfrontiert werden, 
der sieht, wie sie gesehen werden.3 Aktivität und Passivität, Impression und 
Expression verschränken sich in diesem Sehen und Gesehen-Werden, das 
gleichzeitig vorgeht und die Sichtweise aller Involvierten zu verändern ver-
mag. Insofern ist die Perspektivumkehr eine doppelte: zunächst die der An-
sässigen, welche die Lage aus Sicht der Migrant*innen sehen lernen, dann 
aber auch die der Ankommenden, die sich selbst als so oder anders wahr-
genommen und mehr oder weniger willkommen wissen. 

So schreibt Di Cesare in ihrer Philosophie der Migration, die Mig-
rant*innen seien angewiesen auf Menschen, die ihnen die Hand ausstre-
cken, auf Zuschauer*innen, die „vom Innen ins Außen überzuwechseln“ 
(2021, 36) vermögen – und umgekehrt. Dabei verwandelt sich das bloße 
Publikum in Menschen, die nicht nur zuschauen, sondern auch zupacken 
und somit zu Mitmenschen und Helfer*innen der Gestrandeten werden 
(können). Die Anerkennung der eigenen Fremdheit wird  zum Schlüssel der 
Koexistenz mit anderen Fremden: „Nur wenn man den Fremden aner-
kennt, der im eigenen Inneren wohnt, kann man den, der außerhalb wohnt, 
aufnehmen und willkommen heißen“ (2025b, 205). Di Cesare scheint hier 
einen Gedanken aufzunehmen, der in einem Buchtitel des französischen 
Philosophen Paul Ricœur anklingt: Soi-même comme un autre (1990), d.h. 
das Selbst kommt als ein Anderer zum Vorschein. Di Cesares phänomeno-
logische Analyse der Fremdheit ist sowohl existenziell als auch politisch 
entfaltet.  

1.2 Die biblische Figur des Fremden  

Für Di Cesare ist das biblische Jerusalem als idealtypische „Stadt der Frem-
den“ (2021, 223-230) von großer Bedeutung. Hier durften die Fremden 
dauerhaft ansässig werden, und die Ansässigen waren sich zeitlebens ihrer 
Fremdheit als Gäste auf Erden bewusst: „Der politischen Verfassung der 
Thora [d.h. des Pentateuch, der ersten fünf Bücher der Bibel] zufolge sind 
alle Bürger Fremde und alle Bewohner Gäste.“ (Di Cesare 2021, 230) Di 
Cesare verweist hier auf Textstellen wie Exodus 22,20; 23,9 und Deutero-
nomium 24,17-22, wonach die Fremdlinge nicht unterdrückt werden dür-
fen – mit der Begründung, dass auch die Israeliten Fremde (genauer: Skla-
ven) in Ägypten waren. Historisch gesehen fand der Auszug aus Ägypten 
unter der Führung Moses im 2. Jahrtausend (zwischen dem 15. und 13. Jh.) 

 
3 Zur ethischen Bedeutung des Sehens vgl. Grøn 2002; Welz 2014; 2015. 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

346 

v.Chr. statt, d.h. in der späten Bronzezeit. Seither ist es laut biblischem 
Zeugnis Gott selbst, der den Israeliten gebietet, sich daran zu erinnern, dass 
sie Fremde waren in Ägypten (s. auch Levitikus 19,34) und der zu ihnen im 
Blick auf das gelobte Land, ihre neue Heimat, sagt: „Das Land ist mein; ihr 
seid nur Fremde, die bei mir wohnen“4 (Levitikus 25,23). Gott wird hier als 
Gastgeber seines auserwählten Volkes porträtiert.  

Dieses religiöse Motiv und das damit verbundene Selbstverständnis 
der an Gott Glaubenden hat nicht nur migrationsphilosophische (1.2.1) und 
politisch-friedensethische Implikationen (1.2.2), sondern berührt auch die 
ökologische Ethik angesichts der Klimakrise (1.2.3).  

1.2.1 Migrationsphilosophische Implikationen: Di Cesare rückt die 
Perspektive jenes Migranten oder Flüchtlings in den Fokus, der als ger (גּר), 
wie es auf Hebräisch in der Bibel heißt, d.h. „als ansässiger Fremder die 
Tore zur Stadt“ durchquert (2021, 9). Im biblischen Szenario wird der unter 
dem Volk Israel wohnende ansässige Fremde „in der Fuge der Trennung 
von der nicht anzueignenden Erde wohnhaft“ (aaO., 10) und wird Bürger, 
während die schon Eingebürgerten entdecken, selbst ansässige Fremde in 
ihrer Stadt zu sein. Die Fremden sollen nicht wieder ‚heimgeschickt‘ wer-
den, sondern sie dürfen bleiben. Ihr Bleiben – und nicht zuletzt ihr Fremd-
Bleiben – erinnert die angestammten Bewohner*innen des Gemeinwesens 
daran, dass auch sie in gewissem Sinne Fremde sind, und zwar überall da, 
wo sie kein Bleiberecht haben, aber auch da, wo sie im Alltag mit unver-
trauten Gewohnheiten, Denkweisen und Lebensstilen konfrontiert sind. 
Die bereits Ansässigen werden vor allem daran erinnert, dass sie ihr Zu-
hause nicht sich selbst, sondern ihrem Gott zu verdanken haben, mit dem 
sie immer unterwegs bleiben. Ein ins Auge fallender Vorzug der gerim ist 
daher ihre integrative Kraft, sofern sie auf existenzielle Gemeinsamkeiten 
von Einwohner*innen und Eingewanderten verweisen. 

1.2.2 Politisch-friedensethische Implikationen: Das jus migrandi 
will Di Cesare nicht mit dem Recht, sich irgendwo anzusiedeln gleichgesetzt 
wissen, denn der Siedler „erkennt die Fremdheit nicht an, sondern wähnt 
sich als Eigentümer und eignet sich auf dieser Basis das Land und den Bo-
den an.“ (Di Cesare 2025b, 206) Soweit z.B. der Nahostkonflikt auch ein 
Streit um Land ist, ergeben sich von hier aus für beide Seiten Möglichkeiten 
einer Selbst-Re-Vision im buchstäblichen Sinne des Wortes: eine neue, re-
vidierte Sicht auf sich selbst, sofern weder die einen noch die anderen be-
haupten können, ‚schon immer‘ und damit ‚zuerst‘ oder ‚die ganze Zeit‘ da-
gewesen zu sein und mit diesem Argument das Land für sich allein 

 
4 Wenn nicht anders angegeben, werden Bibeltexte aus der Lutherbibel 2017 zitiert. 



Claudia Welz 
 

 

347 

beanspruchen. Di Cesare führt ganz bewusst den ger und das biblische Je-
rusalem als Modell ein, um damit zwei andere Alternativmodelle zu verwer-
fen: einerseits das antike Athen, die Stadt der Autochthonen, der Erdgebo-
renen, deren Gründungsmythos ihr als Modell für nationalistische Ideolo-
gien gilt (vgl. Di Cesare 2021, 201-208), andererseits Rom, die offene, in-
klusive Stadt, die ihr jedoch als imperial gilt (vgl. aaO., 209). Jerusalem da-
gegen gilt ihr als Stadt des Friedens, in der für alle Platz ist.  

1.2.3 Ökologisch-ethische Implikationen: Di Cesare kommt in ihrer 
„Erwiderung“ auf die im Jahr 2025 herausgegebenen Beiträge in einem 
Diskussionsband zu ihrer Philosophie der Migration selbst auf deren Ver-
bindung mit der Umweltethik zu sprechen: Der Besitz von Wohnraum und 
dessen gewaltsame Aneignung bildet in ihren Augen nicht nur „das Krite-
rium für die Aufteilung der Welt, für die Entstehung von Vaterländern und 
für die Errichtung von Grenzen, Zäunen und Schranken“, sondern habe 
auch zum Anthropozän geführt, und im eigentumsbasierten Wohnen sei 
„auch die Ursache der heutigen ökologischen Krise zu suchen“ (2025b, 217).  

Die „flüchtige und hybride Figur“ des ger dagegen, der „stets auf der 
Durchreise“ sei, kann laut Di Cesare aufzeigen, „dass ein anderes Wohnen 
möglich ist“: eines, das „weder Besitz noch Aneignung“ noch „Einswerden 
mit dem Boden oder eine autochthone Verwurzelung“ voraussetzt, sondern 
sich „stets im Übergang“ vollzieht (2021, 219). Die Figur des ger erinnere 
den Einwohner und vermeintlich Autochthonen daran, selbst „ein Fremder 
zu sein“, wodurch die „Illusion einer Zugehörigkeit zum Ort“ zerstäube 
(ebd.). Ob und inwieweit diese Einsicht zu einem schonsameren Wohnen 
und insgesamt einem ökologisch bewussteren Lebensstil führt, wird in Ab-
schnitt 3.3 diskutiert. 

1.3 Der Kernbegriff der Kohabitation 

Di Cesares Vision ist eine „Politik des Zusammenwohnens“ von Migrant*in-
nen und Staatsbürger*innen, das von einer „wechselseitigen Teilhabe“ an 
demokratischen Strukturen und Menschenrechten geprägt ist: „In einer 
vom Exil geprägten Welt bedeutet Zusammenwohnen, räumliche Nähe in 
zeitlicher Übereinstimmung mit Blick auf eine gemeinsame Zukunft zu tei-
len.“ (2021, 10) Die Nachbarschaft der Alteingesessenen und neu Hinzuge-
zogenen gründet also weder in ererbtem oder erworbenem Eigentum noch 
im Hineingeborensein in einen bestimmten Staat, sondern vielmehr im sta-
tus quo einer Konstellation von Menschen, die ein lokales und zugleich glo-
bales Gemeinwesen formen, in dem alle willkommen sind. 

Nicht umsonst kritisiert Di Cesare ein Verständnis der Gastfreund-
schaft „auf der Grundlage des Asyls“, das suggeriert, es handele „sich nur 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

348 

um eine vorübergehende Zuflucht“, denn dadurch werde der Trennung 
„zwischen Innen und Außen Nachdruck verliehen und die axiologische 
Grenze zwischen Bürger und Fremdem nachgezogen.“ (2021, 277) Der bib-
lische Gedanke des ansässigen Fremden dagegen lasse diese Grenze „im-
plodieren“, indem Gastfreundschaft und Bürgerschaft „schließlich zur De-
ckung kommen.“ (ebd.) Erst die längerfristige Aufnahme ermöglicht eine 
gelingende Koexistenz in einer allen Bürgern gemeinsamen Welt, die 
Räume der Solidarität und ein echtes Miteinander einschließt. Dem entge-
gen stehen die videoüberwachten Zäune an den Grenzen Europas und die 
Grenz- und Küstenwache Frontex für „den Triumph des immunitären Den-
kens“ (aaO., 285), das alle Fremden abwehrt, als wären sie Eindringlinge. 
Nur dann, wenn wir Neuankömmlingen Platz zum Leben einräumen, kön-
nen sie Gemeinsinn entwickeln und „Güter und Verpflichtungen teilen“ 
(aaO., 290). 

Zentral für Di Cesare ist die Kohabitation, das Zusammenwohnen, 
das für sie nicht das Gegenteil der Migration darstellt, genau so wenig wie 
der Bürger nicht das Gegenteil des Fremden sei (vgl. Di Cesare 2025b, 209). 
Das Wohnen dürfe nicht auf eine Form des Habens reduziert werden; nur 
dann könne es „im Lichte der Koexistenz mit den anderen neu gedacht wer-
den“ (aaO., 212). Soll das Politische als „ein Synonym des Gemeinsamen“ 
nicht auf „Blut- und Bodenbanden“ (aaO., 213) beruhen, sollte die Staats-
bürgerschaft ihrer Ansicht nach nicht an die Geburt gebunden sein, son-
dern die politische Gemeinschaft allein über Teilhabe definiert sein, wobei 
ungewollte Nähe und nicht gewähltes Zusammenwohnen die Vorbedingun-
gen dieser Gemeinschaft seien (vgl. aaO., 217).  

Wie Di Cesare im Anschluss an die von Jürgen Habermas entwickelte 
Idee des „Verfassungspatriotismus“ klarmacht, erfordert eine demokrati-
sche Staatsbürgerschaft weder die Verwurzelung in einer bestimmten eth-
nischen noch nationalen Identität und entsprechenden Lebensformen und 
Werten, sondern einzig und allein Partizipation in einer politischen Kultur 
(Di Cesare 2021, 273f, mit Verweis auf Jürgen Habermas, „Staatsbürger-
schaft und nationale Identität“, 659; nähere Angaben fehlen).  

Di Cesare setzt sich damit nicht zuletzt von Kants kosmopolitischem 
Ideal ab, in dem das Weltbürgerrecht auf allgemeine Hospitalität lediglich 
als vorübergehendes Besuchsrecht definiert wird, ohne dass Weltbür-
ger*innen mit einer permanenten Aufenthaltsgenehmigung rechnen dür-
fen, weil langfristige Gastfreundschaft nur auf der Grundlage der Staats-
bürgerschaft und des Eigentumsrechts gewährt wird – und unter der Be-
dingung, dass vom Gast keine Gefährdung ausgeht. Wer keinen Pass und 
keine Wohnung hat, darf nicht bleiben. Sheyla Benhabib hat die in Kants 
ius cosmopoliticum implizierten Herausforderungen untersucht. Sie stellt 



Claudia Welz 
 

 

349 

fest, dass eine Spannung zwischen universalen Menschenrechten und der 
jeweiligen partikularen nationalen und kulturellen Zugehörigkeit herrscht, 
die konstitutiv für demokratische Legitimität ist (vgl. Benhabib 2004, 44, 
mit Verweis auf Immanuel Kants 1795 herausgegebene Schrift „Zum ewigen 
Frieden. Ein philosophischer Entwurf“).  

Di Cesares Kernbegriff der Kohabitation kann modernen Demokra-
tien dabei helfen, tragfähige Gemeinschaften derer aufzubauen, die zusam-
men in derselben Stadt oder demselben Dorf wohnen, weil eine Langzeit-
perspektive in Aussicht gestellt wird, die gleiche Rechte und Pflichten für 
alle bereithält. Ginge es nur um vorübergehendes Asyl oder zeitbegrenzte 
Hospitalität, käme die Frage nach politischen Rechten und der Gleichstel-
lung von Alteingesessenen und Neuankömmlingen gar nicht erst auf. Das 
gleichberechtige Zusammenwohnen wiederum kommt nur dadurch zu-
stande, dass Migrant*innen eine dauerhafte Heimat angeboten wird, die 
nicht von generationsübergreifenden Ursprungs- oder Verwurzelungsvor-
stellungen abhängig gemacht wird. 

2. Diskussion von Di Cesares Vision  

Die Details dieser vielversprechenden Vision möchte ich im Folgenden kon-
struktiv-kritisch im Blick auf mögliche Einwände diskutieren. Zunächst 
möchte ich in Frage stellen, inwieweit die historische Figur des ger und de-
ren Integration in die antike Gesellschaft mit heutigen Verhältnissen ver-
glichen werden kann und inwieweit Di Cesares Vision sich legitimerweise 
auf die Bibel beruft. Wie eine Untersuchung philologischer, hermeneuti-
scher, juristischer, politischer und religionsphilosophischer Aspekte zeigen 
wird, unterschlägt Di Cesares theologisch-politische Charta des ansässigen 
Fremden die religiöse Anpassungspflicht, die dem hebräischen ger im da-
maligen Jerusalem bzw. Israel abgenötigt wurde.  

2.1 Di Cesares theologisch-politische Charta des ger 

In der Eingebundenheit der biblischen Figur des ger in die Gemeinschaft 
der Israeliten entdeckt Di Cesare ein auch heute noch vorbildliches Modell 
des Anteilhabens und Anteilgebens an Rechten: „Der Fremde behält seine 
Fremdheit, während ihm alle seine Rechte zuerkannt werden.“ (2021, 220) 
Er dürfe teilhaben, ohne sich mit anderen Identitäten identifizieren zu müs-
sen. Dadurch erscheint das vorgeschlagene biblisch inspirierte Modell äu-
ßerst attraktiv für eine multikulturelle und -religiöse Gesellschaft, die Zu-
gewanderte nicht zur Anpassung bzw. Assimilation zwingen, sondern ihnen 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

350 

im Rahmen der Demokratie volle Entfaltungsfreiheit gewähren will. Aller-
dings sehe ich folgende Schwierigkeiten: 

2.1.1 Philologie: Inwieweit kann Di Cesare ihre Vision des Zusam-
menlebens von Einheimischen, die immer auch ein Gefühl des Fremdseins 
in der Welt bewahren, und Zugewanderten, die nicht nur vorübergehendes 
Asyl bekommen, sondern dauerhaft wohnen bleiben dürfen, legitimerweise 
auf die biblische Figur des ger zurückführen? Di Cesare zufolge bedeutet 
das hebräische Wort ger (גּר) buchstäblich „derjenige, der wohnt“ und ent-
hält ein Paradox, sofern ein und dieselbe verbale Wurzel „sowohl die Woh-
nung als auch die Fremdheit“ bezeichnet (aaO., 218). In der Tat ist die pri-
märe Bedeutung der Wurzel גור dem Dictionary of Classical Hebrew zu-
folge „sojourn, take up residence, as a resident alien“, und wenn das Verb 
im Sinne von „inhabit“ gebraucht wird, handelt es sich oft um ein über-
gangsmäßiges Wohnen (vgl. Exodus 3,22). Im Hebräischen stehen andere 
Wortwurzeln zur Bezeichnung permanenten Wohnens zur Verfügung, z.B. 
 ,Akzeptieren wir den damaligen ger als Vorbild heutiger Kohabitation .שׁכן
ähnelt diese aufgrund der genannten Konnotationen entgegen der Absicht 
von Di Cesare zumindest in einigen Fällen doch eher einem zwischenzeitli-
chen Asyl als einem andauernden Bürgerrecht.  

2.1.2 Interkulturelle und -religiöse (Bibel-)Hermeneutik: Eine wei-
tere Schwierigkeit liegt in der Deutung des Begriffs ger in seiner neutesta-
mentlichen Re-Kontextualisierung im ersten Jahrhundert unserer Zeit-
rechnung. Di Cesare bezieht sich auf einen Vers „bei Paulus von Tarsus“, 
der den Ephesern, die nicht beschnitten und deshalb von den Juden als 
Heiden betrachtet wurden, zusprach: „So seid ihr nun nicht mehr Gäste und 
Fremdlinge (ξένοι καὶ πάροικοι), sondern Mitbürger der Heiligen und Got-
tes Hausgenossen (οἰκεῖοι τοῦ Θεοῦ).“ (Epheserbrief 2,19) Di Cesare kom-
mentiert, der griechische Ausdruck paroikós für den Fremdling übersetze 
das hebräische ger und behalte dessen Bedeutungsgehalt (Di Cesare 2021, 
261, Anm. 307, vgl. 326). Wenn dem so ist, werden die Epheser zunächst 
den unter dem Volk Israels wohnenden Ausländern gleichgestellt und in 
einem zweiten Schritt gleichsam in den engeren ‚Familienkreis‘ aufgenom-
men.  

Wie aber ist diese Statusänderung zu verstehen? Aus dem Kontext 
geht hervor, dass die Angesprochenen als Heiden ohne Christus „ausge-
schlossen vom Bürgerrecht Israels und den Bundesschlüssen der Verhei-
ßung fremd“ waren und daher „ohne Gott in der Welt“ waren (Epheserbrief 
2,12). Der Briefverfasser versucht nun, die Einheit der Gemeinde zu beto-
nen, die aus Juden und Heiden zusammengesetzt, doch in Jesus Christus 
vereint sei: „Denn er ist unser Friede, der aus beiden eins gemacht hat und 
hat den Zaun abgebrochen, der dazwischen war“ (V.14). Der Jude Jesus von 



Claudia Welz 
 

 

351 

Nazareth, der von den jüdischen Gemeindegliedern als Messias und den 
griechischen als Christus und von beiden als vom Tode auferstandener Er-
löser aufgefasst wurde, habe den Heiden „den Zugang zum Vater“ (V.18) 
eröffnet, d.h. eine Vertrautheit mit Gott, dem Schöpfer des Alls, ermöglicht. 
Dadurch wurden sie von Gott-Fremden zu Menschen, die Gott kennen und 
mit ihm leben.  

Der Paulus zugeschriebene, aber wahrscheinlich pseudepigraphische 
Epheserbrief transponiert somit den hebräischen Begriff des ger, des eth-
nisch gesehen Fremden, ins Gottesverhältnis: Der griechische xénos und 
paroikós ist vor allem religiös gesehen fremd, und das ändert sich mit sei-
ner theologischen ‚Einbürgerung‘ ins Volk Gottes. Letztere gelingt aller-
dings nur dann, wenn von den Griechen nicht erwartet wird, dass sie alle 
613 Gebote (mitzvot) der Thora inklusive Reinheits-, Speise- und Zeremo-
nialgesetze einhalten. Di Cesare äußert sich nicht zur (deutero-)paulini-
schen Entgegensetzung von vergangenem Fremdlinge-Sein und jetzigem 
Hausgenosse-Gottes-Sein. Gegen ihre Idealisierung der Figur des ger aus 
der Hebräischen Bibel lässt sich historisch gesehen einwenden, dass schon 
bei den frühen Christ*innen eine Präferenz für das Nicht-mehr-Fremdsein-
Müssen festzustellen ist. Zumindest bei Gott wollten die frühen Christ*in-
nen ganz zuhause sein, und zumindest im Himmel wollten sie nicht mehr 
als Bürger*innen zweiter Klasse leben, wie es die ansässigen Fremden im 
antiken Israel allen Integrationsanstrengungen zum Trotz waren und blie-
ben.  

Bemerkenswerterweise ist es nach Jesu Gleichnis vom barmherzigen 
Samariter (Lukasevangelium 10,25-37) ein nicht-ansässiger Fremder, der 
zu dem damals von Juden verachteten Volk der Samariter gehörte, der sich 
vorbildlich verhält und dadurch dem Gesetzeslehrer zeigt, wie das in der 
Thora genannte Gebot der Gottes- und Nächstenliebe (Deuteronomium 
6,5; Levitikus 19,18) erfüllt wird. Anstatt selbst zu definieren, wer in einer 
bestimmten Situation als mein Nächster gelten soll, wird das Augenmerk 
auf das eigene Handeln gerichtet: Wie kann ich mich anderen gegenüber 
als deren ‚Nächste(r)‘ erweisen?5 Im Gleichnis geschieht dies durch Barm-
herzigkeit und großzügige Gastfreundschaft. Der Samariter war auf Reisen, 
konnte dem Verletzten daher nicht sein eigenes Haus als Bleibe anbieten, 
aber er mietete eine Herberge für ihn.  

 
5 Zur Auslegung des Gleichnisses vgl. Welz 2025a; Schmiedel 2025, 233f präsentiert 
eine kommunitaristische und eine kosmopolitische Lesart des Gleichnisses – und 
eine dritte, universalistische, die in der wechselseitigen Interdependenz aller Men-
schen gründet (vgl. aaO., 138f). 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

352 

Wie könnte eine differenzsensible interkulturelle und -religiöse (Bi-
bel-)Hermeneutik aussehen (vgl. hierzu Ku 2023), die das Selbstverständ-
nis aller Involvierten respektiert, ohne zu riskieren, verschiedene Traditio-
nen, die zum Teil schon zu biblischen Zeiten miteinander konkurrierten, zu 
nivellieren? Di Cesares generalisierende Rede von der „jüdisch-christli-
che[n] Moral“, die auf dem Modell des barmherzigen Samariters beruhe, 
der ohne Wenn und Aber „dem Verwundeten auf seinem Weg schlicht Bei-
stand und Hilfe leistet“ (Di Cesare 2021, 261), könnte dergestalt (miss)ver-
standen werden, dass alle Unterschiede in einer Bindestrich-Identität auf-
gehoben werden.6 

2.1.3 Jura, Politik und Religionsphilosophie: Zu Recht kritisiert Di 
Cesare „die Theoretiker des Liberalismus“, die das Gleichnis des barmher-
zigen Samariters „als praktisch nicht haltbar“ entkräften wollen (aaO., 261). 
Die Gastfreundschaft fordere mit „ihrem Überschuss an Menschlichkeit“ 
das Recht und seine Gesetze beständig heraus, weshalb die Gastfreund-
schaft eine „Tugend der Ausnahme“ sei, die mit der liberalen Moral und 
deren „abstrakt egalitären Prinzipien und ihrem Anspruch auf Prüfung der 
unzähligen Bedingungen“ der Aufnahme des Anderen kollidiere (ebd.). Ist 
diese Hürde einmal genommen, bleiben immer noch juristische, politische 
und religionsphilosophische Herausforderungen, wenn das Modell des ger 
aktualisiert und in den multikulturellen und -religiösen Gesellschaften des 
21. Jahrhunderts ins Spiel kommen soll.  

So galt zu biblischen Zeiten ein und dasselbe Gesetz für den Einhei-
mischen und den Fremdling (Exodus 12,49), die gleichermaßen „Mitglieder 
der politischen Gemeinschaft“ waren und gemeinsam Pessach feierten, 
„das Fest der Bürgerschaft“ (aaO., 220), so Di Cesare. Mit Verweis auf Bi-
beltexte wie Exodus 20,20; 23,9 und Deuteronomium 24,14f verdeutlicht 
sie die Pflicht des jüdischen Volks, die Fremdlinge nicht zu unterdrücken, 
weil es selbst in Ägypten fremd war. Sie betont, dass beiden Bevölkerungs-
gruppen damals das Wohn- und Arbeitsrecht zustand und beide wöchent-
lich den Sabbat als Ruhetag feierten (vgl. aaO., 221). In diesem Sinne war 
die Gesamtbevölkerung damals homogen. Was aber, wenn es keine gemein-
samen Feiertage gibt, weil die zugezogenen Fremden so fremd sind, dass 
sie nicht mitfeiern wollen?  

Aus heutiger Sicht kann niemand von einer religiösen Minorität wie 
etwa der jüdischen in Deutschland erwarten, dass z.B. Ostern statt Pessach 
gefeiert wird. Zu biblischen Zeiten jedoch waren die gerim an das Gesetz 
der eingesessenen Juden gebunden (vgl. Di Cesare 2021, 224: Der ger öffne 

 
6 Zur Kritik des jüdisch-christlichen Bindestrichs s. Lyotard 1995. 



Claudia Welz 
 

 

353 

und entgrenze die Bürgerschaft und erhebe sie „in das Reich des Gesetzes“). 
Es umfasste alle Aspekte des Lebens: sowohl soziale als auch politische und 
religiöse. Eine derart umfassende „theologisch-politische Charta des ger“ 
(aaO., 216-223) ist in (post)modernen, pluralistischen und säkularisierten 
Staaten kaum konsensfähig und schon gar nicht rechtskräftig. Daher stellt 
sich die Frage, in welcher Hinsicht das biblische Rollenmodell modifiziert 
werden muss, damit friedliche Kohabitation mit den bzw. zwischen Frem-
den und fruchtbare interkulturelle Kommunikation auch unter heutigen 
Bedingungen gelingen können. Interreligiöse bzw. interrituelle, dialogische 
und diakonische Konzepte der Gastfreundschaft könnten hier weiterhelfen. 
Die Analyse konkreter Fallbeispiele ermöglicht das Lernen aus begangenen 
Fehlern und macht auf mögliche Fallgruben aufmerksam.7  

2.2 Di Cesares Heidegger-Lektüre 

Ein weiterer Einwand betrifft Di Cesares Heidegger-Lektüre. Überra-
schenderweise schließt sich Di Cesare, die in anderen Zusammenhängen als 
markante Kritikerin der Philosophie Martin Heideggers (insbesondere sei-
ner Schwarzen Hefte, vgl. Di Cesare 2016) hervorgetreten ist, seiner Phä-
nomenologie des Wohnens an, zunächst mit Verweis auf §12 von Sein und 
Zeit (1927), wo das Wohnen bzw. In-der-Welt-Sein vom Haben und Besit-
zen entkoppelt und stattdessen als „Existenzial“ dem menschlichen Dasein 
eingeschrieben werde (Di Cesare 2021, 190, mit Verweis auf Heidegger 
1977, 73, wo allerdings auch die Rede ist vom Vertrautsein mit etwas und 
Pflegen, auf Lateinisch colo im Sinne von habito und diligo). Die menschli-
che Existenz sei ein „Übergang“ für uns sterbliche Menschen: ein kurzzeiti-
ger Aufenthalt auf einer „Wanderung“ (Di Cesare 2021, 192).  

Heidegger hat in Sein und Zeit §40 das „Nicht-zuhause-sein“ im 
Sinne einer von uns allen in der Grundbefindlichkeit der Angst gefühlten 
„Unheimlichkeit“ (Heidegger 1977, 250) existenzialisiert und es als ontolo-
gisch notwendig deklariert, damit wir in der Vereinzelung ohne Rückende-
ckung durch andere und ohne die Routinen dessen, was ‚man‘ zu tun pflegt, 
unser „Dasein als Möglichsein“ (aaO., 249) entdecken, anstatt vor uns 
selbst und dem Modus des „Un-zuhause“ (aaO., 251) zu fliehen.  

Jemand, der/die ein Zuhause hat, kann sich den sporadischen Luxus 
eines existenziellen Gefühls der Heimatlosigkeit allerdings viel eher leisten 

 
7 S. hierzu Moyaert 2017; Nahnfeldt & Rønsdal 2021; Mosher, Pierce & Rose (Hg.) 
2023. Zur Herausforderung, Marginalisierte in Diakonie und Kirche zu integrieren, 
s. Nissen 2014. 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

354 

als jemand, der/die nicht nur vor sich selbst, sondern auch vor Krieg, Ver-
folgung und Hungersnot auf der Flucht ist. Migrationsbedingte Heimatlo-
sigkeit hatte Heidegger gar nicht im Blick. Möglicherweise ist seine wie 
auch Di Cesares Philosophie von einer abrahamitischen theologia viato-
rum geprägt, deren anthropologische Grundannahme darin besteht, dass 
der Mensch nur ein Gast auf Erden sei und als ‚Pilger‘ immer auf dem Weg 
bleibe. Das ewige Zuhause bei Gott, das von religiösen Pilger*innen ange-
strebt wird, liegt jedoch jenseits eines rein philosophischen Interesses. 

Mit Verweis auf Heideggers Brief über den ‚Humanismus‘ und seine 
Auslegung von Hölderlins Hymne ‚Der Ister‘ beschreibt Di Cesare unser 
„ek-statische[s] Wohnen“ als „ein ewiges Migrieren“ (Di Cesare 2021, 193, 
mit Verweis auf Heidegger 1976, 343; 1984, 35). In Heideggers Landschaft 
scheine es „weder Beständigkeit noch Verwurzelung zu geben“; die Existenz 
werde dergestalt „dezentriert“, dass das Wohnen „sein Habitat im Fließen“ 
und Strömen des Flusses finde, „in dem das Bei-sich-Sein gemäß der ex-
zentrischen Dynamik der Existenz paradoxerweise immer schon ein Außer-
sich-Sein“ sei (Di Cesare 2021, 193). Daher könne das Wohnen „weder im 
Blut und Boden des Nationalsozialismus noch im jus sanguinis oder jus so-
lis“ seine Legitimation finden (ebd.). Dagegen ließe sich einwenden, dass 
auch Flüsse wie die Donau, Hölderlins ‚Ister‘, zum ‚Dritten Reich‘ dazuge-
hörten und dass Heideggers fließende Landschaft als solche noch keine Ga-
rantie gegen eine Blut- und Boden-Ideologie darstellt. 

Auch wenn man bei Heidegger keine „Apologie der Sesshaftigkeit“ 
und keinen „Kultus des Ortes“ (Di Cesare 2021, 194) finden kann, ist es 
doch schwer, sich Heidegger ohne seine Hütte in Todtnauberg, den be-
rühmten, sogar in einen Buchtitel eingegangenen Feldweg (sowie Holz-
wege) und die Schwarzwälder Landschaft vorzustellen, nicht zuletzt des-
halb, weil im Brief über den ‚Humanismus‘, wie Di Cesare ebenfalls er-
wähnt, die Heimatlosigkeit als ein das „Wesen des Menschen“ zu beschädi-
gen drohendes „Weltschicksal“ beschrieben wird (aaO., 197; vgl. Heidegger 
1976, 339) und der letzte Satz seines Textes die „Furchen“, welche das Den-
ken in die Sprache lege, mit den Furchen vergleicht, „die der Landmann 
langsamen Schrittes durch das Feld zieht“ (Heidegger 1976, 364). Schon die 
Ausdrucksweise und das agrarische Bild verorten Heidegger in einer spezi-
fischen Gegend. Für ihn ist die Sprache die „Behausung“ des Menschen 
(aaO., 323, vgl. 333 und 361). Hölderlins Elegie „Heimkunft“ auslegend, 
versteht Heidegger das Wort „Heimat“ nach eigener Aussage weder „pa-
triotisch“ noch „nationalistisch“, sondern „seinsgeschichtlich“: als „Zuge-
hörigkeit in das Geschick des Abendlandes“ und somit als „Nähe zum Sein“ 
(aaO., 338), wodurch die auf der „Seinsvergessenheit“ beruhende „Heimat-
losigkeit“ überwunden werden könne (aaO., 339). Hier zeigt sich eine 



Claudia Welz 
 

 

355 

Spannung in Heideggers Philosophie, welche einerseits die ontologische 
Unbehaustheit preist und andererseits mit Hölderlin nach einer Heimkunft 
sucht, wobei die Heimat im Westen und nicht etwa im Osten, Norden oder 
Süden gefunden wird. 

Heidegger lokalisiert sich selbst in der abendländischen, kontinen-
talphilosophischen Tradition und hat eine persönliche Vorliebe für einen 
schwäbisch sprechenden Dichter, dessen Ausdrucksweise ihm vertraut ist, 
weil er die Landschaften kennt, in welchen dergestalt gesprochen wird. Dies 
lässt sich dahingehend verallgemeinern, dass wir alle – unserer existenziel-
len Heimatlosigkeit zum Trotz – unser Zuhause je schon in Form unserer 
Muttersprache mit uns herumtragen, in welcher sich der lokale Dialekt und 
die dazugehörige Region verbinden (so die Konklusion von Krejberg 
Knudsen 2017, 92). Indem die Substantive der jeweiligen Sprache nach-
weislich an bestimmte Dinge geknüpft sind, wird in der Sprache eine ge-
wisse ‚Bodenhaftung‘ gewahrt, wenngleich die ‚Furchen‘ des Ackerbodens 
etc. auch metaphorisch zur Geltung kommen können.  

Zwar bietet Heideggers Ontologie, wie die Lebensgeschichte des Phi-
losophen zeigt, ausgezeichnete ideologische Anschlussmöglichkeiten an 
den Nationalsozialismus, doch soll hier kein ad hominem-Argument for-
muliert werden, das jegliche Heidegger-Rezeption ausschließen soll. Auch 
wenn Heidegger keine Heimatlosigkeit durch Migration im Sinn hatte, 
kann seine Theorie und Terminologie mit Gewinn aufgegriffen und umge-
deutet werden, sofern dies nicht unkritisch geschieht. Insbesondere Hei-
deggers Entdeckung, dass ‚Zuhause‘ und Sprache zusammengedacht wer-
den müssen, ist aufschlussreich.  

Dies zeigt sich u.a. daran, dass sie selbst von einem exilierten Wider-
standskämpfer gegen das Dritte Reich bestätigt wurde. Der in Österreich 
geborene, nach Belgien geflüchtete KZ-Überlebende Jean Améry alias Hans 
Chaim Maier, Sohn eines jüdischen Vaters und einer katholischen Mutter, 
nahm ein Schriftstellerpseudonym französischen Klanges an und wollte 
sich nach der Vertreibung seinen Heimatdialekt nicht mehr gestatten:  

„Meine Identität war gebunden an einen schlecht und recht deut-
schen Namen und an den Dialekt meines engeren Herkunftslandes. 
[…] Und auch die Freunde waren ausgelöscht, mit denen ich im Hei-
matdialekt gesprochen hatte. Nur sie? Aber nein, alles, was mein Be-
wußtsein angefüllt hatte, von der Geschichte meines Landes, das 
nicht mehr meines war, bis zu den Landschaftsbildern, deren Erinne-
rung ich unterdrückte […].“ (Améry 1977, 77f)  



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

356 

Die Kunstfotografin Rita Mendes-Flohr, die auf der karibischen Insel 
Curaçao aufgewachsen war, in Boston studierte und heute in Jerusalem 
lebt, gibt ebenfalls Ausdruck für den Gedanken, dass die Muttersprache, in 
ihrem Fall Papiamentu, ein portables Zuhause ist, a home away from home 
bzw. a home you can take with you wherever you go (Mendes-Flohr 2024, 
ohne Seitenzahlen). Allerdings hat die Sprache diese Funktion nur dann, 
wenn auch eine expatriate community in der Nähe ist: die Gemeinschaft 
derer, die dieselbe Sprache sprechen und einander verstehen. Fehlt diese 
Gemeinschaft, muss die Muttersprache aufgegeben werden. Mendes-Flohr 
ist mit Améry darin einig, dass der Verlust der Muttersprache nicht nur zur 
sozialen Entfremdung, sondern auch zur Selbstentfremdung führen kann, 
entfaltet sich die in der Muttersprache liegende Lebenskraft doch nur dort, 
wo sie zirkulieren und erwidert werden kann. 

 Diese aus eigener Erfahrung gewonnenen Einsichten zur Sprachge-
bundenheit der Heimat, welche von einem beispielhaften Exilierten und ei-
ner exemplarischen Migrantin unserer Zeit bezeugt werden, stehen in 
merkbarem Kontrast zu Di Cesares Darstellung in ihrer Philosophie der 
Migration, welche beansprucht, die Sicht der Migrant*innen zu priorisie-
ren. Aus Sicht der Migrant*innen weckt der Verlust der Heimat eine schwer 
erträgliche Form von Heimweh, die Mendes-Flohr zur ‚ewigen Outsiderin‘ 
(ebd.) macht und Améry, der sich dafür hasste, dass er seine (wegen man-
gelnder Entnazifizierung) verabscheute Heimat zugleich vermisste, dazu 
brachte, aus ethischen Gründen an seiner Bitterkeit und seinem Ressenti-
ment festzuhalten und schließlich Selbstmord zu begehen (s. hierzu Brud-
holm 2008). Die von Heidegger und Di Cesare romantisierte existenzielle 
Heimatlosigkeit des Menschen als einem stets Fremden wird den Erfahrun-
gen von Migrant*innen somit nicht ganz gerecht (vgl. z.B. Bromwich 1991). 

2.3 Di Cesares politische ‚An-Archie‘ und ihre Inspiration von Le-
vinas und Derrida 

Di Cesare macht die Migrant*innen zu Protagonist*innen „einer erneuerten 
an-archischen Szenerie“ (2021, 8). In ihrem Nachwort zur Philosophie der 
Migration definiert sie die arché als das die Souveränität von Staaten be-
gründende „Prinzip“ (aaO., 307), auf dem in ihren Augen „die Ideologie der 
Mauern, die immunitäre Politik der Zurückweisung“ und die Xenophobie 
beruhen (aaO., 308). Jürgen Manemann erklärt ihre anarchische „Revolte“ 
als Gegenzug zu Strategien der Immunisierung, der Autosegregation und 
Selbstabschottung, wodurch Di Cesare „eine Bresche in herrschende Ord-
nungsverhältnisse schlagen“ und „die staatszentrierte Ordnung auf Neues 
hin“ überschreiten wolle (Manemann 2025, 65).  



Claudia Welz 
 

 

357 

Di Cesare evoziert in diesem Zusammenhang die biblische Grün-
dungsszene Israels, den Auszug aus Ägypten als „eine Durchquerung“, ei-
nen „Übergang“ (Di Cesare 2021, 226), und erklärt, dass die Gründung „we-
der ein Prinzip noch einen Anfang“ (aaO., 227) (griech.: arché) darstelle. 
Das jüdische Volk sei an-archisch und vielfältig fremd, „die Spur des Exils 
in Israel“ bewahrend, was „dessen Verwurzelung“ verhindere und auf „ein 
anderes Israel inmitten von Israel“ (ebd.) verweise. Di Cesare ist darin 
Recht zu geben, dass die „Idolatrie der Verwurzelung“ (aaO., 229) zur Ver-
teidigung oder Eroberung von Land und im schlimmsten Fall zum Krieg 
führt, was sich gerade am Beispiel Israels/Palästinas immer wieder bestä-
tigt hat.  Der ger fungiert bei Di Cesare als eine Gegenfigur zu Verwurze-
lungsideologien: Er demaskiere „die Mythologie des Ursprungs“ und zer-
setze die arché, „indem er anerkennt, dass ihm andere immer schon  
vorausgegangen sind“ (aaO., 304). Verstünden sich alle als gerim oder als 
Nachkommen von einst Fremden, wäre es leichter, ein dauerhaftes Wohn-
recht für Flüchtlinge und Migrant*innen anderer Proveniens durchzuset-
zen.  

Di Cesare orientiert sich in puncto ‚An-Archie‘ an Levinas und be-
merkt treffend, er biete keine Ethik der Gastfreundschaft; vielmehr ent-
wickle er „eine Ethik als Gastfreundschaft“ (aaO., 264). Seine Kritik richte 
sich gegen das westliche Selbstverständnis des selbsterfüllten, souveränen, 
egozentrischen Subjekts, das den Anderen inkorporieren, integrieren und 
assimilieren wolle, anstatt aus sich selbst herauszutreten (vgl. aaO., 265). 
Levinas zufolge begründe nicht die Überwältigung, sondern der Empfang 
des Anderen das ‚Ich‘, noch bevor es sich fragen könne, ob es den Anderen 
aufnehmen kann oder nicht (ebd.). Nicht Odysseus, dessen Irrfahrt „den 
Durchgang durch das Fremde im Hinblick auf die Wiederaneignung seiner 
selbst symbolisiert“, sondern Abraham, „der in seiner ursprünglichen Ex-
zentrizität auf den Anderen zugeht“, bilde das Paradigma der Levinas’schen 
Ethik (ebd., mit Verweis auf Levinas 2002, 217ff. Abraham wird dort aller-
dings nicht genannt; vom Empfang ist u.a. auf S. 216, 221 und 223 die 
Rede).  

Hier steht die Frage im Raum, ob dieses ‚abrahamitische‘ Paradigma, 
das auf alle drei monotheistischen Weltreligionen zutrifft und von Levinas 
sogar als universalistische Grundstruktur aller menschlichen Subjektivität 
identifiziert wird, deren Selbstverschlossenheit je schon vom Unendlichen 
‚aufgebrochen‘ sei (vgl. Levinas 2002, 397, wo „die Struktur des Subjekts, 
das wie Odysseus nach jedem Abenteuer auf seine Insel zurückkehrt“, ei-
nem Ich entgegengesetzt wird, das sich „ohne Rückkehr“ aus sich heraus-
schwingt und sich „als das Sich eines Anderen“ wiederfindet), nicht noch 
grundlegender ist als die politische ‚An-archie‘ Di Cesares.  



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

358 

Denn ohne die gastfreie Aufnahme des/der Anderen bietet auch die 
‚An-Archie‘ einer prinzip- und anfangslosen Staatsbürgerschaft (ohne  
Voraussetzung einer vorgängigen Verwurzelung) keine Lösung des Prob-
lems, dass Millionen von Migrant*innen ihre Heimat verloren haben und 
anderswo eine neue suchen müssen. Ohne eine konkret realisierbare Auf-
nahme der an vielen Orten dieser Welt in Zeltlagern ‚gestrandeten‘ Geflüch-
teten, die der vom Unendlichen eröffneten Empfangsstruktur menschlicher 
Subjektivität entspricht, bleiben wir gefangen in der von Derrida herausge-
stellten „unauflösbare[n] Antinomie“ zwischen gesetzlich geregelter be-
dingter Gastfreundschaft und dem Ideal bedingungsloser Gastfreund-
schaft, das aber nicht in die politische Praxis übersetzt werden kann (Di 
Cesare 2021, 267; vgl. Fitzpatrick 2021). Di Cesare referiert diese Antino-
mie zustimmend, kommentiert aber kritisch, Derrida verbleibe in dem 
weitgehend von Levinas ererbten „Engpass zwischen Ethik und Politik“, 
dessen Auswirkungen „verhängnisvoll“ seien: „All diejenigen, die wie die 
humanitären Nichtregierungsorganisationen die schwierige Arbeit der Auf-
nahme übernehmen und diese an den Rändern der Infrapolitik praktizie-
ren, […] haben den Preis für diesen Engpass zu entrichten, der schließlich 
zu einer Desertion der Gastfreundschaft führen muss.“ (Di Cesare 2021, 
269) 

In ihrer „Erwiderung“ auf die Diskussionsbeiträge im Band Migra-
tion und Hospitalität: Im interdisziplinären Gespräch mit Donatella Di 
Cesare (2025) lässt sie jedoch keinen Zweifel daran, wie viel sie Levinas und 
Derrida, „diesen beiden großen Philosophen“, verdankt: „Meine Kritik des 
Souveränismus wäre undenkbar ohne die Reflexion von Levinas auf das 
souveräne Ego, das den Anderen eliminiert – bis hin zu Auschwitz. Ich habe 
nie behauptet, dass das Denken von Levinas oder das von Derrida unpoli-
tisch wäre. Vielmehr habe ich versucht, […] vor einer bestimmten Art des 
Verständnisses von Gastfreundschaft zu warnen, die, wenn sie als ‚Unmög-
lichkeitsfigur‘ angenommen wird, große Gefahr läuft, entpolitisiert zu wer-
den.“ (Di Cesare 2025b, 207)8  

 
8 Di Cesare setzt sich hier ab von Andreas Hetzel und Amanda Malerba, die ihr un-
terstellen, sie kritisiere Levinas und Derrida dahingehend, dass diese sich „einer 
ethischen Verleugnung des Politischen schuldig“ machen, so dass Gastfreundschaft 
„sich in keine konkrete politische Strategie überführen ließe“ (Hetzel & Malerba 
2025, 39). Hetzel und Malerba betonen zu Recht, dass sowohl Levinas als auch Der-
rida „ihr Eintreten für eine Ethik der Hospitalität zumindest immer auch politisch 
gedacht haben“ (ebd., mit Verweis auf Critchley 1999; Derrida 2011, 38; Derrida 
1998, 62; Eisenstadt 2003).  



Claudia Welz 
 

 

359 

Derridas Frage an Levinas war dementsprechend: Wie kann die 
Ethik der Gastfreundschaft in eine Politik der Gastfreundschaft überführt 
werden – gehört dazu die unbedingte Aufnahme von Fremden, „sharing 
with them our jobs, our schools, the food out of our mouths“ (so John D. 
Caputos Paraphrase: 2000, 309)? Das Recht auf Asyl, humanitäre Korri-
dore und Zufluchtsstädte weist Di Cesare als zweideutig aus, da diese nichts 
Wesentliches ändern an der Auffassung, Migration sei eine Art Ursünde 
oder gar Verbrechen: „Nur wenn die Gastfreundschaft in der Staatsbürger-
schaft verankert und in sie eingeschrieben ist, ist es möglich, beide neu zu 
denken.“ (Di Cesare 2025b, 208)9 

Di Cesare verabschiedet sich ausdrücklich vom Gedanken der Volks-
souveränität im Sinne von „Herrschaft, Autorität, Hierarchie, Uniformität 
und Homogenität“ und sucht stattdessen ein anderes Fundament des 

 
9 Vgl. auch Di Cesare 2021, 277, wo sie Derridas Vorliebe für die biblischen Asyl-
städte und sein Bestehen auf dem Bürgerrecht auf Gastfreundschaft kritisiert, weil 
dadurch die „exklusive Logik der Ausnahme bekräftigt“ werde, indem die Fremden 
denjenigen angenähert werden, die „sich eines Verbrechens schuldig gemacht“ ha-
ben.  

Di Cesares Verhältnis zu Levinas und Derrida wird diskutiert von Gaßmann 2025, 
der zunächst Di Cesares Kritik einer Gastfreundschaft, die als „weltfremd und un-
möglich zu gewähren eingestuft“ und deshalb in eine „außerpolitische Sphäre ver-
bannt“ wird, wiedergibt (ebd., 118, mit Verweis auf Di Cesare 2021, 260) und dann 
ihre Kritik an Levinas zu entkräften sucht. Gaßmann legt überzeugend dar, wie Le-
vinas das, was er bereits in Totalität und Unendlichkeit zu sagen suchte, in seinem 
zweiten Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht präzisierte 
(ebd., 122-129), angeregt durch Derridas Kritik („Gewalt und Metaphysik“ in: Der-
rida 2020, 125-235). Gaßmann verweist in diesem Zusammenhang auch auf eine 
Sammlung politischer Beiträge von Levinas (2007) und argumentiert, dass die ethi-
sche Verantwortung für den Anderen für Levinas „den konkreten Aufbau einer ge-
meinsamen Welt für alle Menschen“ (Gaßmann 2025, 128) bedeute – und deshalb 
eminent politisch ist. Die Forderung nach Integration sei deshalb „keine Abwertung 
von Andersheit“, sondern der Versuch, „ihr einen Raum zu eröffnen“ (aaO., 129). 
Levinas biete einen kritischen Maßstab: eine gemeinsame Sprache, eine gemein-
same Ordnung, gemeinsame Rechte und Pflichten im Austarieren miteinander kon-
kurrierender Ansprüche: „Die Einsicht darin, dass Gastfreundschaft die endliche 
Freiheit mit einer unendlichen Verantwortung konfrontiert“, bedeute keine Verun-
möglichung einer Politik der Gastfreundschaft, sondern politisiere sie nachgerade, 
„indem sie sie in das Endliche übersetzt, in Gerechtigkeit, Recht, Institution“ (aaO., 
130). 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

360 

Pluralismus, das sie im „Neo-Anarchismus“ (2025b, 203) von Giorgio 
Agamben, Jacques Rancière und Miguel Abensour findet, denen es um die 
„Anfechtung etablierter Herrschaftsverhältnisse“ und „Infragestellung von 
Grenzen und Ausschlüssen“ gehe (aaO., 204). Die demokratische Legiti-
mierung der Volkssouveränität habe „katastrophale Auswirkungen“ ge-
habt: In der „Errichtung von Lagern“ kulminiere die Exklusionslogik bür-
gerlich-demokratischer, aufgeklärter europäischer Gesellschaften, die „in 
den Kolonien nekropolitische Regime errichtet haben“ (ebd.). Statt die  
migrationspolitischen Strategien der „Fortifizierung und Abschottung“ 
weiterzuführen, will Di Cesare das Volk als „kompaktes Kollektivsubjekt“ 
(ebd.) aufgeben und die Figur des ansässigen Fremden „als demokratisches 
Subjekt par excellence“ (aaO., 205) mobilisieren. In ihrer Philosophie der 
Migration beschreibt sie ihre sowohl ethische als auch politische Vision wie 
folgt: „Der Begriff der Gastfreundschaft weitet und vertieft sich, bis er 
schließlich mit dem der Bürgerschaft übereinstimmt.“ (Di Cesare 2021, 
230)  

Annabel Herzog, Professorin für Politische Theorie, kritisiert diesen 
Zugang, denn Di Cesare gelinge es nicht, „die politischen Praktiken zu er-
läutern, die eine Staatsbürgerschaft qua Gastfreundschaft hervorbringen 
würde“ (Herzog 2025, 84). Zwar sei ihre phänomenologische Untersu-
chung nicht dazu gedacht, normative Richtlinien oder politische Reformen 
vorzuschlagen, aber damit ihr Modell einer nicht-autochthonen, entterrito-
rialisierten Staatsbürgerschaft „mehr als eine metaphysische Position ist“, 
„Phänomenalität erhält und die Realität beeinflusst“, brauche es soziopoli-
tische Instrumente, einen institutionellen Rahmen, juristische Regeln und 
Governance-Praktiken (ebd.). Während Di Cesare die Vorstellung ablehnt, 
dass Gastfreundschaft „unmöglich sei“ und „eine rein moralistische An-
wandlung jener Gutmenschen darstelle, die sich im erbaulichen Gebrauch 
des Ausdrucks ‚der Andere‘ sonnen“ (Di Cesare 2021, 269), versäumt sie es 
Herzog zufolge, „eine politische Instanz für eine realisierbare Praxis der 
Gastfreundschaft“ (Herzog 2025, 85) und der von ihr anvisierten Kohabi-
tation vorzuschlagen.  

Dieser Kritik kann ich mich anschließen, setzt gelingendes Zusam-
men-Wohnen mit ansässigen Fremden doch eine reale, politisch und juris-
tisch geregelte Aufnahme dieser Fremden voraus. Di Cesare stellt zwar die 
Frage nach der Aufnahme, beantwortet sie aber nicht. In ihrem Angriff auf 
liberale Kosmopoliten, die im Namen der Freizügigkeit für offene Grenzen 
eintreten, bemängelt sie, Migration werde auf individuelle Mobilität redu-
ziert und die entscheidende Frage der Aufnahme ignoriert (Di Cesare 2021, 
90). Die Notwendigkeit der Aufnahme steht demnach außer Frage, doch 
die Frage nach der Modalität des wirklichen Empfangens der Fremden 



Claudia Welz 
 

 

361 

bleibt offen. Dies bringt mich zum dritten Themenkomplex: der Annähe-
rung von Theorie und Praxis in gegenwartsrelevanten Einsatzfeldern. 

3. Anregungen zur praxisnahen Konkretisierung 

Im Folgenden werde ich Vorschläge machen, wie Di Cesares Skizze einer 
besseren Zukunft im Kontext multikultureller und -religiöser Kohabitation 
praxisnah konkretisiert werden kann. 

Di Cesare versteht Philosophen als „Migranten des Denkens“ (aaO., 
307), die auf provokative Weise Grenzen überschreiten und sie dadurch für 
Andere(s) öffnen – ohne dass die Philosophie in ihrer Eigenschaft als „Anti-
Solutionismus, dessen Aufgaben darin besteht, Breschen in vorgegebene 
Ordnungsmuster zu schlagen, Öffnungen zu sichern und das Offene zu be-
wahren“ (Manemann 2025, 58, mit Verweis auf Di Cesare 2020, 1027), zu 
einem bloßen Mittel oder zu einem praktischen Zweck instrumentalisiert 
wird. So verstandene Philosophie kann als „Problemlösungsverweigerungs-
praxis“ (Manemann 2025, 66) charakterisiert werden. Ohne dieses legitime 
Anliegen in Frage stellen zu wollen, behält die Philosophie m.E. auch die 
Aufgabe, ihren kritischen Möglichkeitssinn dergestalt ins Spiel zu bringen, 
dass ihr destabilisierendes Um-Denken keine bloße Utopie bleiben muss.  

Manche Leser*innen bekamen in der Tat den Eindruck, Di Cesares 
Philosophie der Migration sei eine im buchstäblichen Wortsinne u-topi-
sche, ortlose Theorie, die nirgends zur politisch relevanten Anwendung 
kommen kann. Gegen diese Auffassung spricht Di Cesares „Erwiderung“ im 
Diskussionsband, wo sie betont, dass ihr Konzept der Kohabitation kein Ge-
dankenexperiment sei – ein Verfahren, das sie „wegen seiner heillosen ethi-
schen Konsequenzen kritisiert“ habe (Di Cesare 2025b, 216). Dies bedeutet, 
dass Di Cesare selbst zwar nicht unbedingt an der praktischen Umsetzbar-
keit ihrer Theorie in dieser unserer (mehr oder weniger) gemeinsamen Welt 
interessiert ist, deren ethisch-praktische Folgen aber sehr wohl bedenkt. Di 
Cesares Anti-Solutionismus ist eine methodisch nachvollziehbare philoso-
phische Umgangsweise mit strukturell ungerechten Zuständen, die nicht 
nach vorschnellen, kurzsichtigen (Schein-)Lösungen sucht, sondern im 
Sinne eines normativen Negativismus gegen das Bestehende protestiert 
und dieses zumindest denkerisch verwandelt. 

Die Ethikerin Christine Pohl führt überzeugend aus, dass Gast-
freundschaft „as a total response to the needs of strangers, immigrants, re-
fugees and asylum seekers“ inadäquat sei, aber dennoch „a crucial compo-
nent of any response“ bleibe, denn weder interkulturelle Konflikte noch die 
Konsequenzen von Marginalisierung oder Viktimisierung können ohne 
Praktiken der Hospitalität gelöst werden, und ohne das Geschenk des 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

362 

Willkommenseins in einer Gemeinschaft und ein Netzwerk zwischen-
menschlicher Beziehungen könne niemand leben, geschweige denn sich 
wohlfühlen (Pohl 2006, 83). Freilich ist Gastfreundschaft nur eine Über-
brückungsmaßnahme, solange Fluchtursachen wie ökonomische, soziale 
und politische Ungerechtigkeit nicht bekämpft werden (vgl. aaO., 96). Des-
halb müssen auch die Grenzen an Zeit und Raum, Energie und menschli-
chen Ressourcen angesprochen werden, damit Freiwillige, NGOs und Ge-
meinden, die hilfsbereit und generös Gastfreundschaft praktizieren, nicht 
überlastet werden. Es geht also darum, auf mehreren Ebenen gleichzeitig 
anzusetzen: sowohl privat als auch öffentlich, national und international, 
lokal und global – in einer Kombination persönlicher und struktureller Ini-
tiativen (vgl. aaO., 100).  

In diesem Sinne schlage ich vor, gutes Zuhören als Geste der Gast-
freundschaft und als Teil der konkreten politischen Aufnahmepraxis zu ent-
falten. Zwar enthält das Zuhören als solches noch keine Garantie von Rech-
ten oder der Einbürgerung, wohl aber ist es die Voraussetzung von deren 
Zuteilung. Dabei soll der Verweis auf das Zuhören Di Cesares Konzept des 
Zusammenwohnens nicht etwa ersetzen, sondern es ergänzen. Die Notwen-
digkeit demokratischen Zuhörens ist bei Di Cesare vorausgesetzt, bleibt 
aber implizit. 

3.1 Zuhören als Geste der Gastfreundschaft und Teil der politischen 
Aufnahmepraxis 

Wie bereits beschrieben, sieht Di Cesare die Demokratie unauflöslich ver-
bunden mit der Anarchie, einer „Revolution der arché, der Macht, die vor-
gab und sich rühmte, ursprünglich zu sein“ (Di Cesare 2025b, 220). Die 
griechische Demokratie sei nicht einmalig gegründet, instituiert und  
etabliert worden, sondern überdauerte zunächst nur wenige Jahrzehnte, 
beginnend mit dem athenischen Aufstand von 508/509, schreibt sie im 
Diskussionsband, wo sie die Interdependenz von Demokratie und Gast-
freundschaft verdeutlicht: 

„Das erste Zeugnis, in dem das Wort demokratia vorkommt, ist ein 
Vers aus Die Schutzflehenden des Aischylos. Die Protagonisten sind 
durchweg Frauen, die vor häuslicher und familiärer Gewalt fliehen, 
Migrantinnen, die nach der Überfahrt über das Meer darum bitten, 
als Bürgerinnen aufgenommen zu werden. Sie, die von den nordafri-
kanischen Küsten kommen, sind erstaunt, als sie erfahren, dass es in 
dieser Stadt keinen König gibt. Das Volk wird über ihre Sache ent-
scheiden. Der erste performative Akt, in dem sich die Demokratie 
materialisiert, ist die Hand des in der Versammlung vereinten Volkes, 



Claudia Welz 
 

 

363 

das sich für die Gastfreundschaft entscheidet. Es gibt keine Demokra-
tie ohne Gastfreundschaft – es gibt keine Gastfreundschaft ohne De-
mokratie.“ (aaO., 221) 

Dieses Zitat erschließt sowohl den an-archischen Zugang Di Cesares als 
auch den Zusammenhang zwischen Hospitalität und dem Zuhören, das der 
demokratischen Abstimmung noch vorausgeht und somit die Grund- 
voraussetzung auch des obengenannten ‚ersten‘ performativen Akts ist, in 
dem sich die Demokratie materialisieren kann. Mein Vorschlag, Zuhören 
und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft zu verstehen, ist da-
her keine Alternative zu Di Cesares Philosophie der Migration und auch 
kein bloßes Supplement, das diese lediglich ergänzen würde. Vielmehr ist 
dieser Gedanke ihrem Zugang gewissermaßen inhärent, der Sache nach 
eingeschrieben als dessen conditio sine qua non. Und als solche verdient 
die Rolle des Zuhörens, explizit gemacht zu machen.  

Doch damit nicht genug: Zuhören ist nicht nur eine Grundvorausset-
zung der Demokratie, sondern auch ein ständiges Erfordernis, denn ohne 
Zuhören als politisch relevante Praxis sind demokratische Prozesse kollek-
tiver Selbstbestimmung nicht durchführbar, da sonst nur der jeweils Re-
dende bzw. die jeweils Machthabende eine Stimme hätte, nicht aber all die 
anderen, die ebenfalls angehört werden müssen, wenn sie denn mitent-
scheiden sollen. Der im Parlament und der demokratischen Zivilgesell-
schaft unerlässliche Rollentausch, ohne den niemand sein Wahlrecht wahr-
nehmen kann, lässt sich ohne den Willen, einander zuzuhören, nicht ge-
währen. Das Zuhören, verstanden nicht als reine Rezeptivität, sondern als 
ein wechselseitiges Geschehen, das dezidierte Hör-Akte auf beiden Seiten 
einschließt, ist überdies im Zusammenhang mit der Einbürgerungspraxis 
und dauerhaften Integration von Fremden essentiell.  

Philosophiegeschichtlich verankern lässt sich die Bedeutung wech-
selseitigen Zuhörens vor allem in der Dialogphilosophie (z.B. Franz Rosen-
zweig, Martin Buber) und der französischen Phänomenologie (z.B. Levinas, 
Derrida, Ricœur, Jean-Louis Chrétien). Dazu kommen die Einflüsse von 
und Wechselwirkungen mit religiösen Traditionen, insbesondere die der 
drei abrahamitischen Religionen (Judentum, Christentum und Islam), die 
sich auch im Denken von Philosophen wie Derrida niederschlagen. Di 
Cesare ist selbst sehr stark von Levinas und Derrida geprägt, die wiederum 
in der jüdisch-talmudischen Tradition verwurzelt sind. Levinas bezieht sich 
zudem vielfach auf Rosenzweig, dessen Abwehr totalitären Denkens beson-
ders in das erste Hauptwerk von Levinas, Totalité et infini, eingeht. Um 
diese Rezeptionslinie nachzuzeichnen, werde ich mich zuerst Repräsentan-
ten der französischen Phänomenologie (3.1.1) und dann den jüdischen 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

364 

Gründervätern der Dialogphilosophie, d.h. Rosenzweig und Buber (3.1.2) 
widmen, woraufhin auch nichtjüdische Gesprächspartner der Philosophie 
in den Blick kommen (3.1.3): Dietrich Bonhoeffer als ein Beispiel protes-
tantischen und Henri Nouwen als ein Beispiel katholischen Christentums 
sowie der den Islam untersuchende Forscher Louis Massignon, der u.a. für 
Derrida wichtig wurde. 

3.1.1 Französische Phänomenologie: Di Cesare definiert Gastfreund-
schaft Derrida folgend als „reine Offenheit gegenüber dem Ankömmling“ 
(Di Cesare 2021, 264, mit Verweis auf Derrida 2003, 78-83), der unerwartet 
eintrifft. Diese Offenheit dürfte die offenen Ohren der einander Zuhören-
den einschließen. Die nächste Frage ist, wie eine gemeinsame Verstehens-
grundlage mit unseren Mitmenschen gefunden werden kann, insbesondere 
dann, wenn die Ansässigen und die Neuankömmlinge verschiedene Spra-
chen sprechen. Die verbale Verständigung greift zu kurz, wenn nicht einmal 
ein minimaler Wortvorrat vorhanden ist. An den Grenzen der Worte 
kommt die Gestik ins Spiel. Ein gastlicher Gestus ist zum Beispiel ein Lä-
cheln, ein Gruß, eine ausgestreckte Hand. Als ‚Gastgeber‘ empfangen wir 
einander, indem wir einander zuhören und das Wort geben. Wenn der Gast 
spricht, eröffnet er umgekehrt auch einen Raum, in dem die Stimme des 
Gastgebers gehört wird, so dass sich die Rollen umkehren und der Gast zum 
Gastgeber des Gastgebers wird. Um mit Derrida zu sprechen: L'hôte devient 
l'hôte de l'hôte (Derrida 2007, 90). Keiner von beiden ist ganz bei sich zu-
hause, denn beide sind im Zuhören beim je Anderen.  

Die Grenze, welche die Gesprächspartner um sich herum gezogen ha-
ben, um die eigene Identität zu markieren, wird porös. Christine Abbt folgt 
der Journalistin Carolin Emcke in ihrer Beobachtung, dass Zuhören sub-
versiv sein kann, sofern das Fundament des Bestehenden, Gewohnten, Tra-
dierten unterlaufen und frag-würdig wird: „Erst durch das Zuhören tritt das 
Eigene für einen Augenblick zurück und öffnet sich für ein neues Thema, 
einen neuen Gedanken, eine neue Welt.“ (Abbt 2020, 79 mit Zitat von 
Emcke 2016) Abbt verweist ebenfalls auf Derrida, bei dem Zuhören als 
Gastfreundschaft die Bereitschaft meint, „eine Person vorübergehend auf-
zunehmen“ (Abbt 2020, 88). Einem Menschen, der andere nicht empfängt, 
sie nicht zum Reden bringt und ihre Stimme nicht vernehmen kann, „fehlt 
die Möglichkeit, zu seinen eigenen Einstellungen einen Bezug aufzubauen“ 
(aaO., 89). Ohne Zuhören keine Nachdenklichkeit und keine Selbstkritik!  

Der Phänomenologe Jean-Louis Chrétien hat das Zuhören dement-
sprechend als die erste Geste der Gastfreundschaft bezeichnet (Chrétien 
2004, 9). Für diese Geste ist weder das Vaterland noch die Muttersprache 
entscheidend. Aufmerksames Zuhören eröffnet die Möglichkeit einer Be-
gegnung unabhängig von der Herkunft der Gesprächspartner in spe. Wie 



Claudia Welz 
 

 

365 

postkoloniale Studien zeigen, ist es eine riesige Herausforderung, aber bit-
ter nötig, auf diejenigen hören zu lernen, die nicht nur unsere Sprache nicht 
sprechen, sondern auch ihre Stimme verloren haben: „If we are to have any 
hope in the transnational and intercultural potential contained in the idea 
of Europe, it is time to listen to those who have been marginalized and 
silenced.“ (Ifversen 2022, 293) 

Auf der Suche nach einem neuen Ethos für Europa nach dem II. 
Weltkrieg entwickelte Ricœur die Idee einer ‚linguistischen‘ bzw. ‚narrati-
ven Hospitalität‘ im Sinne einer interkulturellen Praxis des Erzählens, in 
welcher wir Gäste sind in den Erzählungen der je anderen und dadurch eine 
Vielzahl von Perspektiven kennenlernen, in welche wir uns mithilfe von 
Fantasie und Sympathie hineinversetzen können (vgl. Ricœur 1995, 5-8). 
Diese Praxis des Austauschs von Einsichten, Erinnerungen und religiöse 
Grundüberzeugungen ist auch ein Modell der Integration von Identität und 
Alterität (aaO., 3f). Das gesuchte neue Ethos werde aus der komplexen Ver-
wicklung von Lebensgeschichten und einer pluralen Lektüre historischer 
Begebenheiten geboren (aaO., 7). Die Phänomenologie und Hermeneutik 
werden dabei vereint.  

3.1.2 Dialogphilosophie auf der Grundlage biblischer und jüdisch-
talmudischer Tradition: Da Di Cesare wiederholt auf biblische Vorbilder 
der Gastfreundschaft verweist, die vom Gottesverhältnis des Menschen in-
spiriert sind, möchte ich diesen Zugang noch etwas vertiefen. Dass Men-
schen einander zuhören, ist keine Selbstverständlichkeit – und ist es nie 
gewesen, auch nicht im Verhältnis des Menschen zu Gott. In Psalm 95,7f 
steht die Aufforderung, doch das Herz nicht zu verhärten und die Ohren 
nicht zu verschließen heute, „so ihr seine [d.h. Gottes] Stimme höret“. Franz 
Rosenzweig, einer der Stammväter der modernen Dialogphilosophie, ver-
weist auf eine talmudische Legende aus Traktat Sanhedrin 98a, die ihren 
Ausgangspunkt im obengenannten Psalmvers nimmt: 

„[…] ein Rabbi trifft am Eingang einer Höhle den Profeten Elias (be-
kanntlich Vorläufer des Messias, nach Maleachi, Schlußvers) und 
fragt ihn: wo ist der Messias? Drinnen in der Höhle. Da geht er hinein 
und findet Messias da sitzen. Da fragt er: wann kommst du, Herr? 
Messias antwortet: Heute. Da geht er fröhlich hinaus und wartet bis 
zum Abend. Als aber Messias immer noch nicht kommt, sagt der 
Rabbi zu Elias: Messias hat gelogen; er sagte, er käme heute. Antwor-
tet Elias: er meinte […] ‚heute, wenn ihr auf meine Stimme hört‘“ (Ro-
senzweig 1979, 345, Brief 351 vom 5.2.1917). 

Die Voraussetzung dafür, dass der Messias, der Erlöser der Menschheit 
kommt, ist demnach, dass wir Menschen uns für ihn öffnen und ihm 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

366 

zuhören, sonst verpassen wir seinen Besuch, da wir nicht parat zum Emp-
fang sind. Gott erscheint hier als ein Gast, dessen Kommen lang ersehnt ist, 
das aber nicht offensichtlich ist, denn der göttliche Gast verbirgt sich in ei-
ner ungewöhnlichen Gestalt. Ethisch gesehen ist die Frage, wie die bereits 
Ansässigen den Fremden – auch den hierwohnenden – eine Gastfreund-
schaft erweisen können, die auch eines sich in Menschengestalt verbergen-
den Gottes würdig wäre. Umherwandernde Menschen wie etwa die drei 
Männer, die Abraham in Mamre besuchten (Genesis 18,1-33) oder diejeni-
gen, die von den Urchristen und -christinnen beherbergt wurden, können 
sich ja in der Tat als Bot*innen Gottes, als Engel herausstellen (Hebräer-
brief 13,2). 

Wie Rosenzweig sieht auch der jüdische Dialog- und Religionsphilo-
soph Martin Buber das Gottesverhältnis als ein an die Mitmenschlichkeit 
gebundenes Verhältnis. In seinem Buch Zwiesprache: Traktat vom dialo-
gischen Leben (1932) erzählt er die Parabel von einem gottbegeisterten 
Mann, der „aus den Bereichen der Geschöpflichkeit“ wanderte, „bis er an 
die Pforte des Geheimnisses kam“, anklopfte, und es ihn von drinnen an-
rief: „Was willst du hier?“ (Buber 1978, 35) Er antwortete, dass die Ohren 
der Sterblichen ihm taub waren: „So komme ich zu dir, daß du selber mich 
vernehmest und mir erwiderst.“ (ebd.) Doch die Stimme bat ihn umzukeh-
ren, „hier ist dir kein Ohr. In die Taubheit der Sterblichen habe ich mein 
Hören versenkt.“ (ebd.) In Bubers Interpretation weist Gott den Menschen, 
der sich direkt an den Allerhöchsten wandte, zurück „in den Raum der ge-
lebten Sprache, wo die Stimmen der Geschöpfe aneinander vorübertasten 
und eben im Verfehlen den ewigen Partner erreichen.“ (ebd.) Demnach 
kann das Gebet den Weg zu Gott nicht abkürzen, jedenfalls nicht das Reden 
miteinander ersetzen. Buber erklärt: „Wer mit den Menschen reden will, 
ohne mit Gott zu reden, dessen Wort vollendet sich nicht; aber wer mit Gott 
reden will, ohne mit den Menschen zu reden, dessen Wort geht in die Irre.“ 
(aaO., 34; s. hierzu Welz 2025b, 337-341) Gott weist folglich von sich weg 
und verweist uns stattdessen an unsere Mitmenschen, des faktischen Anei-
nander-Vorbeiredens zum Trotz. Dies kann als Ermutigung zum zwischen-
menschlichen Dialog gelesen werden, ungeachtet dessen, ob dieser intra- 
oder interreligiös oder nicht-religiös vonstatten geht.  

Nachdem die Rezeptionslinie von den beiden jüdischen Gründervä-
tern der Dialogphilosophie zur Phänomenologie nachgezeichnet ist, welche 
deshalb nicht unerheblich ist, weil Di Cesares Philosophie der Migration in 
hohem Maße von diesen Traditionen zehrt, soll nun der Zusammenhang 
von Zuhören und Gastfreundschaft in aller Kürze im Blick auf christliche 
und islamische Beiträge zur Wechselwirkung zwischen Philosophie und 



Claudia Welz 
 

 

367 

Religion expliziert werden, welche weitere Anknüpfungspunkte bzw. Iden-
tifikationsangebote bieten können. 

3.1.3 Die drei abrahamitischen Religionen in Wechselwirkung mit 
der Philosophie: Im Anschluss an Ricœur entfaltet Marianne Moyaert den 
Begriff interreligiöser Gastlichkeit, in welcher z.B. Menschen jüdischer, 
christlicher oder muslimischer Provenienz in hermeneutischer Offenheit 
Anteil nehmen an der Interpretation der heiligen Schriften der je anderen 
(Moyaert 2011, 95). Sofern beim scriptural reasoning die jeweiligen Ver-
treter*innen ihrer Religion selbst zugegen sind, wird dem Problem episte-
mischer Ungerechtigkeit durch das systematische Ignorieren oder Verzer-
ren gewisser Zeugnisse entgegengewirkt (vgl. Ku 2023, 6). Dissens wird als 
Teil eines authentischen multi-perspektivischen Dialogs begrüßt (aaO., 7). 
Auch non-verbale Rituale und Gesten gelebter Religion können in diesen 
Dialog einbezogen werden. Ohnehin gilt, dass aufgeschlossenes, gastfreies 
Zuhören überzeugender ist als alle Worte und Argumente – sowohl in reli-
giösen als auch nicht-religiösen Zusammenhängen. Zwar kann niemand 
alle Sprachen sprechen, aber alle können einander zuhören. 

Der von Di Cesare oft zitierte Derrida ist sowohl von dem jüdischen 
Phänomenologen Levinas als auch von dem Orientalisten Massignon, ei-
nem Pionier des katholisch-muslimischen Dialogs, inspiriert. Massignon 
bezog das Problem der Gastfreundschaft auf die Frage des Friedens in Ge-
rechtigkeit: „Solange wir Vertriebene nicht als Gäste Gottes behandeln, 
werden wir keine Lösung finden“, schrieb er 1949 über Palästina.10 Gast-
freundschaft verstand er auch als eine intellektuelle Anforderung: „Um den 
Anderen zu verstehen, darf man ihn nicht annektieren, sondern muss zu 
seinem Gastgeber werden.“11 Massignon argumentiert folglich nicht für die 
Aneignung des Anderen, sondern für Selbstdezentrierung und Offenheit. 
Wer Frieden wünscht, sollte das Land seines Nachbarn nicht besetzen, son-
dern ihm umgekehrt im Eigenen Raum zum Leben und Zeit zum Sprechen 
gewähren. Eine ähnliche Haltung hatte Buber, der 1938 vor den Nazis nach 
Palästina flüchtete und dort ein Land für zwei Völker aufbauen wollte (vgl. 
Buber 2018). Buber trat ein für ein echtes Gespräch, in dem sich Aufrich-
tigkeit und wechselseitige Anerkennung verbinden. 

Der holländische Priester, Professor, Psychologe und Schriftsteller 
Henri Nouwen hat in demselben Geist wie Buber und Massignon das 

 
10 Vgl. https://louismassignon.fr/idees-debats/idees-forces/hospitalite/, zitiert aus 
„La paix dans la justice en Palestine“ (1949) in: Écrits Mémorables, Bd. I, Bouquins 
Laffont 2009, 723 (meine Übersetzung). 

11 AaO., zitiert aus Opera Minora, Bd. II, 631 (meine Übersetzung). 

https://louismassignon.fr/idees-debats/idees-forces/hospitalite/


Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

368 

Zuhören als eine Form des Willkommenheißens und geduldigen Anneh-
mens des Anderen beschrieben, als eine Form geistlich-spiritueller Gast-
lichkeit, durch die Fremde dazu eingeladen werden, Freunde zu werden.12 
Auf ähnliche Weise verstand der protestantische Theologe und Wider-
standskämpfer Bonhoeffer das Zuhören als den ersten und wichtigsten Akt 
der Gottes- und Nächstenliebe: „Wie die Liebe zu Gott damit beginnt, daß 
wir sein Wort hören, so ist es der Anfang der Liebe zum Bruder, daß wir 
lernen, auf ihn zu hören. […] Wer aber seinem Bruder nicht mehr zuhören 
kann, der wird auch bald Gott nicht mehr zuhören“ (Bonhoeffer, DBW 5, 
82).  

Das Gegenteil jener Offenheit, die im Zuhören zum Tragen kommt, 
sind verschlossene (oder auf Kosten anderer verteidigte) Grenzen, deren 
Vieldeutigkeit, Durchlässigkeit oder Undurchlässigkeit im nächsten Ab-
schnitt thematisiert wird.  

3.2 Das Zuhören und die Dynamik von Grenzüberschreitungspro-
zessen 

Di Cesare widmet sich ausführlich der Ambivalenz von Grenzen. Grenzen 
werden vor allem dadurch interessant, dass sie überschritten werden kön-
nen. Dabei sind semantische, realpolitische und identitätstransformie-
rende Prozesse zu beachten: 

3.2.1 Semantisch, im Blick auf die Wortbedeutung, unterscheidet Di 
Cesare folgende Aspekte: Im lateinischen Sprachraum stelle die Grenze als 
confinium eine Linie dar, welche das Ende zweier Territorien markiert und 
von beiden Seiten anerkennt wird, während der limes unilateral festgelegt 
wurde (Di Cesare 2021, 245f). Das englische boundary verweise auf to bind, 
also verbinden, wohingegen das aus dem Slawischen entlehnte deutsche 
Wort Grenze die Trennlinie und das italienische Wort frontiera ein Einan-
der-Entgegentreten und Aufeinandertreffen bezeichne: „Im Gegensatz zur 
eingespielten Meinung ist die Grenze jedoch keine Linie, sondern ein Ort – 
ein Ort der Berührung und des Konflikts, der Begegnung und der Spannung 
zwischen Selbst und Anderem.“ (aaO., 246) Während Touristen in der Er-
wartung ihrer Rückkehr ausreisen, werden die Grenzen für Migranten „zu-
nehmend zu unüberwindlichen Schranken“ (aaO., 247), und 

 
12 Vgl. den Blog der Henri Nouwen Society vom 11. März 2018: „Listening as Spiri-
tual Hospitality“: https://henrinouwen.org/meditations/listening-spiritual-hospi-
tality/. 

https://henrinouwen.org/meditations/listening-spiritual-hospitality/
https://henrinouwen.org/meditations/listening-spiritual-hospitality/


Claudia Welz 
 

 

369 

Flüchtlingslager werden dadurch tragischerweise von vermeintlichen 
Durchgangsorten in ein permanentes ‚extraterritoriales‘ Niemandsland 
verwandelt. 

Di Cesare macht auf die Gefahr aufmerksam, dass der Fremde „zu 
einer Grenzfigur“ erstarrt, zu einem „peripheren Noch-nicht-Urbanisier-
ten“ oder einem „absoluten Ankömmling“, der nicht aufgenommen werden 
kann (aaO., 300). Die Figur des ansässigen Fremden dagegen teile „die po-
litisch-existenzielle Bedingung eines jeden Bewohners, der zugleich Frem-
der und Ansässiger ist“ (aaO., 303). 

Politisch gesehen ist das Thema Fremdheit nicht im Verhältnis zu 
Gott, sondern zu anderen Menschen virulent. Wie kann die Grenzüber-
schreitung hin zu dem bzw. der Anderen gelingen, ohne dass man sich von 
identitären Strömungen mitreißen lässt, welche die Fremdheit in Gänze 
aufheben wollen, und ohne dass die Fremdheit das Gemeinwesen zu spren-
gen droht, weil die es konstituierenden Menschen überhaupt nichts mehr 
gemein zu haben scheinen?  

3.2.2 Im Blick auf realpolitische Dimensionen der Grenzziehung und 
-überschreitung fragt Di Cesare nach einer möglichen Heimkehr bzw. Re-
patriierung der Fremden. Gegen die „doppelte Gefahr“ einer einfältigen 
Sesshaftigkeit und eines planetarischen Umherirrens wendet sie ein, Mi-
grieren sei nicht Umherirren, sondern „ein Heimischwerden, das stets auch 
eine Rückkehr einschließt“ (aaO., 231). Wohin aber sollen die gerim, die 
allzeit Fremden zurückkehren, wenn nicht in ihr jeweiliges Geburtsland 
oder ihre Wahlheimat? Und was tun, wenn „es keinen ursprünglichen Ort 
gibt, an den man zurückkehren könnte, das Zuhause verloren und die Wur-
zeln gekappt sind?“ (aaO., 232) Di Cesare schreibt, der Exilant begebe sich 
„auf den Weg einer Rückkehr, die weder Heimkunft noch Repatriierung“ 
sein könne; stattdessen kehre er zurück „an den Ort, zu dem er seiner Wahl 
nach berufen ist, nicht an den eines verwurzelten Bei-sich-Seins, sondern 
an den eines willentlichen Bei-dem-Anderen-Seins“ (aaO., 233).  

Dies klingt, als ob die Heimat und die Rückkehr nicht unbedingt  
geographisch verstanden wären, so dass man sich nicht an einen bestimm-
ten Ort in einem bestimmten Land begeben muss, um heimzukommen, 
denn beim Anderen können wir auch in der Fremde sein, und in Gedanken 
können wir einander sogar aus der Ferne nahe sein. Di Cesare unterstreicht 
jedoch, dass die Rückkehr nicht fiktiv sei; das Land der Rückkehr sei „ein 
konkretes Land“, das allerdings „als versprochenes nicht mehr anzueignen 
ist“ (ebd.). Hier ist der biblische Abraham Vorbild: Er bricht auf in ein Land, 
das Gott ihm zeigen will. Er weiß nicht im Voraus, wo er hingeführt wird. 
Analog dazu gehört uns das verheißene Land nicht selbst. Auch wenn wir 
‚angekommen‘ sind, trägt unsere conditio humana dennoch die Struktur 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

370 

des Exils an sich, meint Di Cesare: „Auch nach der Rückkehr kann der 
Exilant nicht vergessen, ein Gast auf Erden zu sein, er kann seine Kondition 
als ansässiger Fremder nicht mehr aus dem Weg räumen.“ (aaO., 234) 

Auch wenn wir zugestehen, dass wir existenziell heimatlos sind und 
unsere Wurzeln allenfalls im Himmel sind, weshalb unser irdisches Leben 
(nicht nur) in religiöser Optik als eine Art Pilgerreise erscheinen mag, stellt 
sich die Frage, ob diese Exilstruktur idealisiert werden sollte, sehnen sich 
doch vor allem Geflüchtete nach einem Zuhause, aus dem sie nicht wieder 
vertrieben werden – und zwar nicht nur nach einem ewigen, sondern auch 
nach einem irdischen Zuhause. Dies muss nicht unbedingt eigentumsba-
siert sein. 

3.2.3 Was die identitätstransformierenden Aspekte der Grenzüber-
schreitung angeht, ist Di Cesares Ausgangspunkt eine doppelte Identität. 
Wie bereits zitiert: „Der politischen Verfassung der Thora zufolge sind alle 
Bürger Fremde und alle Bewohner Gäste.“ (aaO., 230) Auch wenn die 
Grenze zwischen Bürgern und Fremden aufgehoben ist, bleibt die Frage of-
fen, wie das Zusammenleben gestaltet wird. Fühlen sich alle willkommen – 
und auf welche Grundrechte und Grundsätze wäre eine Willkommenskul-
tur gegebenenfalls aufzubauen? 

Individuelle und kollektive Identität gründet nicht nur in einem tem-
porären Wohnort, sofern Menschen zuvörderst in Beziehungen zuhause 
sind. Wir sind, wie Di Cesare schreibt, „Gäste allesamt, wechselseitig auf-
einander verwiesen, im Rahmen einer An- und Aufnahme der Fremdheit, 
die die einzige Auflage und Verpflichtung dieses Wohnens darstellt“ (aaO., 
234). Das Wort ‚Annahme‘ hat Konnotationen, die über das Gewähren einer 
Bleibe hinausgehen. Letztlich geht es um Anerkennung, die sich nur als 
wechselseitiger Prozess verwirklichen lässt, denn wer nur über andere herr-
schen will, ohne sie als gleichberechtigt anzuerkennen, kann das Aner-
kanntwerden durch jene, die er selbst nicht anerkennt, auch nicht genießen, 
weil es für ihn nicht zählt (vgl. Grøn 2009).  

Der gegenseitigen ‚Annahme‘ und Anerkennung entspricht der Rol-
lentausch von Gast und Gastgeber: Jeder Mensch ist beides in einer Person, 
manchmal auch simultan, wie etwa im dialogischen Sprechen und Zuhören. 
Die Grenze, die in diesem Fall überschritten werden muss, verläuft in un-
seren Köpfen und betrifft unser individuelles und kollektives Selbstver-
ständnis.  

3.3 Hörende Responsivität, Hospitalität und ökologische Krise 

Ein weiterer Themenkomplex betrifft die umweltethischen Implikationen 
von Di Cesares Entwurf. Wie bereits in Abschnitt 1.2.3 zitiert, schreibt Di 



Claudia Welz 
 

 

371 

Cesare ausdrücklich, der „Besitz von Wohnraum und dessen gewaltsame 
Aneignung“ habe zum Anthropozän geführt, und im eigentumsbasierten 
Wohnen sieht sie „die Ursache der heutigen ökologischen Krise“ (Di Cesare 
2025b, 217). Ihr Gegenentwurf gründet in einem biblischen Vorbild. Ihre 
Bibellektüre ist voraussetzungsreich, weshalb ich zum einen die religiöse 
Terminologie in eine allgemeinverständliche philosophische Terminologie 
übersetzen und zum anderen eine alternative Deutung der von Di Cesare 
herangezogenen Texte aus der Hebräischen Bibel präsentieren will.  

Di Cesare zufolge gründet sich die biblische Stadt „auf die Anwesen-
heit-Abwesenheit Gottes“ nach dem Muster „des Lagers in der Wüste“ (Di 
Cesare 2021, 224), das „von Mal zu Mal um die Stiftshütte, das ‚Zelt der 
Begegnung‘ herum errichtet wird, in dem man Aufnahme gewährt und fin-
det. […] Das Zusammensein entfaltet sich um die der Fremdheit überlas-
sene Leere herum.“ (aaO., 225) Das Sich-Zurückziehen, um für den Gast 
Platz zu machen, entspreche dem Modell der Schöpfung, bei der Gott „sich 
zurückziehend“ jene Leere hinterließ, „aus der die Welt und die Menschen 
hervorgegangen sind“ (ebd.).  

Di Cesare greift hier, ohne dies explizit zu machen, auf den kabbalis-
tischen Gedanken des Zimzum ( צמצום) zurück, d.h. der von Isaak Luria ver-
tretenen und u.a. von Hans Jonas aufgenommenen Idee der Selbstkontrak-
tion des zuvor allgegenwärtigen Gottes, der sich zusammen- und zurück-
zieht, um Platz zu machen für die Erschaffung des Weltalls und für die 
freien Entscheidungen des Menschen, der den durch die Selbstbeschrän-
kung Gottes entstandenen Hohlraum ausfüllen muss (vgl. Jonas 1987, 46-
48). In Genesis 1 (dem ersten Kapitel im ersten Buch Mose) dagegen ist von 
einer creatio ex nihilo zu lesen, d.h. einer Schöpfung aus dem Nichts, ohne 
dass von einem Rückzug Gottes aus der Welt die Rede wäre. Gott formte 
die Welt nicht etwa aus einem bereits bestehenden Stoff, sondern allein 
durch sein Wort und strukturierte mit diesem das Geschaffene, schied das 
Licht von der Finsternis usw.  

Anders wird die Schöpfung des Menschen (hebr.: adam) in Genesis 
2,7 beschrieben: Er sei aus dem Staub der Ackererde (hebr.: adamah) ge-
nommen, und „der HERR […] blies ihm den Odem des Lebens in die Nase“. 
Di Cesare zitiert diesen Vers und kombiniert ihn mit Genesis 2,15, wonach 
der Mensch in den Garten Eden gesetzt wurde, damit er ihn bebaue und 
bewahre (Di Cesare 2021, 225). Die Vertreibung aus dem Paradiesgarten 
nach dem Essen der verbotenen Frucht bedeute ein „existenzielles Exil, das 
den Menschen auf die Erde zurückdrängt“ (ebd.), von der er zwar ein Teil 
sei, die jedoch nicht der Ort seiner Vollendung sei.  

Erdverbundenheit ist in Di Cesares Augen etwas Negatives, so dass 
sie vom „Gefängnis der Erde“ spricht und die „Verwurzelten“ „Gefangene“ 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

372 

der adamah nennt (aaO., 226). Dass Um- und Mitweltschutz in der derzei-
tigen ökologischen Krise auch aus der Liebe zu und der Verantwortung für 
das uns Anvertraute erwachsen kann (vgl. Welz 2024), verliert Di Cesare 
dadurch aus dem Blickfeld. Denn die Befreiung vom ‚Gefängnis der Erde‘ 
bedeutet ja im Umkehrschluss das Abstandnehmen von allem Irdischen.  

Laut Exodus 19,5b und Psalm 24,1 dagegen ist die Erde „des 
HERRN“. Diese Verse können als Bejahung auch des Diesseits als Gott zu-
gehörig gelesen werden. Uns Menschen wird in diesen Versen die Erde als 
der Ort angewiesen, an dem wir verantwortungsvoll tätig sein sollen und an 
dem Gott mitten unter uns sein Königreich aufbauen kann. Die Hebräische 
Bibel spricht sich gegen eine metaphysische Hinterwelt aus; ebenso Bonho-
effer, der mit folgender Aussage zitiert sei: „Wer Gott liebt, liebt ihn als 
Herrn der Erde, wie sie ist; wer die Erde liebt, liebt sie als Gottes Erde“ 
(DBW 12, 267).13  

Bonhoeffer wendet sich sowohl gegen jenen Säkularismus, der auf 
Gott als Herr der Erde verzichtet, wie auch gegen ein Hinterweltlertum, das 
sich mehr fürs Jenseits als fürs Diesseits interessiert.14 Bonhoeffer versteht 
sein Christentum als einen raumzeitlich engagierten Glauben (vgl. Rayson 
2022, 92). Seine eschatologische Hoffnung beinhaltet keine Flucht in eine 
andere Welt, sondern richtet sich auf Gottes Reich, das schon in dieser un-
serer Welt anbricht (vgl. DBW 12, 267). Für uns Menschen bedeutet dies, 
dass wir unsere ethische Verantwortung für die gottgeschaffene Welt hier 
und jetzt wahrzunehmen haben (vgl. Rasmussen 1999, 218). Genau wie der 
sich von der Mystik ab- und der Dialogphilosophie zugewandte Buber (s. 
obiges Zitat aus Zwiesprache sowie Mendes-Flohr 1978) meint auch Bon-
hoeffer: Wir können nicht an der Welt vorbei zu Gott kommen, sondern 
bleiben an die Erde gebunden, wenn wir zu Gott wollen. Bonhoeffer gelingt 
es, das Diesseits und das Jenseits holistisch zusammenzuhalten und somit 
eine dualistische Anthropologie zu vermeiden.15  

Di Cesares rein negative Betonung unseres existenziellen ‚Exils‘ und 
unserer ‚Gefangenschaft‘ auf Erden gründet in einer selektiven Bibellektüre 

 
13 Für diese Pointe und die Bonhoeffer-Belege danke ich Kasper Andreas Bergholt. 

14 Vgl. DBW 12, 264, 266 und 267: „Es sind nun aber Hinterweltlertum und Säkula-
rismus nur die beiden Seiten derselben Sache – nämlich, daß Gottes Reich nicht 
geglaubt wird“.  

15 In seinem letzten Telegramm an den britischen Bischof George Bell schrieb Bon-
hoeffer über seine bevorstehende Hinrichtung: „this is for me the end, but also the 
beginning“ (DBW 16, 468). 



Claudia Welz 
 

 

373 

und steht in der Gefahr, die Erde als ein gottverlassenes Gebiet darzustel-
len, in dem weder Gott noch der Mensch wirklich zuhause sein kann. Wie 
Bonhoeffers schöpfungsbejahende Alternative zeigt, ist Di Cesares negative 
Auslegung der genannten Verse keineswegs zwingend. Die nächste Frage 
ist, wie sich das existenznötige Minimum an ‚Verwurzelung‘ im Sinne der 
Zugehörigkeit zu raumzeitlich verortbaren Mitgeschöpfen mit der Hoff-
nung auf Heterotopien und das sowohl immanente wie transzendente Got-
tesreich als Ziel unserer Lebenswanderung vereinen lässt. Das Ziel ist dort, 
wo der vom biblischen Gott gewollte universale Frieden verwirklicht ist 
(vgl. Jesaja 2,4; 11,6; 65,25): Friede zwischen einzelnen Menschen, zwi-
schen Nationen, zwischen Tieren und Menschen sowie zwischen Gott und 
Menschen.  

Folgen wir Di Cesare in ihrer Annahme, dass nicht die Zugehörigkeit 
zu einem bestimmten Ort auf Erden zählt, sondern allein die Zugehörigkeit 
zu menschlichen Gemeinschaften des Zusammenwohnens und zu einem 
Gott, dem als Schöpfer des Universums die ganze Welt gehört, muss sich 
der Mensch als Gast auf Erden verstehen – einer Erde, die er bewohnen und 
bebauen darf und für deren schonende Pflege und Kultivierung er unwei-
gerlich Mitverantwortung trägt (vgl. Genesis 2,15). Dies wiederum impli-
ziert ein neues, erweitertes Verständnis der Kohabitation, die sowohl un-
sere Mitmenschen als auch nichtmenschlichen Mitgeschöpfe umfasst. Auch 
im Zusammenhang eines sensibleren Umgangs mit der Natur bzw. unserer 
Umwelt hat das Zuhören m.E. eine Schlüsselfunktion, denn nur dann, wenn 
wir imstande sind, auch nonverbale Signale wahrzunehmen, können wir 
angemessen auf sie antworten, und die Wahrnehmung unserer speziell 
menschlichen Verantwortung wiederum gründet in unserer Responsivi-
tät.16 

Fazit und Ausblick: Aus Grenzen Möglichkeitsräume machen 

Zum Schluss seien die Hauptergebnisse der Diskussion von Di Cesares Phi-
losophie der Migration in drei Punkten zusammengefasst: 

1. Zur Figur des ansässigen Fremden: Einerseits hat Di Cesares Hin-
weis auf die biblische Figur des ger als Vorbild einen ausgleichend-egalisie-
renden Effekt, sofern sie auf anthropologische Grundbedingungen auf-
merksam macht, die alle Menschen miteinander teilen: Die Rolle des Gasts 

 
16 Dies habe ich in zahlreichen Vorträgen (inspiriert von Martin Bubers Dialogphi-
losophie) näher ausgeführt, vgl. meinen im Erscheinen begriffenen Artikel „Dialo-
gical Listening to Nature: Environmental Ethics Inspired by Buber“. 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

374 

und des Gastgebers ist vereint in jedem einzelnen Menschen, denn wir alle 
– selbst diejenigen, die eine Wohnung oder sogar ein Stück Land besitzen 
– sind darauf angewiesen, anderswo aufgenommen zu werden. Und nicht 
nur dies: Auch zuhause bleiben wir ‚Gäste und Fremdlinge‘, denn niemand 
kann das, was er oder sie besitzt, mit ins Grab nehmen. Unser Zuhause auf 
dieser Erde ist endlich und vergänglich, mögen wir auch auf dem Weg sein 
zu einem ewigen Zuhause, was die drei abrahamitischen Religionen auf ihre 
je eigene Weise bekräftigen.  

Andererseits verwischt das Selbstbild als ger – der, wie die philolo-
gische Analyse gezeigt hat, schon zu biblischen Zeiten gar nicht in allen Fäl-
len dauerhaft wohnhaft war – die in heutigen Zeiten entscheidende Diffe-
renz zwischen Menschen mit Bürgerrechten und jenen, die staatenlos ohne 
Pass auf der Flucht sind und nirgendwo als Bürger*innen anerkannt sind. 
Dass wir alle nur eine Zeitlang (nämlich zwischen Geburt und Tod) auf die-
ser Welt sind, kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass unser Aufenthalt 
‚hieniden‘ unter diametral verschiedenen Vorzeichen steht, je nachdem ob 
wir den Status von Staatsbürger*innen oder Migrant*innen haben. Verlie-
ren wir nicht die konkreten Probleme erzwungener Massenmigration aus 
dem Blickfeld, wenn wir uns mit einem generalisierten Selbstbild als exis-
tenziell heimatlose, aber nichtsdestotrotz irgendwo ansässige Fremde be-
gnügen und jegliche ‚Verwurzelung‘ in einem Land, einer Sprache oder Kul-
tur ablehnen? Braucht ein Mensch nicht zumindest ein Minimum an ‚Hei-
mat‘17 im Sinne einer fraglosen ‚Existenzberechtigung‘ und sozialen Zuge-
hörigkeit, um sich für ein Gemeinwesen engagieren zu können und wollen?  

Wie die bibelhermeneutische, historische und religionsphilosophi-
sche Untersuchung gezeigt hat, ignoriert Di Cesare die religiöse Anpas-
sungspflicht, die vom biblischen ger damals erwartet wurde. Eine religiöse 
Anpassungspflicht an die Mehrheitsreligion kann heute unmöglich von 
Migrant*innen anderer Religionen bzw. von nicht-religiösen Geflüchteten 
gefordert werden – schon gar nicht in säkularisierten Demokratien, welche 
sowohl Religionsfreiheit garantieren als auch die Freiheit gewähren, nicht-
religiös leben zu können, wenn jemand dies vorzieht.  

2. Zum Begriff der Kohabitation und Di Cesares Heidegger-Lektüre: 
Di Cesares Heidegger-Lektüre betont das Wohnen als Weiterwandern und 
erhebt die existenzielle ‚Heimatlosigkeit‘ zum Ideal, bleibt jedoch blind für 
die Spannungen in Heideggers Denken, beispielsweise das Bestreben des 

 
17 S. hierzu Améry 1977, 82, für den Heimat „Sicherheit“ ist und mit „Trauen-Ver-
trauen“ einhergeht. „Hat man aber keine Heimat, verfällt man der Ordnungslosig-
keit, Verstörung, Zerfahrenheit“ (aaO., 83).  



Claudia Welz 
 

 

375 

späten Heideggers, die ‚Heimatlosigkeit‘ aufzuheben in einem dichteri-
schen Wohnen im „Haus, das die Welt ist“, d.h. der Sprache, beispielsweise 
der alemannischen Mundart von Johann Peter Hebel (Heidegger 1957, 14). 
Das von Heidegger so hoch geschätzte bauernhafte Wohnen, das er moder-
ner Technologie und Architektur aus Glas und Stahl entgegensetzt, ist je-
denfalls alles andere als wurzellos und von der Erde entfremdet.  

Das systematische Anliegen meiner Kritik an Heidegger und Di Cesa-
res Heidegger-Rezeption ist es, eine Differenzierung einzuführen, die bei 
beiden fehlt: Wenn die menschliche Existenz generell als ein Außer-sich-
Sein (lat: ek-sistere) charakterisiert wird, gilt dies für alle, ohne dass Di 
Cesare oder Heidegger die verschärfte Situation der radikalen ‚Entwurze-
lung‘ durch erzwungene Migration angemessen von der ‚Heimatlosigkeit‘ 
bzw. ‚inneren Emigration‘ jener, die ihre ‚äußere‘ Heimat nie verlassen 
mussten, unterscheiden und die teuer erkauften Erfahrungen von Mi-
grant*innen berücksichtigen würden. Ganz im Gegenteil: Heimat- und 
Wurzellosigkeit wird ohne jeden Unterschied positiv beurteilt. Soweit da-
mit eine universelle ontologische Grundstruktur menschlicher Existenz be-
nannt wird, lässt sich dagegen auch nichts unternehmen. Aber jene Aspekte 
der Heimat- und Wurzellosigkeit, die einen ethischen bzw. politischen Ein-
satz erfordern, werden dabei vernachlässigt. 

Wie wir im Zusammenhang mit Fragen der ökologischen Ethik sa-
hen, muss Erdverbundenheit nicht unbedingt schlecht sein, sofern ein Be-
wusstsein der Vorläufigkeit menschlichen Daseins und Wohnens gewahrt 
bleibt und sofern der Kernbegriff der Kohabitation nicht nur auf menschli-
ches Zusammenleben, sondern auch auf artübergreifende Koexistenz bezo-
gen wird. Die Liebe zur Erde und den sie bewohnenden Wesen in ihrer Bio-
diversität kann geradezu als Motivation für den Um- und Mitweltschutz 
dienen. 

3. Zum Zusammenhang von An-archie, Demokratie und Hospitali-
tät: Di Cesare grenzt ihren an-archischen Zugang zur Demokratie von zwei 
Irrwegen ab: vom Totalitarismus auf der einen Seite und der Immunisie-
rung gegenüber Zugewanderten auf der anderen Seite. So heißt es in ihrer 
Replik auf die Beiträge im Diskussionsband: 

„Der Versuch, die anarchische Demokratie wieder ans Licht zu heben, 
ist auch ein Weg, den beiden aktuellen Gefahren ins Gesicht zu sehen: 
der Restauration der archischen totalen Herrschaft sowie der archi-
schen Rückführung des Demos auf den Ethnos. Deswegen ist gerade 
die Migration das Kaleidoskop, mit dem die totalitären Abwege der 
Demokratie vermessen werden können.“ (Di Cesare 2025b, 222) 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

376 

Das politische Gemeinwesen offen zu halten für Zuwandernde stärkt die 
wechselseitige Verpflichtung auf das, was kommun, also gemeinsam ist, 
und das ist zuvörderst unsere Menschlichkeit, die wir nur bewahren kön-
nen, indem wir sie miteinander teilen und auch an Fremden schützen. Das 
‚Wir‘ ist in diesem Fall keines, das ‚uns‘ von ‚den anderen‘ abgrenzen würde; 
vielmehr sind und bleiben ‚wir‘ verbunden mit ‚denen‘, die ‚bei uns‘ ankom-
men bzw. bei denen ‚wir‘ ankommen, sofern ‚wir alle‘ zu ein und derselben 
‚Menschheitsfamilie‘ gehören. 

Zur Präzisierung der Modalität, also der Art und Weise der Auf-
nahme von Neuankömmlingen in bereits bestehende Gemeinwesen, habe 
ich das aufmerksame Zuhören sowohl als ethische Praxis der Hospitalität 
wie auch als politische Bedingung und Erfordernis einer funktionstüchtigen 
demokratischen Öffentlichkeit präsentiert. Die so verstandene Aufnahme 
ist wechselseitig als Teil eines dialogischen Prozesses der Anerkennung des 
je Anderen. In diesem Prozess ist jede(r) abwechselnd hörend und spre-
chend, andere an- und aufnehmend sowie selbst von ihnen auf- und ange-
nommen.  

Der Theologe und Religionsphilosoph Romano Guardini schrieb 
dementsprechend: „Sieh, dies ist aller Gastfreundschaft tiefster Sinn: Daß 
ein Mensch dem andern Rast gebe auf der großen Wanderschaft zum ewi-
gen Zuhaus. Daß er für eine Weile ihm Bleibe gebe für die Seele, Ruhe, Kraft 
und das Vertrauen: Wir sind Weggenossen und haben gleiche Fahrt.“ (Gu-
ardini 2001, 38f) Auch und gerade dann, wenn nicht alle einstimmen kön-
nen in das religiöse Pilgerlied der überall fremd bleibenden Gäste auf Er-
den, die erst im Himmel bei ihrem göttlichen Vater ‚Wurzeln schlagen‘ kön-
nen, verdient Di Cesares Vision einer dauerhaften friedlichen Kohabitation 
verschiedener Menschen Unterstützung, sind wir doch alle angewiesen auf 
Wegbegleiter*innen, die uns Rast geben können auf unserer Lebensreise. 

Natürlich werden durch das gastfreie Zuhören andere Formen der 
Gastfreundschaft nicht ersetzt. Die geistige ‚Nahrung‘ tritt nicht an die 
Stelle der materiellen, und obwohl Rast und Ruhe auch im übertragenen 
Sinne verstanden werden können, ersetzen sie nicht das Dach über dem 
Kopf. Di Cesares Credo existenzieller Heimatlosigkeit ist denn auch mit der 
Verheißung (oder zumindest der Vorstellung) eines neuen, nicht nur tem-
porären Zuhauses für Geflüchtete kombiniert. Letzteres wiederum ist an 
gastfreundliche Orte, Menschen und entsprechende politische, kulturelle 
und diakonische Institutionen gebunden. Besonders dann, wenn die Ambi-
tion besteht, dass die neue Heimat nicht nur ein vorübergehendes Asyl sein 
soll und die Neuankömmlinge den bereits Ansässigen rechtlich gleichge-
stellt werden sollen, z.B. durch den baldigen Erhalt des Arbeits- und Wahl-
rechts, sind entsprechende public policies vonnöten.  



Claudia Welz 
 

 

377 

Die praxisorientierte institutionelle Dimension der Aufnahme 
kommt bei Di Cesare zu kurz, weshalb ihre These vage bleibt, denn es ist 
unklar, wie die neue Heimat denn gefunden bzw. geschaffen werden soll. 
Deshalb habe ich bei der Untersuchung der Dynamik semantischer, realpo-
litischer und identitätstransformierender Grenzüberschreitungsprozesse 
besonders den Zusammenhang von (Um-)Denken und Tun, von neuen 
Praktiken und einem neuen Selbst-Verständnis untersucht. Angesichts ei-
ner zunehmend polarisierten und polarisierenden öffentlichen Debatte 
sind entsprechende Steuerungsmaßnahmen von staatlichen, aber auch 
kirchlichen und anderen sozialen Akteuren erforderlich, die Populismus 
und Exklusion entgegenwirken (vgl. Jackelén 2019). 

Ein möglicher Ausweg aus ideologisch festgefahrenen Positionen 
und Oppositionen beginnt mit einem neuen Verständnis jener Grenzen, die 
uns Menschen voneinander trennen und uns gleichzeitig ungewollt zu 
Nachbarn machen. Mit Kaia Rønsdal lassen sich Grenzen als „spaces of pos-
sibilities, of encounters between groups, peoples, and religions“ (Rønsdal 
2021, 278) verstehen. Genau da, „where b/ordering separates and brings 
together“ (aaO., 280), können Grenzen Möglichkeitsräume werden. Die 
Grenze zwischen bereits Ansässigen und Neuankömmlingen verschiebt 
sich bzw. wird durchlässig, wenn wir uns alle als ‚ansässige Fremde‘ sehen, 
die wir auch in anderen Menschen antreffen und die wir selbst in der Be-
gegnung mit ihnen verkörpern. Sich selbst als einen Anderen erkennen, der 
für einen anderen Anderen da sein soll, ist der Anfang einer Bewegung auf-
einander zu.  

Ist der direkte Dialog auch schwierig, so ist er doch zugleich nötiger 
als je zuvor. Er beginnt mit der Bereitschaft zum Zuhören. Ein Selbstver-
ständnis als gerim kann bei ‚Grenzkonflikten‘ insofern weiterhelfen, als un-
nötige Grenzziehungen und Selbstabgrenzungen auf eine Praxis der Hospi-
talität hin überschritten werden, ohne dass eine Anpassungspflicht an die 
Religion(slosigkeit) der Majorität gefordert wird.  

Wie bereits ausgeführt, erschüttert die Figur des ansässigen Frem-
den in Di Cesares Augen das gängige Verständnis des Wohnens: Er „entäu-
ßert und entwurzelt es der Erde; entkoppelt es von Eigentum, Zugehörig-
keit und vom Haben und überführt es in das Sein, schließt es mit jenem 
Existieren in der Welt zusammen, das stets ein transitorischer Aufenthalt 
bleibt“ (Di Cesare 2021, 229f). Die Figur des ansässigen Fremden verwan-
delt aber nicht nur das Verständnis des Wohnens, sondern auch das jewei-
lige Selbstbild der Involvierten. Dies ist die Pointe der oben beschriebenen 
doppelten Perspektivumkehr bei Di Cesare.  

Die wechselseitige Transformation der Identität von Ansässigen und 
Zugewanderten ist möglich, wenn beide Seiten anerkennen, dass sie 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

378 

einander brauchen, so dass sie die Rahmenbedingungen einer neuen Mi-
grationspolitik gemeinsam gestalten wollen.18 Wenn dies geschieht, zeigt 
sich das ideengenerierende und praxisverändernde Potential jener abraha-
mitischen Traditionen, welche mit Fokus auf eine universalistische Denkart 
in allem Partikulären das Allgemeinmenschliche wiedererkennen. Dieser 
Denkart, die offen für Fremde ist, ohne sie sofort für sich vereinnahmen zu 
wollen, verdankt sich Di Cesares Philosophie der Migration. Wird Letztere 
konsequent weiterentwickelt, kommt sie der Völkerverständigung zugute 
und dient auch und gerade in säkularisierten, pluralistischen Gesellschaf-
ten einem friedvollen, gleichberechtigten Zusammenleben aller im Zeichen 
der Gastfreundschaft.19  

Literatur 

Abbt, Christine. 2020. „Zuhören: Nachdenklich werden. Ein subversiver Akt“. In 
Nachdenklichkeit, hg. Christine Abbt et al., Zürich: Diaphanes, 77-94. 

Améry, Jean. 1977. Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines 
Überwältigten, Stuttgart: Klett-Cotta. 

Benhabib, Sheyla. 2004. „On Hospitality: Rereading Kant's Cosmopolitan Right“. 
In The Rights of Others: Aliens, Residents, and Citizens, Cambridge: Cambridge 
University Press, 25-48. 

Bonhoeffer, Dietrich. DBW. Dietrich Bonhoeffer Werke, hg. Eberhard Bethge et al., 
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 1986-1999 (zitiert mit Bandnummer und 
Seitenzahl). 

Bromwich, David. 1991. „Alienation and Belonging to Humanity“. Social Research: 
An International Quarterly of Social Sciences 58 (1): Home – A Place in the 
World?, 139-157. 

Brudholm, Thomas. 2008. Resentment’s Virtue: Jean Améry and the Refusal to 
Forgive, Philadelphia: Temple University Press. 

 
18 Internationale Projekte und Netzwerke wie „A World of Neighbors“ (AWoN) ar-
beiten genau darauf hin, s. Schmiedel 2025, 241, der „a postmigrant ethics of just 
care for Europe” anvisiert. 

19 Mein besonderer Dank gilt zwei anonymen Gutachter*innen, deren gute Fragen 
und Kritikpunkte zu einer umfassenden Revision meines Artikels geführt haben.  



Claudia Welz 
 

 

379 

Buber, Martin. 1978. Zwiesprache: Traktat vom dialogischen Leben, Heidelberg: 
Lambert Schneider. 

–2018. Ein Land und zwei Völker. Zur jüdisch-arabischen Frage. Herausgegeben 
und eingeleitet von Paul R. Mendes-Flohr, Frankfurt: Jüdischer Verlag. 

Caputo, John D. 2000. „Adieu – sans Dieu: Derrida and Levinas“. In The Face of 
the Other and the Trace of God: Essays on the Philosophy of Emmanuel Le-
vinas, hg. Jeffrey Bloechl, New York: Fordham University Press, 276-311. 

Chrétien, Jean-Louis. 2004. The Ark of Speech, übers. Andrew Brown, London: 
Routledge. 

Critchley, Simon. 1999. The Ethics of Deconstruction: Derrida and Levinas, Edin-
burgh: Edinburgh University Press. 

Derrida, Jacques. 1998. Von der Gastfreundschaft, Wien: Passagen Verlag. 

–2003. Marx & Sons, übers. Jürgen Schröder, Frankfurt/Main: Suhrkamp.  

–2011. Adieu. Nachruf auf Emmanuel Lévinas, München: Carl Hanser Verlag. 

–2007. Von der Gastfreundschaft, hg. Peter Engelmann, 2. Aufl., Wien: Passagen. 

–2020. „Gewalt und Metaphysik: Essay über das Denken von Emmanuel Levinas“. 
In Die Schrift und die Differenz, übers. Rodolphe Gasché, 3. Aufl., Frank-
furt/Main: Suhrkamp, 125-235. 

Di Cesare, Donatella. 2016. Heidegger, die Juden, die Shoah, Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann. 

–2020. Von der politischen Berufung der Philosophie, übers. Daniel Creutz, Berlin: 
Matthes & Seitz (E-Book). 

–2021. Philosophie der Migration, übers. Daniel Creutz, Berlin: Matthes & Seitz. 

–2025a. „Wer sind die Migranten? Versuch einer Phänomenologie“. In Migration 
und Hospitalität. Im interdisziplinären Gespräch mit Donatella Di Cesare, hg. 
René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 15-27. 

–2025b. „Eine Erwiderung“. In Migration und Hospitalität. Im interdisziplinären 
Gespräch mit Donatella Di Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: No-
mos, 201-222. 

Eisenstadt, Oona. 2003. „The Problem of the Promise: Derrida on Levinas on the 
Cities of Refuge“. CrossCurrents 52(4): 474-482. 



Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

380 

Emcke, Carolin. 2016. „Heutzutage scheint Mitteilen wichtiger zu sein als Erleben. 
Da ist es fast schon subversiv, sich ganz auf jemand anderen einzulassen“. Süd-
deutsche Zeitung (29.7.2016). 

Fitzpatrick, Melissa. 2021. „Impossible Hospitality: From Levinas to Arendt“. In Ra-
dical Hospitality: From Thought to Action, New York, USA: Fordham Univer-
sity Press, 75-87. 

Gaßmann, Stefan. 2025. „Ende oder Endlichkeit der Gastfreundschaft? Donatella 
Di Cesares Philosophie der Migration im Gespräch mit Emmanuel Lévinas“. In 
Migration und Hospitalität. Im interdisziplinären Gespräch mit Donatella Di 
Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 117-130. 

Grøn, Arne. 2002. „Ethics of Vision“. In Ethik der Liebe. Studien zu Kierkegaards 
‚Taten der Liebe’, hg. Ingolf U. Dalferth, Tübingen: Mohr Siebeck, 111-122. 

–2009. „Dialectics of Recognition“. In Dialectics, Self-consciousness, and Recogni-
tion: The Hegelian Legacy, hg. Asger Sørensen, Morten Raffnsøe-Møller und 
Arne Grøn, Malmö: NSU-Press, 113-139. 

Guardini, Romano. 2001. Briefe über Selbstbildung, bearb. Ingeborg Klimmer, 11. 
Aufl., Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag. 

Heidegger, Martin. 1957. Hebel – Der Hausfreund, Pfullingen: Neske. 

–1976. Brief über den ‚Humanismus‘ in: GA 9: Wegmarken, hg. Friedrich-Wilhelm 
von Herrmann, Frankfurt/M.: Klostermann, 313-364. 

–1977. Sein und Zeit, in: GA 2, hg. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt/M.: 
Klostermann. 

–1984. Hölderlins Hymne ‚Der Ister‘ in: GA 53, hg. Walter Biemel, Frankfurt/M.: 
Klostermann. 

Herzog, Annabel. 2025. „Für eine ent-territorialisierte Heimat: Die Kritik der Sou-
veränität in Di Cesares Philosophie der Migration und Boyarins The No-State 
Solution“. In Migration und Hospitalität. Im interdisziplinären Gespräch mit 
Donatella Di Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 69-88. 

Hetzel, Andreas und Amanda Malerba. 2025. „Migration und Kohabitation: Revi-
sionen der Politischen Philosophie bei Donatella Di Cesare“. In Migration und 
Hospitalität. Im interdisziplinären Gespräch mit Donatella Di Cesare, hg. René 
W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 31-55. 

Ifversen, Jan. 2022. „Decolonial voices, colonialism and the limits of European li-
beralism: The European question revisited“. In Decolonizing Colonial Heritage: 



Claudia Welz 
 

 

381 

New Agendas, Actors and Practices in and beyond Europe, hg. Britta Timm 
Knudsen et al., London/New York: Routledge, 292-308. 

Jackelén, Antje. 2019. „Responsible Church Leadership in the Face of Polarization, 
Populism, Protectionism and Post-truth“. In Resisting Exclusion. Global Theo-
logical Responses to Populism, hg. Eva Harasta und Simone Sinn, Leipzig: 
Evangelische Verlagsanstalt, 25-34. 

Jonas, Hans. 1987. Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische Stimme, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Krejberg Knudsen, Nicolai. 2017. „At bo med Heidegger: En læsning af beboelses-
problematikken i det sene forfatterskab“. Res cogitans 12(1): 74-94. 

Ku, Eliana Ah-Rum. 2023. „The Hermeneutics of Hospitality for Epistemic Justice“. 
Religions 14 (2): 132. https://doi.org/10.3390/rel14020132.  

Levinas, Emmanuel. 2002. Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exterio-
rität, übers. Wolfgang Nikolaus Krewani, Freiburg/München: Alber. 

–2007. Verletzlichkeit und Frieden: Schriften über die Politik und das Politische, 
hg. Pascal Delhom und Alfred Hirsch, Zürich u.a.: Diaphanes. 

Lyotard, Jean-François. 1995. Ein Bindestrich. Zwischen „Jüdischem“ und „Christ-
lichem“, übers. Eberhard Gruber, Düsseldorf: Parerga. 

Manemann, Jürgen. 2025. „Ethischer Anarchismus. Philosophie und Migration“. In 
Migration und Hospitalität. Im interdisziplinären Gespräch mit Donatella Di 
Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 57-67. 

Mendes-Flohr, Paul. 1978. Von der Mystik zum Dialog: Martin Bubers geistige 
Entwicklung bis hin zu „Ich und Du“, Königstein/Ts.: Jüdischer Verlag im 
Athenäum Verlag. 

Mendes-Flohr, Rita. 2024. „Speaking Papiamentu – On Re-Connecting to My Na-
tive Tongue“. Rozenberg Quarterly (03.07.2024): https://rozenberg-
quarterly.com/speaking-papiamentu-on-re-connecting-to-my-native-tongue/ 
(ohne Seitenzahlen). 

Mosher, Lucinda, Elinor J. Pierce und Or N. Rose (Hg.) 2023. With the Best Inten-
tions: Interreligious Missteps and Mistakes, Maryknoll, New York: Orbis 
Books.  

Moyaert, Marianne. 2011. „Biblical, Ethical, and Hermeneutical Reflections on Nar-
rative Hospitality“. In Hosting the Stranger: Between Religions, hg. Richard 
Kearney und James Taylor, New York: Continuum, 95-108. 

https://doi.org/10.3390/rel14020132
https://rozenbergquarterly.com/speaking-papiamentu-on-re-connecting-to-my-native-tongue/
https://rozenbergquarterly.com/speaking-papiamentu-on-re-connecting-to-my-native-tongue/


Zuhören und Zusammenleben im Zeichen der Gastfreundschaft 
 

 

382 

–(2017). „Infelicitous inter-ritual hospitality“. Culture and Religion 18(3): 324-342. 

Nahnfeldt, Cecilia und Kaia S. Rønsdal. 2021. „Conceptions of dialogical hospitality. 
The ugly side of hospitality“. In Contemporary Christian-Cultural Values: Mi-
gration Encounters in the Nordic Region, New York: Routledge, 193-200. 

Nissen, Johannes. 2014. „Creating a Space for the Others: The Marginalized as a 
Challenge to Diaconia and Church – A Theological Perspective“. Diaconia: 
Journal for the Study of Social Practice 5(1): 31-46. 

Pohl, Christine D. 2006. „Responding to Strangers: Insights from the Christian Tra-
dition“. Studies in Christian Ethics 19(1): 81-101. 

Polak, Regina. 2025. „Umkehr: Auf dem Weg zu einer Politik der Gastfreundschaft“. 
In Migration und Hospitalität. Im interdisziplinären Gespräch mit Donatella 
Di Cesare, hg. René W. Dausner, Baden-Baden: Nomos, 187-197. 

Rasmussen, Larry. 1999. „The Ethics of Responsible Action“. In The Cambridge 
Companion to Dietrich Bonhoeffer, hg. John W. De Gruchy, Cambridge: 
Cambridge University Press, 206-225. 

Rayson, Dianne. 2022. „Time and Space in the Kingdom of God: Exploring Bonho-
effer’s Worldly and Earthly Christianity in the Anthropocene“. International 
Journal of Public Theology 16 (1): 89-101. 

Ricœur, Paul. 1995. „Reflections on a new ethos for Europe“. Philosophy & Social 
Criticism 21(5-6): 3-13. 

Rosenzweig, Franz. 1979. Briefe und Tagebücher, Bd. 1: 1900-1918, hg. Rachel Ro-
senzweig und Edith Rosenzweig-Scheinmann unter Mitwirkung von Bernhard 
Casper, Haag: Martinus Nijhoff. 

Rønsdal, Kaia. 2021. „As religion and migration intersect: Toward A World of 
Neighbours“. Dialog 60 (3): 278-284. 

Schmiedel, Ulrich. 2025. „Just Care: Ethics in A World of Neighbours“. In Living in 
A World of Neighbours: Activists and Academics in Conversation about Multi-
Faith Refugee Relief, hg. Ryszard Bobrowicz, Anna Hjälm und Ulrich Schmiedel, 
Eugene: Pickwick, Wipf and Stock, 229-243. 

Welz, Claudia. 2014. „Menschenwürde, Blickwechsel und Schamgefühl: Ethische 
Implikationen menschlicher Un-Sichtbarkeit“. Zeitschrift für evangelische 
Ethik 58(1): 21-39. 

–2015. „Introduction: Dialectics of In-Visibility in Religion, Art and Ethics“. In 
Ethics of In-Visibility: Imago Dei, Memory, and Human Dignitity in Jewish 
and Christian Thought, hg. Claudia Welz, Tübingen: Mohr Siebeck, 1-18. 



Claudia Welz 
 

 

383 

–2024. „Menschliche Schöpfungsverantwortung: Theologie und Poesie, Umwelt-
ethik und bildende Kunst“. In Konstruierte Schöpfung. Ein theologisches Motiv 
auf dem Prüfstand, hg. Gregor Maria Hoff und Julia Knop, Freiburg: Herder-
Verlag, 241-274. 

–2025a. „Between You and Me: Listening, Neighborly Love, and Second-Person Po-
etics“. In Neighborliness: Poetics, Politics, and Practices of Neighbor-Love, hg. 
Irina Hron und Håkan Möller, Stockholm: The Royal Swedish Academy of Let-
ters, History and Antiquities, 139-176. 
https://doi.org/10.62077/j8iyqu.snm69a. 

–2025b. Gehör für das Unsichtbare: Die Stimme der Stille und die Sprache des 
Gebets, Würzburg: Königshausen & Neumann. 

 

https://doi.org/10.62077/j8iyqu.snm69a



	Listening and Living Together in the Spirit of Hospitality: On Donatella Di Cesare’s Philosophy of Migration
	Eingang: Hospitalität und ihre Grenzen
	1. Di Cesares Philosophie der Migration
	1.1 Die doppelte Perspektivumkehr
	1.2 Die biblische Figur des Fremden
	1.3 Der Kernbegriff der Kohabitation

	2. Diskussion von Di Cesares Vision
	2.1 Di Cesares theologisch-politische Charta des ger
	2.2 Di Cesares Heidegger-Lektüre
	2.3 Di Cesares politische ‚An-Archie‘ und ihre Inspiration von Levinas und Derrida

	3. Anregungen zur praxisnahen Konkretisierung
	3.1 Zuhören als Geste der Gastfreundschaft und Teil der politischen Aufnahmepraxis
	3.2 Das Zuhören und die Dynamik von Grenzüberschreitungsprozessen
	3.3 Hörende Responsivität, Hospitalität und ökologische Krise

	Fazit und Ausblick: Aus Grenzen Möglichkeitsräume machen
	Literatur
	Leere Seite

