
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 2, 2025, S. 175–200 

www.praktische-philosophie.org 
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.8 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Kants Rechtsimperativ und zukünftige Gene-
rationen. Zur freien Willkür zukünftiger Gene-
rationen 

Kant's Legal Imperative and Future Generations. On the Free 
Will of Future Generations 

BJÖRN HÄRTEL, TU DARMSTADT 

Zusammenfassung: Der Beitrag untersucht, inwiefern das allgemeine Rechtsgesetz 
und der kategorische Rechtsimperativ aus dem ersten Teil der Metaphysik der Sit-
ten von Immanuel Kant, die Rechtslehre, mit Rechten zukünftiger Generationen 
vereinbar sind. Es wird gefragt, ob und wie ein Rechtsanspruch auf gleiche Freiheit 
zukünftiger Generationen berücksichtigt werden kann. Ausgang ist der kategorische 
Rechtsimperativ, der die äußere Handlungsfreiheit jeder einzelnen Person unter ei-
nem allgemeinen Gesetz sichern soll. Während dieser Anspruch für zeitgleich le-
bende Personen unmittelbar plausibel erscheint, wird ein Bezug auf zukünftige Ge-
nerationen problematisch: Zwar lässt sich ein apriorisches Recht auf gleiche Frei-
heit für zukünftige Generationen begründen, doch stößt die Verwirklichung dieses 
Rechts an naturgesetzliche Grenzen. Daraus ergibt sich eine Differenz zwischen 
Rechtsanspruch und Verwirklichung, die nur in Form einer vergleichbaren Freiheit 
wirklich wird. Um diese Kluft zu vermitteln, wird eine Ergänzung des Rechtsimpe-
rativs in Gestalt einer Generationenformel des Rechtsimperativs vorgeschlagen. Da-
mit wird gezeigt, dass Kants Rechtslehre prinzipiell offen für eine Berücksichtigung 
der freien Willkür zukünftiger Generationen ist. 

Es werden drei Hinsichten auf die freie Willkür zukünftiger Generationen 
unterschieden: Erstens der Anspruch auf ein mögliches Recht auf gleiche Freiheit 
zukünftiger Generationen, zweitens eine Vergleichbarkeit von äußerer Freiheit zwi-
schen Generationen und drittens eine notwendige Position, die versucht, die Frei-
heit zukünftiger Generationen mit der Freiheit heutiger Generationen zu vermit-
teln. 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

176 

Der Beitrag versteht sich als Versuch, Kants Rechtslehre durch die systema-
tische Einbindung des Rechts auf gleiche Freiheit zukünftiger Generationen zu ak-
tualisieren. Dabei geht es um die systematische Fragestellung, ob und wie für ein 
Recht auf gleiche Freiheit zukünftiger Generationen im Rahmen der kantischen 
Rechtslehre sinnvoll argumentiert werden kann. 
 
Schlagwörter: Freiheit, freie Willkür, Generationengerechtigkeit, Kant, zukünftige 
Generationen 
 
Abstract: This article examines the extent to which the general law and the catego-
rical legal imperative from the first part of Immanuel Kant's Metaphysics of Morals, 
the doctrine of law, are compatible with the rights of future generations. It asks whe-
ther and how a legal claim to equal freedom for future generations can be taken into 
account. The starting point is the categorical legal imperative, which is intended to 
secure the external freedom of action of each individual under a general law. While 
this claim seems immediately plausible for people living at the same time, a refe-
rence to future generations becomes problematic: although an a priori right to equal 
freedom for future generations can be justified, the realization of this right comes 
up against the limits of natural law. This results in a difference between legal entit-
lement and realization, which only becomes real in the form of comparable freedom. 
In order to bridge this gap, an addition to the legal imperative in the form of a ge-
nerational formula of the legal imperative is proposed. This shows that Kant's legal 
doctrine is in principle open to taking into account the free will of future generati-
ons. 

Three aspects of the free will of future generations are distinguished: first, 
the claim to a possible right to equal freedom for future generations; second, the 
comparability of external freedom between generations; and third, a necessary po-
sition that attempts to mediate the freedom of future generations with the freedom 
of present generations. 

This article is an attempt to update Kant's legal doctrine by systematically 
incorporating the right to equal freedom for future generations. The systematic 
question at stake is whether and how a right to equal freedom for future generations 
can be meaningfully argued within the framework of Kantian legal doctrine. 
 
Keywords: freedom, free will, intergenerational justice, Kant, future generations 

Einleitung1 

 
1 Ich danke Marcus Düwell und den anonymen Gutachter:innen für ihre konstruk-
tiven Kommentare. 



Björn Härtel 
 

 

177 

Freiheit als Prinzip, welche jeder Person Kraft ihrer Menschheit zusteht, 
fällt zugleich mit dem Prinzip der Gleichheit zusammen, so Immanuel Kant 
1797. Es soll demnach jeder Person qua Geburt ein Recht auf eine angebo-
rene gleiche Freiheit zustehen. Solange wir dies im Hinblick auf zeitgleich 
lebende Personen betrachten, scheint dieser Anspruch durchaus plausibel 
und zusicherbar zu sein. In ihrer Gegenständlichkeit unterliegt Freiheit da-
mit zuvorderst einer Räumlichkeit und nicht unmittelbar einer Zeitlichkeit 
in Bezug auf nachfolgende Generationen, weil sie in der Relation zwischen 
zeitgleich lebenden Personen gleichzeitig ist. Ein Gesetz der Freiheit, wel-
ches die maximale äußere (Handlungs-)Freiheit – bzw. die freie Willkür – 
jeder Person als Recht sichern soll, ist der kategorische Rechtsimperativ. 
Damit wird äußere Freiheit als Gegenstand und ein Rechtsgesetz der Frei-
heit von zeitgleich lebenden Personen zum Ausdruck gebracht. Ein Recht 
auf gleiche Freiheit als ein Rechtsanspruch, der allen derzeit lebenden Per-
sonen zukommt, ist nachvollziehbar. Wenn wir allerdings diesen Anspruch 
auch allen zukünftig lebenden Personen zusprechen wollen, wird fraglich, 
wie dieser Anspruch realisiert werden kann. Die Frage ist, wie der Gegen-
stand – die äußere Freiheit – unter einem kausalen Zeitverlauf zu denken 
ist. 

Im Lichte zukünftiger Generationen erscheint Kants Rechtsgesetz 
nicht mehr nur als Rechtlehre von zeitgleich lebenden Personen, sondern 
auch als ein „Nacheinander“. Daher soll in diesem Beitrag die Frage behan-
delt werden, inwiefern der freie Gebrauch der Willkür zukünftiger Genera-
tionen innerhalb des allgemeinen Rechtsgesetzes der Rechtslehre berück-
sichtigt werden kann. Die Diskussion bezieht sich auf den ersten Teil der 
Metaphysik der Sitten, die Rechtslehre (MSR). Es soll untersucht werden, 
ob und wie das allgemeine Rechtsgesetz und der kategorische Rechtsimpe-
rativ mit den Rechten zukünftiger Generationen vereinbar sind, ob und wie 
also deren Recht auf gleiche Freiheit berücksichtigt werden kann. Dabei 
geht es in diesem Beitrag nicht um eine exegetische Beschäftigung mit 
Kants Rechtslehre, sondern um die systematische Fragestellung, ob und 
wie für ein Recht auf gleiche Freiheit zukünftiger Generationen im Rahmen 
der kantischen Rechtslehre sinnvoll argumentiert werden kann.2 Kant hat 

 
2 Mir ist nicht bekannt, dass dieses Thema in der Kantforschung systematisch un-
tersucht wurde. Exemplarisch können folgende zwei Aufsätze angeführt werden: 
Stefano Lo Re bezieht sich auf einen nachhaltigen Eigentumsgebrauch in Kants 
Rechtslehre (Lo Re 2022). Hope Sample zieht Kants Ethik heran, um sich explizite-
ren Fragen in der Klimaethik zu widmen (Sample 2022). In diesem Beitrag wird 
versucht, Kants Rechtslehre in allgemeinerer Weise auf eine Vereinbarkeit der 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

178 

diese Frage nicht untersucht, wohl weil sie sich zu seiner Zeit nicht gestellt 
hat. Dieser Beitrag kann also als ein Versuch verstanden werden, das Recht 
auf den Gebrauch den freien Willkür zukünftiger Generationen in die kan-
tische Rechtslehre aufzunehmen. Eine juridische Begründung der freien 
Willkür zukünftiger Generationen ist im Vergleich zu einer rein morali-
schen Begründung vorteilhaft, weil im Recht die Möglichkeit eines legiti-
men Rechtszwanges berechtigter Ansprüche besteht. 

2 Einige Vorannahmen: 

Wenn von ‚freier Willkür‘ oder ‚äußerer Handlungsfreiheit‘ zukünftiger Ge-
nerationen gesprochen wird, können folgende drei Hinsichten gemeint 
sein: Erstens der Anspruch auf ein mögliches Recht auf gleiche Freiheit zu-
künftiger Generationen, zweitens eine Vergleichbarkeit von äußerer Frei-
heit zwischen Generationen und drittens eine notwendige Position, die ver-
sucht, die Freiheit zukünftiger Generationen mit der Freiheit heutiger Ge-
nerationen zu vermitteln. 

Mit dem zentralen Begriff der freien Willkür ist in der MSR das Ver-
mögen gemeint, nach Belieben Objekte durch die äußere Handlungsfähig-
keit hervorzubringen (AA VI, 213). Nach dem allgemeinen Rechtsgesetz, 
welches Kant in der MSR formuliert, soll man als Person äußerlich so han-
deln, dass der „freie Gebrauch der […] [eigenen] Willkür mit der Freiheit 
von jedermann nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen 
könne“ (AA VI, 231). Kant unterscheidet zwischen Willkür, welche sich zu 
einer Handlung verhält, und Wille, der auf den Bestimmungsgrund der 
Willkür abzielt. Willkür ist ein Vermögen, eine Handlung zu tun oder zu 
lassen, unabhängig davon, was Bestimmungsgrund der Willkür ist. Der 
Wille ist ein Vermögen, der den Bestimmungsgrund der Willkür beinhaltet. 
Dieser hat über sich keinen weiteren Bestimmungsgrund, sondern ist selbst 
die praktische Vernunft. (Wood 1999, 27) 

Darüber hinaus bestimmt der Wille die Gesetze und die Willkür die 
Maximen. Die Maximen sind im Menschen eine freie Willkür, wohingegen 
der Wille auf Gesetze gerichtet ist. Damit ist der Wille „weder frei noch un-
frei“ (AA VI, 226). Er unterliegt keinem Zwang, weil er nicht auf Handlun-
gen abzielt, sondern auf Gesetze hinausgeht, welche die Maximen der 
Handlungen bestimmen. Es kann nur die Willkür als frei bezeichnet werden 

 
freien Willkür zukünftiger Generationen zu untersuchen. Damit geht es um eine Be-
handlung der freien Willkür zukünftiger Generationen der Form nach. 



Björn Härtel 
 

 

179 

(AA VI, 226). Wenn in diesem Beitrag von Freiheit die Rede ist, gilt dies im 
Rechtskontext, als eine äußere Handlungsfreiheit (freie Willkür). 

Seinen Rechtsbegriff definiert Kant bereits in der Einleitung der 
Rechtslehre. Dieser sagt aus, dass „das Recht […] der Inbegriff der Bedin-
gungen [ist], unter denen die Willkür des einen mit der Willkür des anderen 
nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen vereinigt werden 
kann“ (AA VI, 230). Damit hat Kant das Recht nicht aus dem Prinzip der 
inneren Freiheit abgeleitet, sondern aus der reinen praktischen Vernunft, 
welche das Kriterium der allgemeinen Gesetzlichkeit beinhaltet. (Höffe 
1999, 52) Dieses „allgemeine Kriterium“ (AA VI, 229) ist vielmehr Kants 
generelles Moralkriterium und schließt auch das Recht in eine universalis-
tische Ethik ein. Außerdem beinhaltet der Rechtsbegriff zwei Seiten hin-
sichtlich der äußeren Handlungsfreiheit von Personen: Einerseits wird die 
Handlungsfreiheit eingeschränkt, weil ein geteilter und somit begrenzten 
Lebensraum eine Einschränkung mit sich bringt, andererseits zielt Kants 
Rechtsbegriff auf eine Freiheitssicherung ab. Freiheit darf nur aus einem 
legitimen Grund eingeschränkt werden. (Höffe 1999, 52 f.) 

Kant entwickelt aus dem Rechtsbegriff anschließend das Rechtsprin-
zip. Dieses lautet: „Eine jede Handlung ist recht, die oder nach deren Ma-
xime die Freiheit der Willkür eines jeden mit jedermanns Freiheit nach ei-
nem allgemeinen Gesetze bestehen kann“ (AA VI, 230). Das Rechtsprinzip 
ist anders formuliert, beinhaltet aber denselben Sachverhalt wie der 
Rechtsbegriff. Es blickt im Vergleich zum Rechtsbegriff nicht mehr objektiv 
auf den Sachverhalt, sondern subjektiv aus einer Rechtssicht. (Höffe 1999, 
54) Die Entwicklung des Rechtsbegriffs mündet schließlich im allgemeinen 
Rechtsgesetz: „Handle äußerlich so, daß der freie Gebrauch der Willkür mit 
der Freiheit von jedermann nach einem allgemeinen Gesetze zusammen be-
stehen könne“ (AA VI, 231). Das Gesetz hat die Form eines kategorischen 
Imperativs. Allerdings weisen der Rechtsbegriff und das Rechtsprinzip 
auch den Sachverhalt der Vereinbarkeit von äußerer Handlungsfreiheit 
nach einem allgemeinen Gesetz auf und können so, als Formulierungen des 
kategorischen Imperativs verstanden werden. (Höffe 1999, 55) 

In der Forschungsliteratur wird kontrovers diskutiert, wie sich dieser 
Rechtsimperativ zu Kants Moralprinzip verhält, welches er in der Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten und der 2. Kritik entwickelt. Während ei-
nige Autoren davon ausgehen, dass die Rechtslehre auf dem Moralprinzip 
aufbaut, gehen andere Autoren davon aus, dass die Rechtslehre einen vom 
Moralprinzip unabhängigen Rechtsimperativ einführt. (Steigleder 2002; 
Willaschek 2009) Ohne auf die Debatte eingehen zu wollen, sei nur kurz 
erläutert, warum ich die erste Position hier voraussetze. Klaus Steigleder 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

180 

verdeutlicht den Zusammenhang des Moralprinzips und des Rechts wie 
folgt:  

„Zum einen begründet er [der Kategorische Imperativ, B.H.] den 
Standpunkt der durch das Moralprinzip verpflichteten Personen. In 
dieser Perspektive ist der Kategorische Imperativ ein ‚ethisches‘ Prin-
zip, weil er alle kategorischen Verbindlichkeiten umfasst, also auch 
die Verbindlichkeit ‚pflichtgemäß aus Pflicht‘ zu handeln. Zum ande-
ren begründet der Kategorische Imperativ den Standpunkt der durch 
das Moralprinzip wechselseitig berechtigten Personen. In dieser Per-
spektive ist der Kategorische Imperativ ein ‚rechtliches‘ Prinzip und 
begründet im Grundsatz alle Pflichten, deren Einhaltung äußerlich 
erzwungen werden darf […] [und] führen wiederum auf Seiten einer 
verpflichteten Person zur Anreicherung oder einem Zuwachs der 
Perspektiven ihres Verpflichtetseins“ (Steigleder 2002, 147, Hervor-
hebungen i.O.). 

Kant schreibt, dass ein Gesetz oder eine Handlung „ethisch“ genannt wer-
den kann, wenn die Triebfeder der „Idee der Pflicht aus dem Gesetze zu-
gleich die Triebfeder der Handlung ist“ (AA VI, 219). Dagegen liegt eine ju-
ridische Gesetzessicht vor, wenn die Handlung ohne Rücksicht auf die 
Triebfeder, also ohne Rücksicht auf den Bestimmungsgrund der Willkür, 
geschieht. (AA VI, 214) Es liegen moralische und juridische Pflichten vor. 
In der rechtlichen Gesetzgebung sind die Pflichten nur äußerlich, weil 
durch diese Form der Gesetzgebung nicht verlangt werden kann, dass der 
Bestimmungsgrund zu dieser Handlung innerlich ist, also mit der Idee der 
Pflicht übereinstimmt. In der moralischen Gesetzgebung hingegen sind die 
Pflichten innerlich, d.h. es wird aus Pflicht gehandelt. Allerdings wird sich 
nicht nur auf innere Handlungen bezogen, sondern diese Pflichten gehen 
„auf alles, was Pflicht ist, überhaupt“ (AA VI, 219). 

Der Beitrag ist in drei Hauptabschnitte gegliedert. Im Abschnitt 3. 
gilt es die Frage zu beantworten, inwiefern eine gleiche Freiheit als An-
spruch für zukünftige Generationen gilt und wie dieser Anspruch in einem 
Rechtsstaat berücksichtigt werden muss. Im Abschnitt 4. werde ich zeigen, 
dass wir aus Erfahrung nur sagen können, dass zukünftigen Generationen 
eine vergleichbare Freiheit zukommen kann. Es stellt sich die Frage, wel-
ches allgemeine Gesetz der Freiheit vorliegt, wo nach striktem Recht etwas 
aufgeteilt werden kann. Abschließend stellt sich im Abschnitt 5. die Frage, 
wie das Recht auf gleiche Freiheit zukünftiger Generationen mit der Frei-
heit heutiger Generationen vergleichbar gemacht werden kann. 

 



Björn Härtel 
 

 

181 

3 Recht auf gleiche Freiheit als Anspruch 

3.1 Gleichheit und Freiheit als angeborenes Recht 

Kant sagt mit seiner Idee der allgemeinen Freiheit, dass diese eine gleiche 
Freiheit ist und jedem zukommt. Damit stellt sich zwingend die Frage nach 
zukünftigen Generationen. In der MSR legt Kant dar, dass das angeborene 
Recht nur ein einziges sein kann, welches ein Recht auf eine angeborene 
Freiheit als ein universelles Prinzip ist. (Bielefeldt 1998, 70) Freiheit ist für 
Kant die „Unabhängigkeit von eines Anderen nötigender Willkür […], so-
fern sie mit jedes Anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusam-
men bestehen kann, […] dieses einzige, ursprüngliche, jedem Menschen, 
kraft seiner Menschheit, zustehende Recht.“ (AA VI 237) Freiheit ist damit 
das apriorische Prinzip der ganzen Rechtsordnung Kants (Bielefeldt 1998, 
70). Außerdem führt Kant weiter aus, dass dieses angeborene Recht auch 
jedem Menschen gleichermaßen zukommt. 

Wie aber können Freiheit und Gleichheit als ein angeborenes Recht 
verstanden werden? Kann es ein Recht auf Freiheit geben, dass nicht allen 
in gleicher Weise zukommt? Es wird sich zeigen, dass die gleiche Freiheit 
in der angeborenen Freiheit mitbegründet ist.  

Eine untrennbare Verbindung von Freiheit und Gleichheit lässt sich 
beispielweise durch den Satz vom Widerspruch einsehen. Wenn versucht 
wird zu bestreiten, dass gleiche Freiheit nicht für jeden gilt, also nicht als 
angeborenes Prinzip postuliert wird, so läuft dieser Versuch in einen Wi-
derspruch. Nehmen wir an, eine Person sagt für sich, frei von äußeren 
Zwängen zu sein und dies in einem demokratischen Rechtstaat nach Kants 
kategorischem Rechtsimperativ, so würde diese Haltung nach dem Satz 
vom Widerspruch nicht zugleich jedem zukommen und nicht zukommen 
können. Denn dasselbe Prädikat („gleich“ im formgebenden Sinne) kann 
demselben Gegenstand („Freiheit“, im Sinne der freien Willkür) in dersel-
ben Hinsicht (hier als „angeborenes Recht“) nicht zugleich jemanden zu-
kommen und nicht zukommen. Hiernach ließe sich also sagen, dass das an-
geborene Recht auf gleiche Freiheit ein analytisches Urteil a priori ist und 
Gleichheit und Freiheit im Rechtsanspruch untrennbar miteinander ver-
bunden sind. Um den Widerspruch in der Verweigerung gleicher Freiheit 
zu stärken, kann auf eine Passage im Paragraphen E der MSR verwiesen 
werden: 

„Das Gesetz eines mit jedermanns Freiheit, notwendig zusammen-
stimmenden wechselseitigen Zwanges, unter dem Prinzip der allge-
meinen Freiheit, ist gleichsam die Konstruktion jenes Begriffs, d.i. 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

182 

Darstellung desselben in einer reinen Anschauung a priori, nach der 
Analogie der Möglichkeit freier Bewegung der Körper unter dem Ge-
setze der Gleichheit der Wirkung und Gegenwirkung.“ (AA VI, 232, 
Hervorhebungen i.O.) 

Der Widerspruch gibt den Zusammenhang zwischen Freiheit und Gleich-
heit im Sinne Kants wieder. Denn Kant scheint, hier durch eine Gleichheit 
der Wirkung und Gegenwirkung auf das dritte Newtonsche Axiom (Actio 
und Reactio) zu verweisen. In einer reinen Anschauung a priori ist äußere 
Freiheit dann diejenige Freiheit, die nach diesem physikalischen Grundsatz 
zu einer gleichen Wirkung und Gegenwirkung der Form nach führt. Daraus 
kann gelesen werden, dass Kant das „Prinzip der allgemeinen Freiheit“ mit 
dem strikten Recht a priori in Übereinstimmung sieht, also mit einem „not-
wendig zusammenstimmenden wechselseitigen [Zwang]“ (AA VI, 232) 
gleich ist.3 

Wenn das angeborene Recht auf gleiche Freiheit jeder Person, Kraft 
ihrer Menschheit zukommt, weil es ein universelles Prinzip ist, wird es auch 
zukünftigen Generationen zukommen, sobald sie geboren werden. Dieser 
Schluss ist jedoch keineswegs selbstverständlich. Er mutet nur an, dahin-
gehend plausibel zu sein, wenn folgende Annahmen getroffen und aner-
kannt werden: Erstens muss davon ausgegangen werden, dass es auch in 
Zukunft Menschen geben wird. Zweitens müssen uns diese Menschen hin-
reichend ähnlich sein. Sie müssen auf ähnliche biologische bzw. natürliche 
Ressourcen und auf eine ähnliche ökologische Umwelt angewiesen sein. 
Und drittens müssen wir davon ausgehen, dass unser derzeitiges Handeln 
Effekte auf die Umweltbedürfnisse zukünftiger Menschen haben wird. 
(Düwell und Bos 2018, 17 f.) Unter diesen Annahmen – diese können als 
zwei Prämissen zusammengefasst werden: der einer hinreichenden Ähn-
lichkeit zukünftiger Generationen und der einer Kontinuitätsprämisse – 
lässt sich mit den vorherigen Ausführungen sagen, dass das angeborene 
Recht, ein Recht auf gleiche Freiheit, auch zukünftigen Generationen zu-
kommen wird, sobald sie geboren werden. Das heißt nicht, wie wir sehen 
werden, dass zukünftigen Generationen auch eine gleiche Freiheit tatsäch-
lich zukommt. Allerdings werden sie diesen Rechtsanspruch geltend ma-
chen können. Es ist weiterhin zu betonen, dass dieses Rechtsprinzip nicht 

 
3 Mir es geht darum, auf der Linie Kants sein entwickeltes Verständnis von dem, 
was Recht nach Kant ist, fortzuführen. Damit sagt Kant zwar nicht, was striktes 
Recht nach einer allgemeinen Definition ist, sondern was Recht nach einer reinen 
Anschauung a priori sein sollte (Pogge 1998, 164).  



Björn Härtel 
 

 

183 

als ein abstraktes oder inhaltliches Prinzip, sondern als ein formgebendes 
Prinzip, welches sich unmittelbar auf den Inhalt von Rechten auswirkt, zu 
verstehen ist und damit im Recht durch den absoluten Geltungsgrund der 
Freiheit immer auf die Würde des Menschen zeigt. (Bielefeldt 1998, 71) Es 
lässt sich eine erste Hinsicht festhalten: Alle zukünftigen Generationen 
werden ein Recht auf gleiche Freiheit haben. 

3.2 Negative Freiheit und rechtsstaatlich positive Freiheit 

Kann es in einem Rechtsstaat gewollt sein, dass der freie Gebrauch der Will-
kür zukünftiger Generationen durch die Folgen des freien Gebrauchs der 
Willkür (weit) vorheriger oder derzeit lebender Generationen einge-
schränkt wird? Hierzu soll folgende Argumentation aufgezeigt werden: Da 
Menschen auch immer die Freiheit haben, anders als aus Pflicht oder recht-
mäßig zu handeln, zeigt sich Freiheit als negative Freiheit. Direkt daraus 
entspringt qua Vernunft die Idee und Verpflichtung zu einer positiven Frei-
heit, die ein gesetzgebendes Moment der äußeren Handlungsfreiheit bildet. 
Dadurch wird sich zeigen, dass wir die obige Frage mit einem „nicht-Wol-
len-können“ beantworten müssen. Es kann gezeigt werden, dass ein 
Rechtsstaat und dessen Volk4 es nicht-Wollen-können, dass zukünftige Ge-
nerationen kein Recht auf gleiche Freiheit haben werden, sofern der 
Rechtsstaat auf dem Rechtsimperativ beruht. Dahingehend wird sich je-
doch eine innere Spannung durch die Zeitlosigkeit des Imperativs und einer 
möglichen Gebrauchsendlichkeit von Ressourcen dieser Welt ergeben. Dies 
bildet ein Spannungsverhältnis des Rechtsimperativs hinsichtlich der Mo-
dalitäten eines „analytisch möglich“ – im Sinne von widerspruchsfrei mög-
lich – und eines „naturgesetzlich (un-)möglich“. Die Argumentation wird 
folgend detaillierter dargelegt. 

Der Begriff der negativen Freiheit lässt sich an folgendem Zusam-
menhang verdeutlichen: „Freiheit ‚von‘ bestimmten Gegenständen ist noch 
nicht unmittelbar eine Freiheit ‚von‘ den Gegenständen und der sie bestim-
menden Gesetzgebung überhaupt.“ (Honrath 2011, 61, Kursivschreibung 
von mir, B.H.) Die negative Freiheit zeigt sich, indem sie von Gegenständen 
und deren Gesetzgebung absieht (Honrath 2011, 63 f.). Als Menschen ken-
nen wir nach Kant diese Freiheit nur als „negative Eigenschaft in uns“ (AA 
VI, 226), was bedeutet, dass wir uns von Gegenständen distanzieren 

 
4 In diesem Beitrag werden die Begriffe Volk und Bürger:Innen nur insofern syste-
matisch verwendet, indem der Begriff Volk eine Menge von Bürger:innen und des-
sen vereinigten Willen repräsentiert (AA VI, 311; AA VI 313). 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

184 

können, weil zwischen uns als Subjekte und den Gegenständen als auch ih-
ren äußerlichen Gesetzmäßigkeiten immer schon eine Distanz besteht. 
Denn wir können nach Belieben handeln. Die negative Freiheit zeigt sich so 
als das „Nicht gegenüber der unbedingten Geltung der Naturgesetze“ (Hon-
rath 2011, 65) von äußeren Gegenständen. In der negativen Freiheit zeigt 
sich damit ein anders-Handeln-können gegenüber von Naturgesetzen. Nur 
so kann sich der Mensch als frei denken. (Honrath 2011, 79) Die negative 
Freiheit ist damit ein notwendiges Moment der Freiheit und zeigt den ein-
zelnen Menschen als freies Subjekt. Der Mensch kann nur als freies Wesen 
verstanden werden, wenn er auch anders als gut handeln kann. (Honrath 
2011, 3 ff.) Freiheit als negative Freiheit ist daher als freie Willkür um ihrer 
Freiheit willen zu verstehen (Honrath 2011, 82). Allerdings liegt im Men-
schen auch ein Vermögen zur reflexiven Distanz zu sich selbst und diese 
bringt auch ein Bewusstsein in der Form der positiven Freiheit hervor 
(Honrath 2011, 66). Positive Freiheit schränkt sich um ihrer Freiheit willen 
selbst ein und ist damit ein begrenzendes Maß der negativen Freiheit. 
(Honrath 2011, 84) 

Damit zeigt sich, dass eine negative Freiheit, die eine freie Willkür 
ohne Maß ist, in eine sich selbstgesetzte Freiheit umschlägt, dadurch dass 
der Mensch eine reflexive Distanz zu sich selbst aufweist. Diese selbstge-
setzte Freiheit kann als positive Freiheit bezeichnet werden und ergibt sich 
aus sich selbst im Subjekt. Positive Freiheit ist daher eine Form der Frei-
heit, welche aus einer reflexiven Distanz des Menschen zu sich selbst ent-
springt. Denn die positive Freiheit stellt ein gesetzgebendes Vermögen dar, 
was die „Einheit von Allgemeinheit und Einzelheit vernünftiger Subjektivi-
tät“ (Honrath 2011, 87) bewusst macht. Wie kann allerdings diese Einheit 
von Allgemeinheit und Einzelheit der Freiheit vernünftiger Subjektivität 
verstanden werden? In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten schreibt 
Kant:  

„[Die] Freiheit, ob sie zwar nicht eine Eigenschaft des Willens nach 
Naturgesetzen ist, darum doch nicht gar gesetzlos, […] muß vielmehr 
eine Kausalität nach unwandelbaren Gesetzen, aber von besonderer 
Art, sein; denn sonst wäre ein freier Wille ein Unding. […]; was kann 
denn wohl die Freiheit des Willens sonst sein, als Autonomie, d.i. die 
Eigenschaft des Willens sich selbst ein Gesetz zu sein?“ (AA IV, 446 
f.) 

In diesem Kontext zeigt sich, dass freie Willkür aufgrund einer Selbstge-
setzgebung durch die Prinzipien der Vernunft, des freien Willens, möglich 
ist. Die (einzelne) freie Willkür ist damit keine negative Freiheit ohne Maß, 



Björn Härtel 
 

 

185 

sondern wird in den Horizont der Allgemeinheit gerückt, indem sich das 
Subjekt die Prinzipien der Vernunft selbst setzt. (Honrath 2011, 88 f.) Das 
allgemeine Rechtsgesetz sagt zwar einerseits, dass die freie Willkür nicht 
durch ein Hindernis eingeschränkt werden darf und die Begrenzung der ei-
genen freien Willkür auch nicht zur Maxime eigener Handlungen aus 
Pflicht werden soll – das ist eine Forderung der Ethik. Andererseits muss 
die eigene freie Willkür mit jedermanns Freiheit nach einem allgemeinen 
Gesetz zusammen bestehen können (AA VI, 230 f.). Dementsprechend be-
sagt das Recht, dass „jedem Handlungsfähigen gegenüber jedem anderen 
Handlungsfähigen jene Handlungsfreiheit zukommt, die mit der gleichen 
maximalen Handlungsfreiheit jedes Handlungsfähigen vereinbar ist“ 
(Steigleder 2011, 136). Eine rechtsstaatlich positive Freiheit muss daher als 
ein formgebendes Prinzip verstanden werden, welches eine Sicherung ne-
gativer Freiheit für jeden gleichermaßen ermöglichen soll. Dieser Zusam-
menhang führt zum kategorischen Rechtsimperativ. Mit diesem ist die Idee 
eines unbedingten Sollens verbunden, in dem ein allgemeines Gesetz und 
die eigene freie Willkür enthalten sein muss (Honrath 2011, 133). 

Eine selbstgesetzte Freiheit ist daher grundlegend für eine rechts-
staatliche Ordnung und ergibt eine Notwendigkeit, diese Ordnung für die 
eigenen Handlungen verbindlich anzuerkennen. Das bedeutet nicht, dass 
die staatliche Ordnung über den Willen eines Volkes eines Rechtsstaates 
herrscht, sondern dass die staatliche Ordnung von einem vereinigten Wil-
len des Volkes heraus entspringt (AA VI, 311) und das zusammenbestehend 
unter Rechtsgesetzen, sofern diese Gesetze „a priori notwendig […] sind“ 
(AA VI, 313). Das Volk ist damit der Souverän des Staates. Die Glieder eines 
Rechtsstaates (das Volk) müssen sich damit einem vereinigten Willen aller 
unterwerfen und diesen Willen anerkennen, weil auf den Prinzipien einer 
rechtlichen praktischen Vernunft verpflichtende Gesetze gestaltet werden, 
die vom vereinigten Willen ausgehen. (Steigleder 2002, 204) Daraus folgt, 
dass der Staat befugt ist, sich nach Gesetzen der Freiheit zu formieren und 
zu erhalten. Hierzu schreibt Kant, dass es 

„drei verschiedene Gewalten [sind] […], wodurch der Staat […] seine 
Autonomie hat, d.i. sich selbst nach Freiheitsgesetzen bildet und er-
hält. – In ihrer Vereinigung besteht das Heil des Staates […] worunter 
man nicht das Wohl der Staatsbürger und ihre Glückseligkeit verste-
hen muß, denn die kann […] im Naturzustande, oder auch unter einer 
despotischen Regierung, viel behaglicher und erwünschter ausfallen; 
sondern den Zustand der größten Übereinstimmung der Verfassung 
mit Rechtsprinzipien versteht, als nach welchem zu streben uns die 
Vernunft durch einen kategorischen Imperativ verbindlich macht.“ 
(AA VI, 318, Hervorhebung i. O.) 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

186 

So macht es die Vernunft notwendig, nach der maximalen Deckung der 
„Verfassung nach Rechtsprinzipien“ (Steigleder 2002, 204) zu streben und 
diese zu erhalten und zu verbessern (Steigleder 2002, 204). Das heißt auch, 
dass ein Rechtsstaat befugt ist, das Recht eines „Anspruchs auf einen glei-
chen maximalen Spielraum der Ausübung äußerer Handlungsfreiheit“ 
(Steigleder 2002, 198) zu wahren und ggf. zu erzwingen, denn das schulden 
sich alle handlungsfähigen Personen eines Staates. Das bedeutet, dass ein 
Recht auf gleiche Freiheit im Rechtsstaat besteht und es von einem Rechts-
staat nicht gewollt sein kann, ein Recht auf gleiche Freiheit für zukünftige 
Generationen zu verwehren oder einzuschränken. Denn das würde in der 
Negation dem Prinzip der angeborenen gleichen Freiheit und dem Rechts-
imperativ widersprechen. 

3.3 Apriorischer Rechtsanspruch zukünftiger Generationen auf 
gleiche Freiheit 

Mit dem Anspruch auf gleiche Freiheit geht ein rechtstaatliches „nicht-Wol-
len-können“ (Höffe 1992, 139) einher. Es muss gefragt werden, ob wir es 
widerspruchslos wollen können, dass der freie Gebrauch der Willkür einer 
zukünftigen Generation durch die Folgen des freien Gebrauchs der Willkür 
(weit) vorheriger oder derzeit lebender Generationen eingeschränkt wird. 
Es wäre durchaus möglich, dass diese Maxime gedacht werden kann, weil 
man lieber seiner eigenen freien Willkür Vorzug gewährt. Allerdings kann 
die Maxime der praktischen Vernunft nach in einem Rechtsstaat nicht ge-
wollt werden, weil sie dem Anspruch widersprüchlich sein würde. Daraus 
folgt meiner Ansicht nach ein nicht-Wollen-können der Einschränkung 
gleicher Freiheit, also der Degradierung eines Rechts auf gleiche Freiheit 
als Allgemeinheit vor dem Gebrauch freier Willkür als Einzelheit.5 Ich 
meine, dass sich dieser Schluss im Allgemeinen auch mit anderen Schlüs-
sen dieser Art deckt.6 Es geht damit um eine prinzipielle Offenheit der Idee 
des Rechtsstaates für die Zukunft, u.a. seiner Existenz und dessen zukünf-
tigem Volk und nicht um Vorteile von derzeit lebenden Generationen. 

Zu welchen Konsequenzen folgt dieser Schluss in Bezug auf den Ge-
brauch der freien Willkür zukünftiger Generationen? Dies lässt sich mit 
Ausführungen von Herwig Unnerstall diskutieren. Unnerstall macht darauf 

 
5 Außerdem scheint dies mit einer „vollkommenen Pflicht gegen andere“ übereinzu-
stimmen, worauf Kant in der Einleitung der MSR verweist: Das Recht der Menschen 
ist eine vollkommene Pflicht gegen andere. (AA VI, 240) 

6 Vergleiche hierzu: (Düwell und Bos 2018, 17; Steinvorth 2007, 15).  



Björn Härtel 
 

 

187 

aufmerksam, dass es verschiedene Weisen der Interpretation des kategori-
schen Imperativs hinsichtlich der Rechte zukünftiger Generationen gibt. 
Zwei davon sind für diese Untersuchung besonders interessant: Einerseits 
kann der Imperativ hinsichtlich eines „analytisch möglich“ bewertet wer-
den. Diese Hinsicht sagt aus, dass kein Widerspruch in der Anerkennung 
der Menschenwürde zukünftiger Generationen in der Wirklichkeit besteht. 
(Unnerstall 1999, 219) Andererseits sagt die andere Hinsicht aus, dass es 
„naturgesetzlich unmöglich“ ist, es also zu einem Widerspruch zwischen 
Menschenwürde und der Endlichkeit natürlicher Ressourcen führt. (Un-
nerstall 1999, 219 f.) Hierzu schreibt Unnerstall, dass es „u.a. naturgesetz-
lich unmöglich [ist], daß alle Generationen die Ressourcen in einer be-
stimmten Weise nutzen. […] Unmöglich sind nur Regeln, die jeder Genera-
tion erlauben, eine positiv bestimmte Menge zu verbrauchen – jedenfalls 
wenn sie von unendlich vielen Generationen befolgt werden sollen.“ (Un-
nerstall 1999, 277 f.) Mit Unnerstall können wir schlussfolgern, dass wir es 
nur in analytischer Hinsicht nicht wollen können, dass das Recht auf glei-
che Freiheit für eine unendliche Kette zukünftiger Generationen einge-
schränkt wird. 

Die Hinsicht, dass alle zukünftigen Generationen das Recht auf glei-
che Freiheit haben werden, führt daher in der Unterscheidung zwischen ei-
nes nicht-Wollen-können als analytisch Mögliches und als naturgesetzlich 
Unmögliches zu Schwierigkeiten. Zukünftige Generationen werden hin-
sichtlich einer analytischen Interpretation dieses Recht haben, jedoch ist 
dies pragmatisch bezogen auf eine unendliche Kette an Generationen recht-
lich, aufgrund von naturgesetzlich Möglichem, wohl kaum zusicherbar. 
Wenn sich sagen lässt, dass zukünftige Generationen dieses Recht haben 
werden, führt das zu einer analytischen Einsicht und stellt einen Anspruch 
(claim-right) dar, dem gegenüber Verpflichtungen stehen (Hurd und 
Moore 2018). So muss dieser Anspruch als ein nicht-Wollen-können gese-
hen werden, welches ein Wollen (hin zum Sollen) eines Rechts auf gleiche 
Freiheit zukünftiger Generationen markiert und dies in Handlungen heuti-
ger Generationen in einer gewissen Weise berücksichtigt. Im nächsten Ab-
schnitt komme ich zu Überlegungen, die die freie Willkür zukünftiger Ge-
nerationen unter Naturgesetzen besser beschreiben. 
 
 
 
 
 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

188 

4 Vergleichbare Freiheit als Verwirklichung 

4.1 Die naturgesetzliche Unmöglichkeit gleicher Freiheit für alle zu-
künftigen Generationen 

Naturgesetzlich kommt es zwischen der Berechtigung auf den Anspruch 
gleicher Freiheit und naturgesetzlichen Möglichkeiten in der Verwirkli-
chung des Anspruchs zu einem Widerspruch. Es ist naturgesetzlich unmög-
lich diesen Anspruch allen zukünftigen Generationen zuzusichern. Die Un-
möglichkeit gleicher Freiheit für alle (zukünftigen) Generationen kann mit 
Bezug auf Kants Konstruktion des Rechtsbegriffs aus dem Paragraphen E 
begründet werden, worin er auf eine mathematische Analogie verweist. In 
dieser Analogie zeigt Kant, dass wir uns zwei Punkte vorstellen sollen, die 
durch eine Gerade miteinander verbunden sind. Der Abstand zwischen den 
beiden Punkten lässt sich auf der Geraden durch eine weitere senkrechte 
Gerade in der Mitte aufteilen, wodurch der Raum zwischen den beiden 
Punkten „von beiden Seiten gleich“ (AA VI, 233) abgeteilt wird. Nach dieser 
Analogie wird „auch die Rechtslehre das Seine einem jeden (mit mathema-
tischer Genauigkeit) bestimmt“ (AA VI, 233). Dieser gleich abgeteilte Raum 
bedeutet im strikten Recht nach Kant, Freiheit als gleiche Freiheit anzuse-
hen. Die Bestimmung des gleich abgeteilten Raumes, also die Form, bedarf 
bei Kants Analogie keiner Erfahrung, sofern nur gesagt werden soll, nach 
welchem Prinzip dieser Raum zu bestimmen ist. Es wird also durch eine 
reine Anschauung a priori bestimmt, inwiefern etwas – z. B. natürliche Res-
sourcen – aufgeteilt wird, nämlich von beiden Seiten gleich bzw. in der 
Mitte. Diese Aufteilung des Raumes ist durch den Einbezug der freien Will-
kür zukünftiger Generationen nicht möglich. Daher versuche ich Kants 
Analogie zu ergänzen. Der Rand des gleich abgeteilten Raumes kann als 
mathematische Funktion vorgestellt werden. Wird dieser Raum, bzw. des-
sen Rand, als mathematische Funktion über einen kausalen Zeitverlauf in-
tegriert, so ließe sich über diese Funktion, ohne auf Erfahrung zu verweisen, 
keine Aussage über eine strikte Aufteilung des Raumes treffen. Eine Aus-
sage über die Funktion des Randes vom Raum lässt sich nur durch Hinzu-
nahme der Empirie treffen. Da diese Aussage zeitlich bedingt ist, wird eine 
gleiche Aufteilung des Raumes unmöglich. Es stellt sich damit die Frage, 
wie dieser Raum hinsichtlich eines kausalen Zeitverlauf aussieht und an-
hand dessen die Frage, was eine gleiche Abteilung des Raumes im strikten 
Recht bedeutet. Es lässt sich sagen, dass diese Funktion abhängig von Na-
turgesetzen und technischen Möglichkeiten ist. Wir müssen uns also von 
der reinen Anschauung a priori entfernen, in welcher wir einen Anspruch 
auf gleiche Freiheit begründen können (Kants gleich abgeteilter Raum). 



Björn Härtel 
 

 

189 

Empirisch lässt sich nicht mehr sagen, dass zukünftigen Generationen eine 
gleiche Freiheit zukommen wird und wir können nur auf das Merkmal der 
Vergleichbarkeit verweisen. Zukünftigen Generationen wird daher eine 
vergleichbare Freiheit zukommen. Aber was lässt sich über die Vergleich-
barkeit der freien Willkür zukünftiger Generationen überhaupt sagen? 
Wenn eine bestimmte zukünftige Generation eine so und so geartete ver-
gleichbare Freiheit gehabt haben wird, ist diese Freiheit nicht dieselbe Frei-
heit wie die unseres Anspruchs – die gleiche Freiheit. Nur das zu Verglei-
chende ist bekannt: die Form, also die äußere Handlungsfreiheit – die freie 
Willkür. Daraus folgt eine Differenz zwischen der freien Willkür heutiger 
und zukünftiger Generationen. 

Wissenschaftler:innen können berechnen, wie lange uns eine be-
stimmte Ressource bei einem bestimmten Verbrauch ungefähr zur Verfü-
gung stehen wird. Sie können also eine mögliche Gebrauchsendlichkeit von 
Ressourcen für einen bestimmten Zweck angeben. Klimaforscher:innen 
können die Folgen des Klimawandels abschätzen und Prognosen über be-
wohnbare Teile der Erde treffen. Diese Urteile sagen allerdings nur in fest-
stellbarer Art und Weise aus, dass unter bestimmten Umständen diese und 
jene Zustände zu erwarten sind. Es wird also eine Differenz, eine Relation 
angeben. 

Wenn versucht wird eine Annahme über die Zukunft zu treffen, also 
induktiv geschlossen wird, wird sicherlich nicht die Annahme gelten, wel-
che am ehesten oder irgendwie zutrifft, sondern welche am besten zutrifft, 
also am wahrscheinlichsten ist. Es werden also die Annahmen getroffen, 
welche als beste Annahmen gültig sind. (Reichenbach 1983, 218) Reicht es 
also aus, wenn wir sagen, dass eine Freiheit am ehesten in vergleichbarer 
Weise zuzustehen ist? Muss sich die Freiheit zukünftiger Generationen 
nicht vielmehr an dem „Besten“ orientieren? 

Zur erfüllenden Befriedigung unseres Anspruchs scheint mir eine 
Formulierung über die Freiheit zukünftiger Generationen als „vergleich-
bare Freiheit“ nicht auszureichen, weil daraus noch nicht folgt, was dann zu 
tun sei. Denn eine vergleichbare Freiheit ist im gewissen Sinne ungerichtet. 
Im nächsten Abschnitt gehe ich auf die daraus folgende legitime Berechti-
gung des Anspruchs auf eine gleiche Freiheit zukünftiger Generationen ein. 

4.2 Das Prinzip der angeerbten Freiheit 

Aus der naturgesetzlichen Unmöglichkeit gleicher Freiheit für alle zukünf-
tigen Generationen folgt eine „angeerbte Freiheit“. Wenn die Freiheit von 
jedermann nach einem allgemeinen Gesetz der Freiheit mit der Freiheit ei-
nes anderen zusammen bestehen soll, stellt sich die Frage, wie ein 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

190 

„zusammenstimmender durchgängiger wechselseitiger Zwang“ unter Be-
rücksichtigung der freien Willkür zukünftiger Generationen möglich ist. 
Kant liegt insofern richtig, dass das Prinzip der angeborenen Freiheit nur 
ein einziges sein kann. Denn das Prinzip der angeborenen Freiheit hat ei-
nen einzigartigen Status, weil allen Personen nach diesem Prinzip qua Ge-
burt ein Recht auf gleiche Freiheit zukommt. Dadurch aber, dass wir die 
Zeitlichkeit in den Gegenstand – äußere Freiheit – gelegt haben, ist dieser 
variant. Äußere Freiheit zeigt sich so intergenerationell als etwas angeerb-
tes. 

Wird ein Zusammenhang zwischen Moral und Recht in der Weise 
angenommen, dass von einem Standpunkt der Verpflichtung moralische 
und juridische Pflichten vorliegen, müssen auch zukünftige Generationen 
in der Ausgestaltung der äußeren Handlungsfreiheit heutiger Generationen 
berücksichtigt werden, weil zukünftige Generation zu dem Anspruch be-
rechtigt sein werden. Diese Verpflichtung wird deutlich, wenn der Rechts-
anspruch – gleiche Freiheit für alle zukünftigen Generationen – und die 
Prämisse der hinreichenden Ähnlichkeit zukünftiger Generationen wie 
auch die Kontinuitätsprämisse ihre Gültigkeit aufweisen. Wenn das vor-
liegt, wäre es nicht ersichtlich zu sagen, dass zukünftige Generationen nicht 
auf den Anspruch berechtigt sein werden. Daraus würde für heutige Gene-
rationen eine Verpflichtung aufgrund des Anspruchs folgen, zukünftige Ge-
nerationen im Recht zu berücksichtigen. Der maximale Handlungsspiel-
raum äußerer Freiheit heutiger Generationen muss dann neu verhandelt 
werden, wenn ein zusammenstimmender durchgängiger wechselseitiger 
Zwang „mit der Freiheit von jedermann nach allgemeinen Gesetzen zusam-
men besteh[t]“ (AA VI, 232). Es liegt also ein Prinzip vor, die freie Willkür 
zukünftiger Generationen mit der freien Willkür heutiger Generationen als 
das Vergleichbare bestmöglich gleich zu machen. Daraus folgt, dass die an-
geborene Freiheit, die lebenden Generationen bereits zugekommen ist, von 
dem Anspruch zukünftiger Generation auf gleiche Freiheit legitimerweise 
beeinflusst sein muss. Das Prinzip der angeerbten Freiheit führt im Recht 
zur Aufgabe der Vermittlung. 

5 Vermittlung zwischen Anspruch und Verwirklichung 

Die bereits aufgezeigte Kluft zwischen Rechtsanspruch und einer vergleich-
baren Freiheit als Verwirklichung muss aufgrund des Anspruchs vermittelt 
werden. Aus den vorangegangenen Überlegungen ergibt sich durch die Be-
gründung eines Rechts auf gleiche Freiheit folgende Spezifikation dieser 
Schlussfolgerung: Erstens kann das Recht auf gleiche Freiheit zukünftiger 
Generationen im allgemeinen Rechtsgesetz analytisch begründet werden. 



Björn Härtel 
 

 

191 

Es scheint, dass dies als Anspruch in das positive Recht hinwirken möchte, 
allerdings seine Kraft „nur“ im natürlichen Recht entfalten kann.7 Daher 
kann nur aus analytischer Hinsicht gesagt werden, dass alle zukünftigen 
Generationen das Recht auf gleiche Freiheit haben werden. Zweitens be-
steht ein naturgesetzlich möglicher Ansatz, der sagt, dass eine freie Willkür 
zukünftiger Generationen nur als vergleichbare Freiheit zu heutigen Gene-
rationen verstanden werden kann, welche allerdings nicht aufzeigt, was zu 
tun sei. 

5.1 Die Generationenformel des Rechtsimperativs 

Um die Kluft zu vermitteln, muss im Sinne eines synthetischen Urteils a 
priori ein Prädikat hinzugefügt werden. Hierzu ist folgende zuvor verwen-
dete Analogie dienlich: Wie Hans Reichenbach gezeigt hat, kann das Induk-
tionsproblem von David Hume (Hume 2022) durch die Änderung des Be-
weisziels einer „besten Annahme“ gelöst werden. (Reichenbach 1983, 218) 
Bezogen auf die hier dargelegte Kluft, muss in Analogie einer besten An-
nahme, eine „beste Möglichkeit“ von Handlungsräumen für zukünftige Ge-
nerationen angenommen werden. So lässt sich in dieser Analogie das Prä-
dikat „bestmöglich“ bilden. 

Insgesamt erlaubt dies eine Ergänzung des kategorischen Rechtsim-
perativ um den Aspekt einer zeitlichen Folge von Generationen. Dies lässt 
sich in einer Generationenformel des Rechtsimperativs formulieren, wel-
che ein Gebot der praktischen Vernunft ist: Handle äußerlich so, dass der 
freie Gebrauch deiner Willkür mit der Freiheit nachfolgender Generatio-
nen bestmöglich gleich unter einem allgemeinen Gesetz zusammen beste-
hen kann. Es soll also allen zukünftigen Generationen eine bestmöglich 
gleiche Freiheit der Form nach zukommen. 

Die Generationenformel ermöglicht es, dem Anspruch bestmöglich 
gerecht zu werden. Das Adjektiv „bestmöglich“ versucht daher dem An-
spruch in der Verwirklichung gerecht zu werden, indem es versucht die 
Kluft zwischen Anspruch und Verwirklichung zu vermitteln. Es verweist 
von der vergleichbaren Freiheit aus hin in Richtung der gleichen Freiheit, 
um diese durch ihre Berechtigung emporzustellen. Wie bereits behandelt, 
führt der kategorische Rechtsimperativ in analytischer Hinsicht zu keinem 
Widerspruch, allerdings in naturgesetzlicher Hinsicht. Was ist aber wenn, 
ähnlich wie beim bereits angesprochenen Induktionsproblem von Hume 

 
7 Vielleicht liegt gerade hierin eine Möglichkeit des „Fortschritts zum Besseren“. 
(Löwisch 1975)  



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

192 

und des Ansatzes von Reichenbach, dieser Widerspruch zwar nicht aufge-
löst werden kann, aber wohlmöglich unterschiedliche Fluchtpunkte8 beste-
hen (Reichenbach 1983, 213 f.)? Somit ist der Fluchtpunk hinsichtlich einer 
Verwirklichung vom Recht auf gleiche Freiheit vom dem Fluchtpunkt des 
Anspruchs zu unterschieden. Der Fluchtpunkt in analytischer Hinsicht ist 
das zustehende Recht auf gleiche Freiheit, der Fluchtpunkt in naturgesetz-
licher Hinsicht kann aber nur eine vergleichbare Freiheit als auf ein Ver-
wirklichtes sein. Das Prädikat „bestmöglich“ versucht als Mittelglied zu 
vermitteln, kann und darf in seiner Gerichtetheit aber nur auf den An-
spruch zeigen. Heutige Generationen werden durch diese Formulierung 
nicht zurückgestellt, denn es wäre unrecht, wenn die maximale Ausübung 
der äußeren Freiheit, welche nach einem allgemeinen Gesetz mit jeder-
mann zusammen bestehen kann, behindert wird (AA VI, 230 f.). Allerdings 
gilt es, das Niveau der freien Willkür zukünftiger Generationen mit unserer 
freien Willkür als das Vergleichbare bestmöglich gleich zu machen, weil zu-
künftige Generationen einen berechtigten Anspruch darauf haben werden. 

5.2 Recht als Vermittlung mit dem realen Ziel einer bestmöglich 
gleichen Freiheit 

Nun kann man „Recht als Vermittlung“ hier in einer dritten Hinsicht ver-
stehen, welche aber, sofern sie überhaupt als Hinsicht gelten kann, von be-
sonderer Art ist. Die ersten beiden Hinsichten – des Anspruchs und der 
Verwirklichung – sind Hinsichten in klarer Weise. Sie „blicken“ von einem 
Standpunkt auf den Gebrauch der freien Willkür, ohne dass wir uns dabei 
gedanklich verrenken müssen. Bei der Hinsicht der Vermittlung scheint es 
anders zu sein, und zwar durch ihre Art selbst, zwei Hinsichten synthetisie-
ren zu wollen. Im Wollen tritt zwangsläufig eine Spannung auf, die sich 
nach erfolgter Vermittlung nicht aufzulösen scheint. Daher nenne ich das 
Recht als Vermittlung mit Vorsicht die dritte Hinsicht, weil es fraglich ist, 
ob sie überhaupt eine Hinsicht sein kann oder immer zwischen den ersten 
beiden taumelt, ohne dabei einen Standpunkt für sich reklamieren zu kön-
nen. 

Mit Hinzunahme einer These von Dietmar von der Pfordten lässt sich 
die dritte Hinsicht anreichern. Von der Pfordten vertritt eine These, bei der 
das Recht „als notwendiges Ziel und daher als notwendiges Merkmal seines 
Begriffs das Ziel der Vermittlung zwischen möglicherweise gegenläufigen, 

 
8 Hans Reichenbach spricht in der Erkenntnistheorie von Beweiszielen (Reichen-
bach 1983, 213 f.). 



Björn Härtel 
 

 

193 

konfligierenden Belangen“ hat. (Pfordten 2009, 187) Nach dieser Defini-
tion müssen vier Elemente des „begrifflich notwendigen Ziels des Rechts“ 
differenziert werden: (1) mindestens zwei mögliche Belange oder Interes-
sen9, (2) welche möglicherweise gegenläufig sind, (3) zwischen ihnen die 
Möglichkeit eines Konflikts besteht und (4) deren beabsichtigte tatsächli-
che Vermittlung. (Pfordten 2009, 187) Auf diese vier Elemente nehme ich 
Bezug und setze sie in Beziehung zur freien Willkür zukünftiger Generatio-
nen. 

Nach von der Pfordten genügt als Ausgang einer Vermittlung die 
bloße Möglichkeit der Entstehung von Belangen bzw. Interessen. Dies kön-
nen z. B. Interessen zukünftiger Generationen sein. Mit den Begriffen Be-
lange bzw. Interessen wird von expliziten Eigenschaften abstrahiert. 
(Pfordten 2009, 189) Notwendig für eine rechtliche Vermittlung ist ein ge-
wisses eigenständiges Gewicht der zu berücksichtigen Belange. (Pfordten 
2009, 190) Als zweites muss eine potenziell mögliche Gegenläufigkeit zwi-
schen Belangen bestehen. Sie dürfen also nicht vollkommen übereinstim-
men. Hier sieht von der Pfordten, dass auch die bloße Möglichkeit einer 
Gegenläufigkeit genügt, z. B. die Gegenläufigkeit von Belangen zwischen 
derzeit lebenden und zukünftigen Generationen. (Pfordten 2009, 190) Es 
lässt sich sagen, dass der Gegenstand Freiheit ein Belang aller Menschen ist 
und eine Gegenläufigkeit durch das Interesse diese Freiheit in negativer 
Form zu haben – im Sinne des Gebrauchs der freien Willkür – der Möglich-
keit nach besteht. 

Neben der Voraussetzung einer möglichen Gegenläufigkeit von Inte-
ressen muss drittens die Möglichkeit eines Konflikts über die Belange be-
stehen. Zwischen Generationen wäre auch dies zutreffend. Der Gebrauch 
der freien Willkür konfligiert hier. (Pfordten 2009, 191) Dies muss nicht 
unmittelbar der Fall sein, jedoch würde auch schon ein möglicher Konflikt 
bestehen, wenn der Gebrauch der freien Willkür derzeit lebender Generati-
onen und zukünftiger Generationen durch eine derzeitig bestimmte posi-
tive Nutzung von Ressourcen ausgelöst wird. 

Diese drei genannten Elemente sind inhaltlicher Art. Doch die Ver-
mittlung als viertes Element, ist das tatsächlich Angestrebte und kann nicht 
inhaltlicher Art sein. Damit ist Recht, und das ist hier bedeutend, „selbst 
eine ‚Form der Realität‘“. (Pfordten 2009, 191) Somit muss das Ziel der Ver-
mittlung „nicht das Ziel haben gut, gerecht oder gleich in einem anspruchs-
vollen, perfektionistischen Sinn zu sein oder dieses Ziel sogar […] erreichen. 

 
9 Dietmar von der Pfordten verwendet die Ausdrücke „Belang“ und „Interesse“ sy-
nonym (Pfordten 2009, 189). 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

194 

Notwendig ist aber die grundsätzliche Berücksichtigung der möglicher-
weise betroffenen Interessenträger mit ihren Belangen.“ (Pfordten 2009, 
191) 

Die notwendig grundsätzliche Berücksichtigung trifft auch auf den 
zuvor formulierten Anspruch zu. Perfekt bzw. perfektionistisch ist eine tat-
sächliche Ermöglichung des Rechts auf gleiche Freiheit, jedoch positiv-
rechtlich durch Naturgesetze nicht möglich. Notwendig ist aber eine best-
mögliche Berücksichtigung des Rechts auf gleiche Freiheit zukünftiger Ge-
nerationen. 

5.3 Das Elternrecht bei Kant als pragmatische rechtstaatliche Me-
thode zur Vermittlung 

Kant hat uns womöglich schon eine rechtstaatliche Methode zur Vermitt-
lung vorgelegt. Obwohl Kant das Elternrecht nicht mit Blick auf zukünftige 
Generationen entwickelt hat, lässt sich daraus gleichwohl ein Zukunftsbe-
zug des Rechtsimperativs ablesen, der für unser Thema relevant ist. 

Nach Kant sind alle Mitglieder einer Familie, damit auch Kinder, 
selbst Ausdruck „ursprünglicher Würde“ (Honrath 2011, 274) und somit 
wächst in der Familie „Freiheit unter dem Schutze wirklicher Allgemeinheit 
(lege) nach“. (Honrath 2011, 274) Das gibt Kants Standpunkt wieder, dass 
„Kinder, als Personen, […] hiermit zugleich ein ursprüngliches-angebore-
nes (nicht angeerbtes) Recht auf ihre Versorgung durch die Eltern [haben], 
bis sie vermögend sind, sich selbst zu erhalten; und zwar durchs Gesetz 
(lege) unmittelbar.“ (AA VI, 280) Das ursprünglich-angeborene Recht der 
Kinder verpflichtet die Eltern zur Erhaltung und Versorgung ihres Kindes.10 
Und durch das Gesetz haben die Eltern auch das Recht dazu. Ein Rechts-
staat muss Eltern daher Rechte und auch Möglichkeiten zur Kindererzie-
hung zusprechen und schaffen, damit Eltern ihrer Pflicht nachkommen 
können. Die Zeugung eines Kindes führt damit zu Rechts- und Pflichtimpli-
kationen, die sich in einer Einschränkung der Willkür anderer zeigt. 
(Kersting 2004, 92) 

Die rechtliche Verpflichtung der Eltern zur Erziehung ihrer Kinder 
hat eine wirksame Freiheit zum Inhalt. Durch den kategorischen Rechtsim-
perativ kann die Erziehung und der Schutz der Kinder durch die Eltern vom 
Rechtsstaat nur formal begleitet werden. In seiner rechtlichen Form kann 

 
10 Diese Pflicht ergibt sich aus der „verantwortlichen Tat der Eltern“ (der Zeugung 
ihres Kindes). Die daraus entspringende Pflicht kann nicht zurückgenommen wer-
den, weil Kinder eben „kein Gemächsel ihrer Eltern“ sind. (Honrath 2011, 275). 



Björn Härtel 
 

 

195 

der Rechtsstaat daher eine Zusicherung der Achtung und Förderung der 
Kinder als freie Menschen nur äußerlich formal durch Begrenzung der Will-
kür mittels Verbote bewirken. Der Rechtsstaat darf auch nicht, zumindest 
im Regelfall, in die Erziehung des Kindes durch die Eltern eingreifen. Der 
Zweck – in einer rechtlichen Hinsicht – einer Familie aber ist dennoch „die 
Erziehung der Kinder zu freien Bürgern.“ (Honrath 2011, 277) Denn Eltern 
haben ihr Kind „nicht bloß als ein Weltwesen, sondern auch einen Weltbür-
ger“ (AA VI, 281) in unsere Welt gebracht. (Honrath 2011, 274 ff.) 

Ein Rechtsstaat muss den Eltern das Recht zusprechen, welches es 
ermöglicht ihr Kind zu erziehen und zu versorgen. Dieses Recht als auch die 
rechtliche Pflicht zur Erziehung und Versorgung des Kindes durch die El-
tern endet „bis zur Zeit der Entlassung (emancipatio)“ (AA VI, 281) des Kin-
des, der Entlassung aus der „väterlichen Gewalt“. Hierin kann insgesamt 
das Problem gesehen werden, dass Mitbürger:innen nicht direkt verpflich-
tet sind, sich um Kinder zu kümmern, die nicht ihre eigenen sind. Zudem 
ist auch nicht direkt ersichtlich, dass Umweltschutzbemühungen als kollek-
tive Bestrebung auf eine Verpflichtung zur Berücksichtigung von Lebens-
umständen fremder Kinder führen. (Unnerstall 1999, 277) Allerdings ist zu 
erwidern, dass Kinder, als „passive Teile“ (AA VI, 315) eines Rechtsstaates 
zu verstehen sind, die „nach Gesetzen der natürlichen Freiheit und Gleich-
heit“11 (AA VI, 315) behandelt werden müssen. Sie besitzen zwar kein Recht, 
sich in die Entwicklung durch Mitbestimmung des Rechtstaates einzumi-
schen, müssen aber eben als „Teile“ des Staates mitberücksichtigt werden. 
Insgesamt kommt dies einer Statuskette (Düwell und Bos 2018, 17) gleich, 
nach der Kinder, also lebende zukünftiger Generationen im zeitlichen Nah-
bereich heutiger Generationen, das Recht auf gleiche Freiheit haben (wer-
den). Die Statuskette, man könnte sie bis zur Enkelgeneration oder ggf. et-
was weiter fortführen, ist eine Möglichkeit, die Nutzung vorhandener Res-
sourcen so auszulegen, dass zukünftige Generationen zumindest einen ver-
gleichbaren Standard von Ressourcen, wie die derzeit lebenden Generatio-
nen haben, vorfinden (Unnerstall 1999, 279, Kursivschreibung von mir, 

 
11 Hier schreibt Kant von einer „natürlichen“ Freiheit, jedoch denke ich, dass diese 
Aussage auch im Sinne rechtlicher Gesetzgebung zu verstehen ist. Denn im Ab-
schnitt darüber, dass „das angeborene Recht nur ein einziges“ ist, schreibt Kant, 
dass „schon im Prinzip der angeborenen Freiheit […] wirklich von ihr nicht (als Glie-
der der Einteilung unter einem höheren Rechtsbegriff) unterschieden“ werden 
kann. (AA VI, 238) Daher denke ich, dass der Ausdruck „nach Gesetzen der natür-
lichen Freiheit und Gleichheit“ auch als gleiche Freiheit als angeborenes Recht in 
der rechtlichen Gesetzgebung verstanden werden kann. 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

196 

B.H.). Die Statuskette kann als eine implizite Universalisierung gedacht 
werden. Das Eltern-Kind-Verhältnis bei Kant stellt damit eine rechtstaatli-
che Möglichkeit dar, das Recht auf gleiche Freiheit zukünftiger Generatio-
nen zumindest im zeitlichen Nahbereich bestmöglich zu verwirklichen. 

6 Schluss 

Es zeigen sich für uns drei Hinsichten auf den Gegenstand – die freie Will-
kür – im Sinne zukünftiger Generationen: Ein Recht auf gleiche Freiheit als 
Rechtsanspruch, eine vergleichbare Freiheit als Verwirklichung und eine 
bestmöglich gleiche Freiheit durch Vermittlung. Einerseits können wir 
analytisch sagen, dass alle zukünftigen Generationen ein Recht auf gleiche 
Freiheit haben werden. Dies müssen wir als Grund (Acting for Reasons), 
also als einen Anspruch, verstehen. Setzen wir diesen Anspruch allerdings 
der Wirklichkeit aus, wird dieser hinsichtlich seiner Verwirklichung schei-
tern, auch im positiven Recht. Hinsichtlich einer Verwirklichung können 
alle zukünftigen Generationen nur eine vergleichbare Freiheit im Sinne ei-
ner Feststellung haben. Es ist eine vergleichbare Freiheit als Verwirkli-
chung ohne Anspruch, also ohne Gerichtetheit. Sie ist moralisch leer und 
das auch berechtigterweise, denn sie ist eine Feststellung aus Erfahrung 
und sagt uns nicht was zu tun sei. Die Aufgabe der Vermittlung steht hier 
zuvorderst zwischen Anspruch und Verwirklichung durch Vernunft und 
Natur, aber läuft im pragmatischen Sinne direkt auf den Gebrauch unserer 
eigenen Willkür hinaus. Denn die Vermittlung, mit dem Ziel einer Zusiche-
rung einer gleichen Freiheit in bester Weise, führt zu einem Aushandeln des 
Gebrauchs unserer eigenen freien Willkür und führt somit auch zu Pflicht- 
und Rechtsimplikationen innerhalb eines Rechtsstaates. 

Hinsichtlich einer Konkretisierung des Dargelegten stellen sich an-
schließende Fragen und es tauchen weitere Schwierigkeiten auf, auf die ich 
hier nur rudimentär eingehen kann: Wie soll die Zwangsbefugnis zukünfti-
ger Generationen im positiven Recht ausgestaltet werden? Bei geborenen 
zukünftigen Generationen scheint dies kein Problem darzustellen, aller-
dings bei noch nicht geborenen zukünftigen Generationen. Da ein Natur-
recht keinen Rechtszwang bedarf, allerdings das Recht auf gleiche Freiheit 
im Rechtsstaat eine Zwangsmöglichkeit benötigt, bräuchte es dahingehend 
einer konkreteren Institutionalisierung. Dahingehen bietet das Urteil des 
Bundesverfassungsgerichts vom 24. März 2021 (Bundesverfassungsgericht 
2021) zumindest für die Bundesrepublik Deutschland einen möglichen An-
schluss, Rechte zukünftiger Generationen hinsichtlich eines größeren zeit-
lichen Horizonts zu erweitern. Dazu sind allerdings hinreichende 



Björn Härtel 
 

 

197 

Argumentationen notwendig, auch noch nichtexistierende Generationen 
durch Vermittlung zu berücksichtigen (s.o.). 

Was bedeutet das Dargelegte außerdem für eine mögliche Einschrän-
kung der freien Willkür derzeit lebender Generationen für das rechtliche 
Mein und Dein und wie kann in dem Horizont zukünftiger Generationen 
über das Mein und Dein heutiger Generationen gestritten werden? Bezüg-
lich dieser Frage scheint es sinnvoll, grundsätzlich über das Mein und Dein 
in unserer Zeit nachzudenken. So könnte z. B. ein Recht, welches die plane-
taren Grenzen berücksichtigt, ein Recht sein, welches auch der freien Will-
kür zukünftiger Generationen besser gerecht wird. Das Berücksichtigen 
planetarer Grenzen würde zumindest bedeuten, Ressourcen nur so weit zu 
gebrauchen, wie diese es zulassen. (Richardson et al. 2023) Hinsichtlich 
technisch Gemachtem, müsste ein Recht, welches zukünftige Generationen 
berücksichtigt, mit Technik so umgehen, dass Technik für längere Zeit-
räume ausgelegt wird und definiert, wie mit Technik rechtlich umzugehen 
sei. Notwendig wäre eine stärkere (internationale) rechtliche Institutiona-
lisierung, die Ressourcen und Gemachtes zwischen heutigen und zukünfti-
gen Generationen vermittelt. 

Des Weiteren kann die Generationenformel des Rechtsimperativs im 
Umweltrecht und in der Generationengerechtigkeit diskutiert werden. Au-
ßerdem kann diese Perspektive auf das Recht zukünftiger Generationen 
keine positive-juristische Perspektive sein oder ersetzen, weil sie von philo-
sophischer Art ist. Allerdings kann sie, sofern diese Überlegungen berech-
tigt sind, zu weiteren Ausführungen darüber führen, was im positiven Recht 
zu unserer Zeit gutes und gerechtes Recht bedeutet (Pfordten 2009, 199 f.). 

Literatur 

Bielefeldt, Heiner. 1998. Philosophie der Menschenrechte: Grundlagen eines welt-
weiten Freiheitsethos. Darmstadt: Primus. 

Bundesverfassungsgericht. 2021. „Beschluss vom 24. März 2021.“ Zugriff am 24. 
November 2024. https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Ent-
scheidungen/DE/2021/03/rs20210324_1bvr265618.html. 

Düwell, Marcus und Gerhard Bos. 2018. „Why 'rights' of future people?“. In To-
wards the Ethics of a Green Future, hrsg. von Marcus Düwell, 9–27. Abingdon, 
Oxon, New York: Routledge. 

Höffe, Otfried. 1992. „Ethik des kategorischen Imperativs.“ In Geschichte der neu-
eren Ethik, hrsg. von Annemarie Pieper, 124–150. Tübingen: Francke. 



Kants Rechtsimperativ und zukünftige Generationen 
 

 

198 

Höffe, Otfried. 1999. „Der kategorische Rechtsimperativ: Einleitung in die Rechts-
lehre.“ In Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, 
hrsg. von Otfried Höffe, 41–62. München:  Akademie-Verlag. 

Honrath, Klaus. 2011. Die Wirklichkeit der Freiheit im Staat bei Kant. Würzburg: 
Königshausen &. Neumann. 

Hume, David. 2022. Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand. Ham-
burg: Meiner. 

Hurd, Heidi M. und Michael S. Moore. 2018. „The Hohfeldian Analysis of Rights.“ 
The American Journal of Jurisprudence 63 (2): 295–354. 
https://doi.org/10.1093/ajj/auy015. 

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg: Meiner 1999. 
Zitiert wird nach der Akademieausgabe: AA IV. 

Kant, Immanuel: Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre: Metaphysik der 
Sitten. Erster Teil. 4., durchges. und verb. Aufl. Hamburg: Meiner 2018. Zitiert 
wird nach der Akademieausgabe: AA VI. 

Kersting, Wolfgang. 2004. Kant über Recht. Paderborn: Mentis. 

Lo Re, Stefano. 2022. „A Kantian Argument for Sustainable Property Use.“ Studi 
Kantiani : XXXV, 2022, 49–64. https://doi.org/10.19272/202202901003. 

Löwisch, Dieter-Jürgen. 1975. „Über den „Fortschritt zum Besseren”: Kants Stel-
lung zum Wert utopischen Denkens.“ VFP 51 (1): 19–36. 

Pfordten, Dietmar von der. 2009. „Was ist Recht?“. Z Philosoph Forsch 63 (2): 173–
200. https://doi.org/10.3196/004433009788634083. 

Pogge, Thomas W. 1998. „Is Kant's Rechtslehre Comprehensive?“ The Southern J 
of Philosophy 36: 161–87. https://doi.org/10.1111/j.2041-6962.1998.tb01786.x. 

Reichenbach, Hans. 1983. Erfahrung und Prognose: Eine Analyse der Grundlagen 
und der Struktur der Erkenntnis. Braunschweig: Vieweg. 

Richardson, Katherine, Will Steffen, Wolfgang Lucht et al. 2023. „Earth Beyond Six 
of Nine Planetary Boundaries.“ Science advances 9 (37). 
https://doi.org/10.1126/sciadv.adh2458. 

Sample, Hope. 2022. „A Kantian Approach to Climate Ethics : Prospects and Prob-
lems.“ Studi Kantiani, Nr. 35: 83–95. 
https://doi.org/10.19272/202202901005. 

Steigleder, Klaus. 2002. Kants Moralphilosophie: Die Selbstbezüglichkeit reiner 
Praktischer Vernunft. Stuttgart: J.B. Metzler. 



Björn Härtel 
 

 

199 

Steinvorth, Ulrich. 2007. „Generationengerechtigkeit.“ Intergenerational Justice 
Review/GenerationenGerechtigkeit! (German edition). 4 (7): 12–15. 

Unnerstall, Herwig. 1999. Rechte zukünftiger Generationen. Würzburg: Königs-
hausen & Neumann. 

Willaschek, Marcus. 2009. „Right and Coercion: Can Kant’s Conception of Right be 
Derived from his Moral Theory?“ International Journal of Philosophical Stud-
ies, 17 (1): 49–70. http://dx.doi.org/10.1080/09672550802610982. 

Wood, Allen W. 1999. „Kant´s Doctrine of Right: Introduction.“ In Immanuel Kant: 
Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, hrsg. von Otfried Höffe, 41–62. 
München: Akademie-Verlag. 




	Kant's Legal Imperative and Future Generations. On the Free Will of Future Generations
	Einleitung0F
	2 Einige Vorannahmen:
	3 Recht auf gleiche Freiheit als Anspruch
	3.1 Gleichheit und Freiheit als angeborenes Recht
	3.2 Negative Freiheit und rechtsstaatlich positive Freiheit
	3.3 Apriorischer Rechtsanspruch zukünftiger Generationen auf gleiche Freiheit

	4 Vergleichbare Freiheit als Verwirklichung
	4.1 Die naturgesetzliche Unmöglichkeit gleicher Freiheit für alle zukünftigen Generationen
	4.2 Das Prinzip der angeerbten Freiheit

	5 Vermittlung zwischen Anspruch und Verwirklichung
	5.1 Die Generationenformel des Rechtsimperativs
	5.2 Recht als Vermittlung mit dem realen Ziel einer bestmöglich gleichen Freiheit
	5.3 Das Elternrecht bei Kant als pragmatische rechtstaatliche Methode zur Vermittlung

	6 Schluss
	Literatur
	Leere Seite

