Zeitschrift fiir Praktische Philosophie
Band 12, Heft 2, 2025, S. 99—130
www.praktische-philosophie.org

https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.5

Wieviel darf Klima-Aktivismus verlangen?! Zi-
viler Ungehorsam, Sabotage, und moralische
Uberforderung im Kampf gegen die Klima-
krise

How much can climate activism demand? Civil Disobedience,
Sabotage and moral overdemandingness in the struggle
against the climate crisis

ANH-QUAN NGUYEN, UNIVERSITY COLLEGE DUBLIN

Zusammenfassung: Angesichts einer sich immer weiter verschirfenden Klima-
krise, die von Regierungen weiter vernachléssigt wird, sieht sich die Klimabewe-
gung groBen Herausforderungen gegeniiber. Viele Klima-Aktivist:innen sehen es als
ihre moralische Pflicht an, mit zivilen Ungehorsam die Klimakrise aufzuhalten,
wihrend manche Aktivist:innen und Philosoph:innen vorschlagen, dass von zivilen
Ungehorsam als Hauptmethode der Bewegung abgeriickt werden, und Gewalt als
Methode eingeschlossen werden muss. (Malm 2021, Arridge 2023). Dieser Artikel
untersucht diese Debatte auf eine neue Weise: Wieviel darf Klima-Aktivismus ver-
langen? Welche Aktionsformen sind besonders moralisch belastend fiir Individuen
und Gruppen? Und ab wann ist Klima-Aktivismus moralisch iiberfordernd? An-
hand klassischer Debatten zu moralischer Uberforderung zeige ich, dass ziviler Un-
gehorsam, wie sie von Klimagruppen wir Extinction Rebellion und Letzte Genera-
tion praktiziert werden, sowohl psychisch und physisch iiberfordernd (Hooker
20009) als auch integritatsverletzend und selbstentfremdend (Williams 1973, Rail-
ton 1984) wirken sowie unfairerweise iiberfordernd (Murphy 2003) sein kann. Al-
lerdings zeige ich auch, dass Ahnliche moralische Uberforderungen bei einer Pflicht

1Ein herzliches Vergelt’s Gott an Maeve Cooke, Lisa Bastian, Christine Bratu, Teil-
nehmenden eines Vortrags an der DKPhil 2024, sowie zwei anonymen Gutach-
ter:innen fiir ausfiihrliche und hilfreiche Kommentare zum Beitrag.

Alle Inhalte der Zeitschrift fiir Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative
Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz.



100 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

zur Eskalation, die Gewalt als Methode beinhaltet, auftreten kann, und angesichts
einer mehrheitlich pazifistisch gesinnten Klima-Aktivist:innen die Identitdt der
Klimabewegung korrumpieren kann.

Schlagwérter: Klima-Krise, Ziviler Ungehorsam, Moralische Uberforderung, Ge-
walt, Integritit

Abstract: In the face of a worsening climate crisis that continues to be neglected by
governments, the climate movement faces major challenges. Many climate activists
see civil disobedience as their moral duty to stop the climate crisis, while some ac-
tivists and philosophers suggest that civil disobedience must be abandoned, and
that violence must be included as a method (Malm 2021, Arridge 2023). This article
explores this debate in a new way: How much can climate activism demand? Which
forms of action are particularly morally demanding for individuals and groups? And
at what point is climate activism morally overdemanding? Drawing on classic de-
bates about moral overdemandingness, I show that civil disobedience, as practiced
by climate groups such as Extinction Rebellion and Just Stop Oil, can be both psy-
chologically and physically overdemanding (Hooker 2009), integrity-violating and
self-alienating (Williams 1973, Railton 1984), as well as unfair (Murphy 2003).
However, I also show that moral overdemandingness can also occur within a duty
to escalate the climate movement’s methods in a way that includes violence, which,
given that most climate activists are pacifists, can corrupt the identity of the climate
movement.

Keywords: Climate Crisis, Civil Disobedience, Moral Demandingness, Violence, In-
tegrity

I

Sie machen sich groBe Sorgen wegen der Klimakrise. Sie wissen um die Fol-
gen globaler Erwarmung iiber das Zwei-Grad Ziel hinaus, dass Millionen
von Menschen durch Hitze, Diirre, Uberschwemmungen sterben werden,
und dass hunderte Millionen Menschen aus ihrer Heimat vertrieben wer-
den.2 Sie wissen, wie der Klimawandel zum Artensterben und zur Zersto-
rung ganzer Okosysteme beitrigt. Es entsetzt Sie, dass seit Jahrzehnten Kli-
mawissenschaftler:innen ignoriert werden, dass Ol-, Kohle- und Gas-Un-
ternehmen weiter Milliardengewinne erwirtschaften, und dass die Politik
trotz grofer medialer Aufmerksamkeit die Klimakrise weiterhin als

2 Siehe z.B. IPCC 2023



Anh-Qudan Nguyen 101

Randthema betrachtet. Sie haben kiirzlich gelesen, dass eine groBe Mehr-
heit von Klimawissenschaftler:innen davon ausgeht, dass die globale Er-
wiarmung weit iiber das Zwei-Grad Ziel hinausgehen wird, wenn sich nicht
sofort etwas dndert.3

Sie beschlieBen, selbst etwas zu unternehmen. Nach Jahren von ethi-
schem Konsum, Verzicht auf Fleisch und Fliige, Petitionen, Wahlen von
Klima-Parteien und Protestmarschen, machen Sie sich auf die Suche nach
einer Gruppe, die Thre Sorgen teilt, um sich Aktionen anzuschlieBen:

(1) yFridays for Future“ mochte, dass Sie jeden Freitag
streiken, also nicht zur Schule, zur Uni oder zur Arbeit gehen, um auf
den Klimawandel aufmerksam zu machen.4

(2) Die ,Letzte Generation® mochte, dass Sie sich bei
StraBenblockaden beteiligen, zunichst bei Sitzblockaden, und wenn
Sie erfahrener sind, dass Sie sich auf der StraBe festkleben. Sie
schlagt auBerdem vor, dass Sie sich bei einer
offentlichkeitswirksamen Aktion beteiligen, indem Sie Dosensuppe
auf ein weltberiihmtes Gemalde werfen. Das Gemailde befindet sich
hinter Schutzglas und kommt dabei nicht zu Schaden.

3) Die ,Reifenloscher” wollen Sie abends mitnehmen, um die
Luft aus den Reifen von groBen Privatfahrzeugen wie SUVs, Jeeps
und Geldndewagen zu lassen, um direkt Emissionsquellen aus dem
StraBenverkehr zu entfernen. Sie hinterlassen dabei einen
Bekennerbrief auf jedem Fahrzeug.s

@) Die ,Vulkangruppe“ mochte, dass Sie sich an einem
Brandanschlag gegen kritische Infrastruktur fossiler Brennstoffe
beteiligen, indem Sie einen Strommast in der Nihe eines
Kohlekraftwerks zerstoren.6 Bei Erfolg kann es sein, dass zwei
nahegelegene Dorfer kurzzeitig ohne Strom auskommen miissen, bis
die Notstromversorgung einschaltet.

3 Siehe Carrington (2023)

4 Das enspricht nicht mehr den Methoden der Gruppe, die mittlerweile lediglich zu
ein bis zwei Demonstrationen im Jahr aufruft. Siehe https://fridaysforfuture.de/ak-
tionen/

5 Die deutsche Version des Bekennerbriefs ist hier abrufbar: https://tyreextinguis-
hers.com/_next/static/deutsch-2709438d6fad356¢.pdf

6 Siehe Indymedia Eintrag der Vulkangruppe Liitzerath (2023) und Speck (2024)



102 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

Nehmen wir an, Sie akzeptieren bereits, dass Sie als Individuum eine mo-
ralische Pflicht haben, sich klima-aktivistisch zu engagieren.” Welche Akti-
onsform sollten Sie wihlen?

Diese Frage wird sowohl innerhalb der Klimabewegung als auch im
akademischen Bereich heftig diskutiert. Beispielsweise verteidigt der Phi-
losoph Benjamin Kiesewetter (2022) die Aktionen von Fridays for Future,
Ende Geldnde und Extinction Rebellion als gerechtfertigten zivilen Unge-
horsam, der sogar demokratieférderlich sein kann. Francisco Garcia-Gib-
son (2022) hingegen argumentiert, dass Klimaproteste durchaus N6tigung
involvieren und daher nicht demokratisch sind — was allerdings nichts an
deren Rechtfertigung dndert, da eine Klimakatastrophe demokratische Be-
denken iiberwiegt. In diesem Kontext beschloss die Organisation Ende Ge-
ldnde, bisher auf friedlichen Ungehorsam fokussiert, in ihrem Aktionskon-
sens 2022, dass auch Sachbeschiddigung akzeptiert wird, um "klimaschad-
liche Infrastruktur auch iiber unsere Prasenz hinaus auBer Betrieb nehmen
zu konnen" (Balthesen 2022). Die Politikwissenschaftlerin Frauke Hontz-
sch schreibt dazu, dass auch ,friedliche Sabotage das Konzept des zivilen
Ungehorsams iiberdehnt, und Klimagruppen dadurch riskieren, ihre poli-
tische Legitimation zu verlieren (Hontzsch 2021).

Auf der anderen Seite schreibt der Humangeograph Andreas Malm
(2021) an die Klimabewegung, dass sie angesichts der drohenden Klimaka-
tastrophe ihren Pazifismus aufgeben und Gewalt gegen Emissionsquellen
in ihr Aktionsarsenal aufnehmen sollte. Er argumentiert, dass friedlicher
ziviler Ungehorsam historisch nur funktioniert hat, weil es eine gewaltbe-
reite ,radikale Flanke“ gab, die durch ihr Bedrohungspotential der friedli-
chen Hauptbewegung Wirkungskraft verlieh. Arridge (2023) rechtfertigt
Gewalt gegen Emissionsziele als eine Form der Notwehr gegen verschmut-
zende Industrien durch das Selbstverteidigungsrecht, wihrend McLaughlin
(n.d.) warnt, dass Uberlegungen zur VerhiltnismiBigkeit von Gewalt ange-
sichts der Klimakatastrophe das Risiko bergen, auch Gewalt gegen Perso-
nen zu rechtfertigen.

Dieser Beitrag untersucht die Debatte auf eine neue Weise: es wird
eine philosophische Frage untersucht, die eine Perspektive der Fiirsorge fiir
die Klimabewegung einnimmt, aber weder von Akademiker:innen noch von
Klima-Aktivist:innen explizit diskutiert wird. Wieviel darf Klima-

7 Ob Sie tatsachlich eine Pflicht zum Klimaaktivismus haben, wird in Abschnitt IV
ausfiihrlicher diskutiert, mit Argumenten von Cripps (2013) und Murphy (1993)
dariiber, ob Sie, nachdem Sie Ihren fairen Anteil an der Problemlosung bereits ge-
leistet haben, weiter aktivistisch verpflichtet sind oder nicht.



Anh-Qudan Nguyen 103

Aktivismus von Akteur:innen verlangen? Welche Aktionsformen sind be-
sonders moralisch belastend fiir Individuen und Gruppen? Und ab wann ist
Klima-Aktivismus moralisch iiberfordernd?

Ich beginne mit einem Uberblick iiber die Methoden der Klimabewe-
gung und einer Zusammenfassung verschiedener Formen moralischer
Uberforderung. AnschlieBend erliutere ich anhand von Theorien des zivi-
len Ungehorsams die Aspekte, die fiir Klima-Aktivist:innen besonders mo-
ralisch belastend sein kénnen, und dass in mancher Hinsicht nicht-ziviler
Ungehorsam und Sabotage weniger iiberfordernd sein konnen als ziviler
Ungehorsam. AbschlieBend diskutiere ich, ob Gewaltanwendung an sich
besonders moralisch fordernd ist, insbesondere in einer pazifistisch ausge-
richteten Klimabewegung.

In diesem Artikel soll nicht abschlieBend geklart werden, welche Ak-
tionsformen des Klima-Aktivismus gerechtfertigt sind und welche nicht.
Daher nehme ich nicht Stelling zu der Frage, welche Aktionsformen fiir die
Anliegen der Klimabewegung am effektivsten sind (Malm 2021), wie demo-
kratisch Klimaproteste sind (Garcia-Gibson 2022), oder ob einige Aktions-
formen grundsatzlich gerechtfertigt sind oder nicht (Arridge 2023).

Der Artikel soll lediglich erste Uberlegungen zu einer bisher nicht un-
tersuchten Frage liefern, inwiefern politischer Ungehorsam, Widerstand
und Gewalt mit Debatten aus der Ethik zur moralischen Uberforderung zu-
sammenhingen. Anhand des Beispiels der Klimabewegung soll die drin-
gende Notwendigkeit fiir ethische Untersuchungen politischer Bewegungen
sichtbar werden, die nicht nur begriffliche Klarheit ben6tigen, sondern sich
ethische Orientierung wiinschen. Zwar lassen sich andere politische Pro-
testbewegungen, z.B. Gewerkschaften, antifaschistische Bewegungen, Glo-
balisierungsgegner:innen oder antirassistische Gruppen nicht immer mit
den Zielen und den Methoden der Klimabewegung vergleichen.8 Ange-
sichts der komplizierten Realitdten politischer Bewegungen nihere ich
mich der Thematik von einer nicht-idealen Perspektive, die nicht erst allge-
meine Konzepte formuliert um diese verallgemeinert anzuwenden.

8 Hier sei angemerkt, dass weniger progressive oder gar reaktionire Protestbewe-
gungen, z.B. die Anti-Impf Bewegung, Identitire Bewegung, Neonazi-Gruppen, aus
dem Artikel ausgeklammert werden. Ich bin mir unsicher, ob Uberlegungen aus die-
sem Artikel anwendbar sind auf diese, da genannte Bewegungen meist nicht zivilen
Ungehorsam als Hauptmethode betrachten, sondern sich auf Protestmérsche be-
schrankt, e.g. bei Pegida (Volk/Weisskircher 2023), und im Falle offen faschisti-
scher Gruppen grundsitzlich Gewalt als Methode akzeptiert (Paxton 2004). Prob-
lematiken des zivilen Ungehorsams stellen sich in beiden Fillen nicht.



104 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

Stattdessen wird eine konkrete politische Bewegung in ihren Akti-
onsformen untersucht, unter Einbezug schwieriger, komplizierter politi-
scher Unsicherheiten, um Kriterien zu formulieren, wie viel politische Be-
wegungen moralisch verlangen darf.9 Dieser Artikel liefert hierfiir anhand
der Klimabewegung einen ersten Ansatzpunkt, wie weit unsere moralischen
Pflichten im Kontext dringender politischer Krisen reichen, bevor diese uns
moralisch iiberfordern und uns ausbrennen lassen, bevor wir in Aktion tre-
ten konnen. Angesichts der bevorstehenden globalen Klimakatastrophe,
die uns drastisch herausfordern wird, ist diese Frage dringender denn je.

II

Wie genau sind die oben genannten Methoden, Strategien und Aktionen
der Klimabewegung einzuordnen? Eine klare Gemeinsamkeit von (1) bis (5)
ist, dass diese iiber reguldren Protest hinausgehen, indem sie bestehende
Gesetze brechen. Der erste Anschlusspunkt zur Einordnung der genannten
Aktionen ist daher ziviler Ungehorsam.

Die klassische Definition von zivilem Ungehorsam stammt von John
Rawls (1971), der zivilen Ungehorsam als einen offentlichen, gewaltlosen,
bewussten und politisch motivierten Rechtsbruch mit dem Ziel einer Ge-
setzesdnderung definiert. Aktionen des zivilen Ungehorsams haben hierbei
zum Ziel,

»das Gerechtigkeitsempfinden der gesellschaftlichen Mehrheit anzu-
sprechen und zu deklarieren, dass nach eigener Meinung die Grunds-
dtze des gesellschaftlichen Miteinanders unter freien und gleichbe-
rechtigten Menschen nicht respektiert wird.“ (197, 320)

Das Element der Offentlichkeit des zivilen Ungehorsams ist besonders zent-
ral fiir Rawls: Ziviler Ungehorsam wird im Voraus angekiindigt, und darf
nicht heimlich oder verdeckt sein, sondern soll in der Offentlichkeit statt-
finden (1971, 321). Rawls sieht zivilen Ungehorsam in erster Linie als eine
Art Sprechakt, der eine Mehrheit in der Gesellschaft durch ihre Botschaft
iiberzeugen und zu gesetzlicher Veranderung bewegen soll. Habermas
(1983) betont hier, dass sich daraus eine vor allem symbolische Natur des
zivilen Ungehorsams ergibt. Hieraus folgt fiir Rawls notwendigerweise das
zweite zentrale Element: Gewaltlosigkeit des zivilen Ungehorsams. Gewalt,
fiir Rawls, zielt auf Notigung ab, und nicht auf Uberzeugung. Da ziviler Un-
gehorsam als oOffentlicher Sprechakt darauf abzielt, gesellschaftliche

9Fiir eine Ubersicht zu idealer und nicht-idealer Theorie, siehe Valentini (2012).



Anh-Qudan Nguyen 105

Mehrheiten und Entscheidungstrager zu iiberzeugen, folgt daraus, dass zi-
viler Ungehorsam gewaltlos sein muss — nicht unbedingt aus pazifistischen
Prinzipien, sondern als Element des 6ffentlichen Diskurses.©

Der zweite Grund fiir die Gewaltlosigkeit zivilen Ungehorsams liegt
in einem weiteren Kernelement, dem Ausdruck der generellen Gesetzes-
treue: es wird ein bestimmter Gesetzesbruch begangen, allerdings wird
durch die Gewaltlosigkeit des Gesetzesbruchs sowie die generelle Akzep-
tanz der rechtsstaatlichen Konsequenzen durch die Aktivist:innen (z.B.
Verhaftung, Verurteilung und Strafe) eine Treue zum Rechtsstaat zum Aus-
druck gebracht (1973, 322). Nach Rawls sieht ziviler Ungehorsam, im Ge-
gensatz zu militanten oder revolutioniren Protestformen, den demokrati-
schen Rechtsstaat als moralisch legitim an, und will lediglich eine be-
stimmte, spezifische Ungerechtigkeit beseitigen, und hierzu eine gesell-
schaftliche Mehrheit iiberzeugen, dass politische Verdnderung durch Ge-
setzesinderungen notwendig ist.u

Rawls Definition von zivilem Ungehorsam ist umstritten. Candice
Delmas (2016, 681-682) zeigt auf, dass jedes einzelne seiner Kriterien bei
paradigmatischen Fillen des zivilen Ungehorsams nicht erfiillt sein muss:
Henry David Thoreaus Weigerung, Steuern zu zahlen, um gegen Sklaverei,
Krieg gegen Mexico, und Unterdriickung amerikanischer Ureinwohner zu
protestieren, war nicht 6ffentlich und wurde erst im Nachhinein in seinen
Vorlesungen bekannt. Ghandis Boykott-Kampagne gegen britische Koloni-
alherrschaft hatte sehr wohl revolutionére Ziele, ohne Gesetzestreue zum
britischen Kolonialrecht. Und manche Akte zivilen Ungehorsams wenden
Gewalt im weiten Sinne an: um gegen den Vietnam-Krieg zu protestieren,
stahlen die Catonsville Nine, katholische Friedensaktivist:innen in den
USA, 378 Wehrdiensteinzugsbriefe und setzten diese 6ffentlich mit Napalm
in Flammen.

Weiterhin nimmt Kimberley Brownlee (2004, 349) das Argument ins
Visier, dass ziviler Ungehorsam als iiberzeugender Sprechakt gewaltlos sein
muss, und zeigt am Beispiel der Selbstverbrennung, dass verhéltnismaBi-
ger, beschriankter und tiberlegter Gewalteinsatz die Wirkung des Sprechak-
tes unterstreichen kann. Auf der anderen Seite zeigen Beispiele wie die Blo-
ckade von Deportationsflugzeugen, dass ziviler Ungehorsam nicht nur

10 Sjehe Delmas (2016, 683).

11 Habermas (1983) erklart, dass ein demokratischer Verfassungsstaat seine Legiti-
mitét nicht nur aus geltendem Recht, sondern aus moralisch anerkennungswiirdi-
gen Prinzipien ableitet und daher zivilen Ungehorsam, welcher darauf abzielt, Un-
gerechtigkeiten zu beseitigen, als Teil der Verfassungsdemokratie akzeptieren muss.



106 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

iiberzeugend, sondern auch noétigend sein kann, oder in den Worten von
Martin Luther King (1963) ,darauf abzielt, eine solche Krisensituation zu
schaffen und eine solche Spannung zu schiiren, dass eine Gemeinschaft, die
sich stindig geweigert hat zu verhandeln, gezwungen ist, sich mit dem
Problem auseinanderzusetzen.“12

Als Reaktion haben viele Philosoph:innen alternative Definitionen
entwickelt. Robin Celikates (2016, 985) definiert zivilen Ungehorsam bei-
spielsweise als ,einen vorsitzlich rechtswidrigen und prinzipientreuen kol-
lektiven Protestakt, mit dem Biirger:innen das politische Ziel verfolgen, be-
stimmte Gesetze, Richtlinien oder Institutionen auf eine nicht-militarische
Art und Weise zu verandern.“ Maeve Cooke (2016, 1002) definiert zivilen
Ungehorsam als ,Form des politischen Protests, welcher absichtlich das
Gesetz bricht, um das Gesetz zusammen mit dem politischen System, wel-
ches dem Gesetz Autoritét verleiht, ethisch zu transformieren, um die Ge-
sellschaft zum Besseren zu verdndern.“

Auf der anderen Seite argumentiert Candice Delmas, dass viele Pro-
testaktionen deswegen nicht auf die Rawlsische Definition des zivilen Un-
gehorsams passen, weil sie eben keine sind, keine sein wollen, und auch
nicht als ziviler Ungehorsam betrachtet werden sollten. Sie schreibt, dass
es ,Zeit ist, iiber unzivilen Ungehorsam nachzudenken: Akte des Ungehor-
sams, welche beabsichtigt anst6Big, verdeckt, anonym, mehr als nur mini-
mal destruktiv sind, ihre Ziele nicht respektieren, oder nicht darauf abzie-
len, einer Audienz die Notwendigkeit der Reform von Gesetzen, Politik und
Institutionen zu kommunizieren.“ (2016, 685)13

Trotz aller Kritik ist Rawls Definition zivilen Ungehorsams hilfreich,
weil sich viele Klima-Gruppen fast dogmatisch an seine Kriterien halten.
Beispielsweise schreibt XR, dass

yunsere kreativen, kunstvollen, nachhaltigen und gewaltfreien Pro-
teste auf der ganzen Welt dazu beitragen, liberzeugende Gesetze zu

12 King verwendet ,,Non-Violent Direct Action” anstatt “Civil Disobedience”. Beide
Begriffe beschreiben nicht immer den gleichen Sachverhalt. So muss ,,Non-Violent
Direct Action“ keinerlei Offentlichkeit und iiberhaupt keine Interaktion mit der
Staatsgewalt beinhalten.

13Allerdings gibt es mittlerweile auch Diskussionen, ob der Begriff des unzivilen Un-
gehorsams iiberhaupt niitzlich ist. Siehe z.B. Cooke 2021.



Anh-Qudan Nguyen 107

erlassen, Regierungen zum Handeln zu driangen und den 6ffentlichen
Diskurs iiber die Klima- und Umweltkrise zu veriandern.“14

Aktionen von XR sind, egal ob es um StraBenblockaden, Flashmobs, oder
globale Protestaktionen geht, in erster Linie als kommunikativ, als ein
Sprechakt zur Vermittlung der Dringlichkeit der Klimakrise, und als Appell
an die Mehrheit der Bevolkerung und demokratische Entscheidungstriger
zu verstehen, Gesetzesdnderungen zu bewirken. Wahrend manche XR-Ak-
tivist:innen sicherlich auch revolutiondre Ziele haben, die tber eine
Rawls’sche/Habermas’sche Akzeptanz 6ffentlicher Institutionen hinausge-
hen, driangt XR vor allem auf demokratische Reformen durch Biirgerver-
sammlungen, in denen im Sinne Habermas’ diskursiv-demokratisch Lo-
sungen zum Klimanotstand erortert werden sollen. Daher ist XR genau
nach Rawls offentlich, gewaltfrei, und im verfassungsdemokratischen
Sinne gesetzestreu.

Ahnlich schreibt die ,,Letzte Generation® (n.d.) in Threm Werte- und
Protestkonsens:

»2. Wir sind absolut gewaltfrei — sowohl in unseren Handlungen als
auch in unserer Sprache (auch keine Beleidigungen). Das gilt sowohl
untereinander als auch im Kontakt mit der Offentlichkeit, der Polizei
und allen anderen Menschen.“

»9. Wir sind bereit, alle staatlichen Konsequenzen in Kauf zu nehmen.
Das befreit uns davon, uns vom Staat durch Repressionen einschiich-
tern zu lassen, und dass sie unsere Entschlossenheit brechen.“

,10. Uns ist bewusst, dass wir in der Offentlichkeit stehen und dass
unsere Worte in der Presse und der Bevolkerung gegen uns verwen-
det werden kdnnen. Deswegen sind wir bedacht in dem, was wir nach
auBen tragen und wie wir uns verhalten.”

»11. Wir filmen und fotografieren unsere Proteste und veroéffentlichen
diese Aufnahmen. Wir stehen mit unserem Gesicht und unserem Na-
men zu dem, was wir tun.“

Auch hier finden sich bei einer zentralen Klima-Organisation die Kriterien
Offentlichkeit, Gewaltfreiheit, und Gesetzestreue fast wortlich von Rawls
iibernommen, Habermas wird sogar von der Letzten Generation (n.d) als
Quelle zitiert. Weiterhin schreibt die Gruppe:

14 Siehe Website von Extinction Rebellion: https://rebellion.global/de/why-rebel/



108 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

»,Das Handeln der Bundesregierung stellt einen Bruch mit unserer
Verfassung dar, den wir nicht hinnehmen kénnen. Wir werden nicht
authoren, gegen diesen Kurs Widerstand zu leisten. Wir erachten dies
als unser unumst6Bliches Recht. Unser Recht, uns fiir die Wahrung
unserer Verfassung und den Erhalt unserer freien demokratischen
Gesellschaft einzusetzen.” (Letzte Generation, n.d.)

Auf der anderen Seite finden sich Gruppen wie Ende Geldnde, die in ihrem
Selbstbild sich zwar zu zivilem Ungehorsam bekennen, und dabei ihre Ak-
tionen in erster Linie als Kommunikationsakt verstehen (Ende Gelande
2020,3 und 6), hierbei aber gezielt offen lassen, ob Teilnehmende gesetzes-
treu zum demokratischen Verfassungsstaat stehen, oder aber revolutionire
Ziele verfolgen. Weiterhin findet sich nichts zur Gewaltfreiheit in der
Gruppe, und wie oben angedeutet hat die Gruppe neulich beschlossen, dass
bestimmte Formen der Gewalt, z.B. Sachbeschadigung, akzeptabel sind, um
Emissionen von fossilen Brennstofftrigern langerfristig zu stoppen
(Balthesen 2022). Hier sehen wir also ein Beispiel von zivilem Ungehorsam,
welcher eher den Definitionen von Celikates (2016), Welchman (2001) oder
Cooke (2016) entspricht.

Zuallerletzt konnen wir die Reifenldscher und Vulkangruppe als un-
zivilen Ungehorsam nach Delmas (2016) einordnen, da diese verdeckt und
anonym stattfinden, und in den Sabotageakten weit iiber das MaB von zivi-
lem Ungehorsam hinausgehen, und dabei, wie Malm (2021) fordert, den
Pazifismus der Klimabewegung aufgeben, um direkt Emissionsquellen zu
beschédigen.

Das gesamte Spektrum des Klima-Aktivismus reicht also von streng
definiertem zivilen Ungehorsam nach Rawls und Habermas, iiber offenere,
weniger gesetzestreue Formen des zivilen Ungehorsams, zu unzivilem Un-
gehorsam. Welche dieser Aktionsformen angesichts des Klimanotstands
gerechtfertigt oder effektiv sind, ist eine kritische Frage, die von Philo-
soph:innen wie Kiesewetter (2022) Garcia-Gibson (2022) Malm (2021) und
Arridge (2023) heftig diskutiert wird und hier nicht entschieden werden
kann. Was sich aber auf die Effektivitdt und Rechtfertigung dieser Aktionen
auswirkt, ist die Frage, wie viel diese Aktionsformen der Klimabewegung
moralisch abverlangen: wenn bestimmte Aktionsformen zu viel verlangen,
konnte sich dies auf die Effektivitit der Klimabewegung niederschlagen,
und bei zu groBen moralischen Kosten ihre Rechtfertigung untergraben. Ist
ziviler Ungehorsam moralisch tiberfordernd? Ist unziviler Ungehorsam we-
niger fordernd? Und ist Gewaltbereitschaft, wie von Malm (2021) gefordert,
zu viel verlangt fiir eine mehrheitlich pazifistische Bewegung? Und falls



Anh-Qudan Nguyen 109

bestimmte Aktionsformen moralisch tiberfordernd sind — wirkt sich dies
auf deren Rechtfertigung aus?

III

In der Ethik wird von moralischer Uberforderung gesprochen, wenn der
Handlungsvorschlag einer Moraltheorie zu viel von eine:r Akteur:in ver-
langt, oder zu weit dariiber hinausgeht, was ein:e Akteur:in moralisch leis-
ten kann. Beispielsweise wird konsequentialistischen Ethiken haufig vorge-
worfen, sowohl durch ihren Entscheidungsprozess zur Nutzenmaximie-
rung als auch durch konkrete Handlungsempfehlungen, stets die bestmdog-
lichen Konsequenzen mit moglichst wenig Leid und so viel Nutzen wie mog-
lich herbeizufiihren, Akteur:innen moralisch zu tiberfordern. Hierbei gibt
es verschiedene Aspekte, von rein physischer und psychischer Uberforde-
rung zu philosophisch komplexerer moralischer Entfremdung und Verlet-
zung personlicher Integritit. Was alle Arten der Uberforderung gemein ha-
ben, ist, dass, wenn moralische Uberforderung bei einer Moraltheorie vor-
handen ist, dies als Evidenz gegen die Giiltigkeit dieser Moraltheorie gilt —
wenn meine Theorie mich zu sehr fordert, habe ich einen Grund, mich von
dieser Theorie abzuwenden, oder die Theorie anzupassen (Hooker 2009).

Physische Uberforderung

In Threm Wohngebaude bricht ein groBes Feuer aus. Sie wissen, dass das
alte Ehepaar im Obergeschoss Schwierigkeiten mit den Treppen hat, und
sich nicht selbst in Sicherheit bringen kann. Die Feuerwehr ist unterwegs,
wird aber nicht rechtzeitig eintreffen, um Thre Nachbarn zu retten. Wenn
Sie nach oben rennen und Ihre Nachbarn die Treppe herunterhelfen, iiber-
leben Sie alle drei das Feuer, aber (a) Sie konnen aufgrund der Rettung Ih-
rer Nachbarn keinen Pulli anziehen, und holen sich drauBlen eine Erkail-
tung, (b) Sie erleiden eine Rauchvergiftung und damit monatelange Atem-
probleme, die Thre Aktivitdten, z.B. zur Arbeit radeln, wandern, Sport ma-
chen, stark einschrinken werden, und (c) erleiden eine sehr schwere Ver-
letzung, z.B. durch einstiirzende Balken, und verlieren bei der Operation
danach einen Arm.

Niemand bestreitet, dass das moralisch Beste in der Situation die
Rettung der Nachbarn wire. Kontrovers wird es, wenn eine Moraltheorie
wie der Konsequentialismus die Rettung als moralisch geboten sieht, und
dass jede:r Akteur:in die Pflicht hat, ihre eigene Gesundheit zu opfern oder
eine schwere Verletzung zu riskieren, um die bestmagliche Situation mit am
wenigsten Leid herbeizufiihren. Akteur:innen, die sich entscheiden, sich



110 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

dem Feuer auszusetzen und die Nachbarn zu retten, sind bewunderns-
werte, moralische Vorbilder oder Helden, aber sie handeln supererogato-
risch, also iiber die Pflicht hinaus. Handlungen, die die eigene Gesundheit
signifikant riskieren, als Pflicht anzusehen, kann zur moralischen Uberfor-
derung von Akteur:innen fiihren (Hooker 2009, 152).

Allerdings ist es schwierig, hier eine klare Grenze zu ziehen, ab wann
moralische Uberforderung eintritt: es ist intuitiv klar zumutbar, dass Ak-
teur:innen sich wie bei (a) eine Erkiltung holen, um zwei Leben zu retten.
Ebenso ist es auch intuitiverweise klar, dass (c) schwere signifikante Risi-
ken fiir die eigene Gesundheit darstellt, die eine Rettung nicht verpflichtend
machen. Weniger klar ist, wo bei (b) die Grenze verlauft und was genau eine
signifikante physische Uberforderung konstituiert.

Um diese Ungenauigkeit ndher zu systematisieren, schlagt Brad
Hooker (2009, 149) vor, dass moralische Uberforderung von einem meta-
ethischen Prinzip abhingt: um fiir moralische Akteur:innen gerechtfertigt
zu sein, muss eine Moraltheorie mit den moralischen Uberzeugungen, die
wir nach sorgfiltiger Reflektion besitzen, kohirent sein. Wenn ich nach
sorgfiltiger Reflektion ein intuitives Gleichgewicht zwischen meinen vor-
handenen moralischen Uberzeugungen und einer Theorie wie dem Utilita-
rismus erreiche, kann ich also anndhernd sagen, dass (b) eine Rauchvergif-
tung riskieren moralisch verlangt werden kann, aber (c) einen Arm zu ver-
lieren, um das moralisch Beste zu tun, iiber eine moralische Pflicht hinaus-
geht. Dies hat allerdings zur Folge, dass dieses Gleichgewicht nach Reflek-
tion subjektiv von den Akteur:innen abhéngt, und davon, welche morali-
schen Uberzeugungen nach Reflektion iibrig bleiben — eine gewisse Unge-
nauigkeit oder Relativitit bleibt bei physischer Uberforderung also erhal-
ten.

Entfremdung

Philosophisch klarer definiert innerhalb der Debatte sind moralische Uber-
forderung als Integritdtsverletzungen oder Entfremdungserscheinungen.
So schreibt Bernard Williams (1973, 116), dass

»€in Mensch mit Handlungen identifiziert ist, die von personlichen
Projekten und Einstellungen stammen, welche in manchen Fillen auf
der tiefsten Ebene ernstgenommen werden, als das, was das Leben
dieses Menschen ausmacht. [...] Es ist absurd, von einem solchen
Menschen zu verlangen, die eigenen Projekte und Entscheidungen
beiseitezuschieben, wenn die Nutzensummen festgestellt werden,
und die Entscheidung des utilitaristischen Kalkiils zu akzeptieren.



Anh-Qudan Nguyen 111

Dies ist eine Entfremdung von der echten Bedeutung seines Han-
delns und von der Quelle seiner eigenen Uberzeugungen.*

Ahnlich definiert Peter Railton (1984, 164) Entfremdung als ,die Erfahrung
der Moral als eine externe Sammlung von Forderungen, die nicht in unse-
rem Leben verwurzelt ist, oder unseren eigenen Perspektiven entgegen-
kommen.*

»Moral kann im Wesentlichen als selbstlos, unparteiisch und unper-
sonlich verstanden werden. Moralisch zu handeln bedeutet, das
Selbst und alle Zufilligkeiten, die die Beziehungen eines Selbsts zu
anderen oder zur Welt betreffen, einer Reihe von Imperativen unter-
zuordnen, die nur fir uns als rationale Wesen verbindlich sind.“
(Railton 1983, 165)

Moral, in diesem Sinne, erscheint uns als etwas , Fremdes“ im eigenen Le-
ben, das unserem eigenen Selbst nicht entspricht, oder fordert, dass unsere
eigenen Projekte, Beziehungen und Perspektiven idealen Prinzipien unter-
geordnet werden. Beispielsweise kann eine absolute Pflicht nicht zu liigen,
selbst wenn es um Leben und Tod einer uns nahestehenden Person geht,
als eine fremde, externe Forderung erscheinen, die nicht in unserer Natur
als Handelnde verwurzelt ist, und uns daher iiberfordert.s

Georgina hat nach ihrem Abschluss in Geowissenschaften Schwierig-
keiten, Arbeit zu finden. Da Mieterh6hungen bevorstehen, sie nicht zu ih-
ren Eltern ziehen kann, und sie dringend Geld benétigt, um Kosten fiir ihr
Kind zu decken, wird die Situation dringlich. Ihr alter Betreuer erfihrt von
der Situation, und empfiehlt ihr, einen gut bezahlten Job in einem Unter-
nehmen anzunehmen, welches neue Ol- und Gasfelder erschlieBt. Georgina
weist das von sich, da sie als iiberzeugte Klima-Aktivistin und als Mutter
ihrem Kind eine Welt hinterlassen will, die nicht in Flammen steht. Sie will
von der fossilen Brennstoffindustrie nichts wissen, geschweige denn fiir
diese arbeiten. Thr Betreuer nickt, er hilt die Industrie ebenfalls fiir gefihr-
lich, aber Georginas Ablehnung des Jobs dndert weder etwas an der Exis-
tenz dieses Unternehmens, noch an der ErschlieBung des neuen Ol- und
Gasfelds. Der Betreuer fiigt fliisternd hinzu, er wisse, dass die Stelle sonst
an einen anderen Geowissenschafts-Absolventen gehen wird, welcher nicht
nur keinerlei Skrupel, sondern einen regelrecht religiosen Eifer an den Tag
legt, wenn es um neue fossile Brennstoffe geht. Der Betreuer findet dies

15 Fir Kantianische moralische Uberforderung, siehe Saunders,Slater und Sticker
(2024)



112 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

besorgniserregend, darum bietet er an, seine Netzwerke zu nutzen, um Ge-
orgina die Stelle zu verschaffen.6

Sollte eine Moraltheorie Georgina empfehlen, oder sogar von ihr for-
dern, zur Schadensbegrenzung den Job anzunehmen? Fiir Williams ist dies
eine schwierige Frage und er bestreitet nicht, dass dies der richtige Rat-
schlag sein kann. Das Problem fiir Williams (1973, 99) ist, dass fiir Theorien
wie den Utilitarismus die Losung offensichtlich erscheint und auBerdem
moralisch geboten ist, in einer Weise, die Georginas personliche Sicht-
weise, ihre fiir sie als Person zentralen Projekte, und ihre Integritit igno-
riert. Sowohl ihr zentrales Anliegen als Klima-Aktivistin, als auch ihre Rolle
als Mutter sind in einer Weise konstitutiv fiir Georginas Identitit, sodass
eine moralische Forderung, die diese nicht einmal miteinbezieht, Georgina
von sich selbst entfremdet — und damit zu moralischer Uberforderung
fiihrt.

Unfaire Uberforderung

Eine weitere Variante der moralischen Uberforderung erklirt Liam Murphy
(2003), der Moral als ein ,kollektives Projekt” ansieht, in welchem nicht
erwartet werden kann, dass ein einzelnes Individuum zuséatzlich zu den ei-
genen Pflichten die moralischen Lasten anderer ibernimmt. Sein ,Einhal-
tungsprinzip“ besagt, dass moralische Pflichten nur das von individuellen
moralischen Akteur:innen verlangen konnen, was ein kollektives Problem
16sen wiirde, wenn alle anderen beteiligten moralischen Akteur:innen diese
Pflicht ebenso einhalten wiirden. Murphy (1993, 278) schreibt, dass ,,wir
unseren fairen Anteil leisten sollten, was unter gewissen Umstdnden groBe
Aufopferungen mit sich bringen kann; aber was nicht von uns verlangt wer-
den kann, ist den Anteil anderer zusitzlich zu unserem Eigenen zu leisten.”
Wenn nach einer WG-Party alle Giste eine Bier- oder Weinflasche aufrau-
men und einen Teller abspiilen, wire die Sache erledigt — Sie sind dazu ver-
pflichtet, diesen Anteil zu leisten, selbst wenn das fiir Sie groBe psychische
Belastung darstellt, weil Sie aufraumen und abspiilen hassen. Von Ihnen zu
verlangen, dass Sie mehr als einen Teller abspiilen oder einen ganzen Kas-
ten Bier aufrdumen, wire unfair — warum sollten Sie den Anteil anderer
iibernehmen, nur weil andere ihre Pflicht nicht erfiillen?

Murphys Definition von unfairer moralischer Uberforderung ist da-
rauf angelegt, moralische Pflichten einzugrenzen angesichts so vieler ande-
rer moralischer Akteur:innen, die ihre Pflichten nicht einhalten. Wir haben

16 Angepasst von Williams (1973, 98)



Anh-Qudan Nguyen 113

vielleicht alle die Pflicht, einen gewissen Prozentsatz unseres Gehalts zu
spenden, um globale Armut zu lindern. Die Tatsache, dass die meisten
Menschen dies nicht tun, heiBt nicht, dass Sie ihr gesamtes Sparkonto rau-
men miissen, um die Pflicht anderer zu schultern — selbst, wenn Sie damit
Menschenleben retten konnten.

Murphys Prinzip hat eine Reihe von seltsamen Implikationen, die im
Kontext des Klimawandels kritisiert werden konnen. So stellt Elizabeth
Cripps (2013: 158) in ihrer Verteidigung einer Pflicht zum Klima-Aktivis-
mus folgenden Fall vor:

Es gibt 1.000 sehr reiche Menschen und 1.000 hungernde Menschen.
Die Situation der letzteren ist das Ergebnis einer auBergewohnlichen
Naturkatastrophe, und die reichen Menschen sind nicht schuld da-
ran. Die einzige Moglichkeit fiir die Reichen, das Leben der Armen zu
retten, ist der 1-zu-1 Transfer von Ressourcen. Wenn das alle tun und
jeder Reiche einen Armen rettet, waren die Kosten fiir jeden Wohlti-
ter so hoch wie der Verzicht auf einen zweiten Kaffee zum Mitneh-
men. Die Hilfte der reichen Menschen unternimmt jedoch nichts, um
zu helfen.

Nach Murphys Prinzip wére es moralisch iiberfordernd, von den Reichen,
die bereits helfen, zu verlangen, mehr zu tun, nur weil die andere Hélfte
nichts macht. Es steht auBer Frage, dass die Reichen, die sich weigern zu
helfen, moralisch versagen. Nach Cripps (2013, 159) ist es allerdings extrem
unplausibel von Murphy, dass die Last, die sich aus deren Nichtstun ergibt,
den Opfern der Naturkatastrophe anzulasten und nicht den hilfsbereiten
Reichen, die noch mehr helfen kénnten.

Trotz dieser Kritik hat Murphys Prinzip der unfairen Uberforderung
den Vorteil, dass relativ klar definiert ist, ab wann ein:e moralische:r Ak-
teur:in {iberfordert sein kann, und es gibt Fille, wo sein Prinzip klar zeigt,
dass moralisch zu viel verlangt wird:

Ein Auto ist in ein Moor gestiirzt und sinkt langsam. Sie sind einer
von mehreren Schaulustigen vor Ort. Wenn Sie zusammenarbeiten,
konnen Sie den Fahrer mit geringem Risiko und Aufwand retten. Sie
haben die anderen Schaulustigen bereits aufgefordert, zu kooperie-
ren. Sie haben einen guten Plan vorgeschlagen, um zum Auto zu ge-
langen, ein Seil bereitgestellt und es an ihr eigenes Auto angebracht,
um die Aktion in Gang zu bringen. Aufgrund der allgemeinen Verwir-
rung und der mangelnden Hilfsbereitschaft ist die Rettung jedoch
bisher nicht gelungen. Vielleicht stimmen die anderen Schaulustigen
mit etwas mehr Uberzeugungsarbeit zu. Sie sind jedoch bereits er-
schopft von Ihren bisherigen Anstrengungen. Wenn Sie TIhre



114 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

Uberzeugungsarbeit fortsetzen oder versuchen, das Opfer auf eigene
Faust zu retten, werden Sie einige Tage lang krank sein und die Hoch-
zeit Threr Schwester verpassen. (Cripps 2013: 156)

Das moralisch beste Ergebnis hier wire wieder, dass Sie weitermachen oder
selbststdandig das Opfer retten. Intuitiv kann hier Murphys Prinzip aber zei-
gen, dass Sie als Akteur:in in der Hinsicht iiberfordert werden, weil Sie das
leisten miissen, was eigentlich andere leisten sollen. Wenn Moral ein kol-
lektives Projekt ist, dann sollte eine Moraltheorie nicht verlangen, fiir die
Pflichten anderer aufzukommen, nur weil andere diese nicht erfiillen. Stan-
dig die Pflichten anderer zu schultern wire unfair, und damit iiberfor-
dernd.?”

Wir konnen also drei Arten der moralischen Uberforderung festhal-
ten:

e physische und psychische Uberforderung
* Entfremdung und Integritédtsverletzung
¢ unfaire Uberforderung

Alle drei Arten der moralischen Uberforderungen iiberschneiden sich in
vielen Fillen, und beinhalten eine gewisse Relativitit beziiglich der Ak-
teur:innen und deren Werte, Projekte und Kontexte.!8 Alle drei Arten der
moralischen Uberforderung haben gemein, dass sie einen Grund liefern,
eine Moraltheorie zu iiberarbeiten oder anzupassen, oder dass die iiberfor-
dernde Theorie zumindest erkliren muss, weshalb Akteur:innen trotz
Uberforderung pflichtgebunden sind. Alle drei geben uns Ansatzpunkte zur
Evaluierung wie fordernd Klima-Aktivismus ist.

v

Wie fordernd ist Klima-Aktivismus? Angesichts einer globalen Klimakrise,
die sogar nationale Regierungen iiberfordert, ist es zumindest intuitiv klar,
dass die Klimabewegung bereits dahingehend iiberfordert sein kann, dass

17 Nach Cripps macht es einen klaren Unterschied hier, ob Sie und andere Schaulus-
tige Mitschuld daran tragen, dass es zum Autounfall kam. Wenn Sie verantwortlich
waren, kann mehr verlangt werden von Thnen — wieviel genau, scheint trotzdem
unklar.

18 Eine Art der moralischen Uberforderung, die nicht diskutiert wurde, ist Uberfor-
derung des gesunden Menschenverstandes. Ich lasse diese Art der Uberforderung
aus, weil sie zu vage ist. Siehe Cripps (2013), Kapitel 5 fiir eine Diskussion.



Anh-Qudan Nguyen 115

sie fiir eine liberwiltigende globale Krise Verantwortung iibernimmt. Aber
wie oben bereits erwdhnt, nehmen wir an, dass Sie eine allgemeine Pflicht
zum Klima-Aktivismus bereits akzeptieren — angesichts der Klimakrise und
deren katastrophalen Folgen haben Sie die Pflicht, etwas dagegen zu unter-
nehmen.

Dies ist nicht unbedingt selbstverstandlich: Mit Murphy kénnte man
sagen, dass Sie eine Pflicht haben, ethisch zu konsumieren, kein Fleisch zu
essen, kein Auto zu fahren und nicht zu fliegen, was sehr fordernd sein kann
fiir viele Akteure, aber nicht unfair tiberfordernd, weil es innerhalb einer
Kollektivpflicht gerechtfertigt sein kann. Wenn alle beteiligten moralischen
Akteur:innen dieselbe Individualpflicht einhalten wiirden, wire die Kol-
lektivpflicht erfiillt und die Klimakrise gestoppt, und daher kann dies mo-
ralisch verlangt werden. Alles, was dariiber hinausgeht, z.B. Klima-Aktivis-
mus angesichts der Tatsache, dass fast alle beteiligten Akteur:innen diese
Pflicht nicht einhalten, wire eine unfaire Uberforderung. Eine Pflicht, auf
Protestmarsche zu gehen, Petitionen zu unterschreiben, und eine
Klimapartei zu wahlen, wire hier schon iiberfordernd. Allerdings ist dies,
wie oben von Cripps anhand des Kontrast-Beispiels gezeigt, sehr unplausi-
bel angesichts der Klimakrise, und konzentriert alle moralischen Uberle-
gungen auf die Pflichteninhaber:innen und nicht auf die Opfer der Situa-
tion (2013, 159-160).19 Zusitzlich entspricht die Klimakrise dem Falle des
Auto-Beispiels, nur mit dem Unterschied, dass wir Mitverantwortung fiir
die Schiaden tragen und daher méglicherweise mehr Pflichten iibernehmen
miissen, als nur einen fairen Anteil der kollektiven Verantwortung. Daher
konnen wir weiter davon ausgehen, dass eine Pflicht, klima-aktivistisch ta-
tig zu sein, an sich nicht zu viel verlangt.

Die zentrale Frage hier ist nun, ob wir ebenfalls eine moralische
Pflicht zum zivilen Ungehorsam angesichts der Klimakrise besitzen. Dies
wird von vielen Aktivist:innen in XR und der Letzten Generation angenom-
men — in den Worten der Letzten Generation: ,,Dieser Verantwortung kann
sich in diesem Land niemand entziehen.“2c Ob dies tatsdchlich der Fall ist,
ist unklar, aber eine Bedingung fiir eine moralische Pflicht scheint hier zu
sein, dass ziviler Ungehorsam nicht {iberfordernd ist. Wenn wir also anneh-
men, dass die Klimabewegung eine moralische Pflicht zum zivilen

19 Siehe Maltais (2013) fiir die moralische Pflicht, zumindest Klimaparteien zu wah-
len, und Garcia-Gibson (2023) fiir einen Uberblick zur moralischen Pflicht, klima-
aktivistisch tatig zu werden.

20 Eintrag zu Verfassungsbruch der Letzten Generation Website, abrufbar auf:
https://letztegeneration.org/verfassungsbruch/



116 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

Ungehorsam besitzt — ist diese tiberfordernd? Sehen wir uns die theoreti-
schen Kern-Aspekte der Offentlichkeit, Gewaltlosigkeit und Gesetzestreue
an, und wie diese von Gruppen wie XR und Letzte Generation praktiziert
werden.

Offentlichkeit

Offentlichkeit kann in der Praxis ein kompliziertes Element des zivilen Un-
gehorsams sein. Um einen wirksamen, iiberzeugenden Sprechakt darzu-
stellen, miissen Klima-Aktivist:innen innerhalb der Aktion ihre gewiinschte
Aussage sichtbar und nachvollziehbar kommunizieren, sodass im besten
Fall anhand der Aktion selbst und ohne weitere Klarstellung deutlich wird,
was die gewiinschte Gesetzes- oder Politikinderung ist. Zusatzlich dazu
muss dieser Sprechakt das gewiinschte Publikum erfolgreich und auf eine
iiberzeugende Weise erreichen. Hierbei sollte der Sprechakt idealerweise
nicht fehlziinden: Sprechakte transportieren nicht nur Aussagen (z.B. die
Regierung sollte einen Klimanotstand ausrufen), sondern senden auch be-
stimmte Signalwirkungen (z.B., dass wir uns in einer Notsituation befin-
den), und ziehen einen bestimmten Spracheffekt nach sich (z.B., dass das
Publikum seine Meinung zur Klimakrise dndert). Ein Sprechakt kann fehl-
ziinden, wenn die Aussage zwar verstanden wird, aber die Signalwirkung
nicht wahrgenommen wird, oder der gewlinschte Effekt des Sprechakts
nicht eintritt.

Ein Beispiel: Im Herbst 2022 warfen zwei Klima-Aktivistinnen der
Letzten Generation Kartoffelbrei auf ein Monet-Gemailde im Potsdamer
Museum Barberini, und klebten sich anschlieBend daneben fest (Schwarz
2022). Das Museum teilte umgehend mit, dass sich das Gemilde hinter
Schutzglas befinde und nicht zu Schaden gekommen sei, und die Aktivis-
tinnen akzeptierten ihre Verhaftung und den folgenden Gerichtsprozess.
Daher erfiillt die Aktion die strengen Rawls/Habermas Kriterien der Of-
fentlichkeit, Gewaltlosigkeit, und Gesetzestreue.

In der Pressemitteilung geht es der Letzten Generation um die Ge-
geniiberstellung von Wertschitzung von Kunst und Leben angesichts der
Klimakrise, und den falschen Prioritaten der Regierung und Gesellschatft.
Die kartoffelbreiwerfende Aktivistin Mirjam Hermann sagte im Presse-
statement: ,Menschen hungern, Menschen frieren, Menschen sterben. Wir
sind in der Klimakatastrophe. Und alles, wovor ihr Angst habt, ist Toma-
tensuppe oder Kartoffelbrei an einem Gemdlde. Wisst ihr, wovor ich Angst



Anh-Qudan Nguyen 117

habe?”21 Ist die Aussage der Aktion anhand des Aktes des Ungehorsams an
sich sichtbar, ohne auf die Pressemitteilung verweisen zu miissen? Weiter-
gehend, hatte die Aktion die richtige Signalwirkung, um die Dringlichkeit
der Klimakrise zu kommunizieren? Und hatte die Aktion den gewiinschten
Effekt, eine Anderung der politischen Priorititen zu erzeugen?

Der sprachphilosophische Erfolg dieser Aktion lasst sich schwierig
messen, und darum soll es hier auch nicht gehen. Was hier deutlich werden
soll, sind die Anstrengungen, die hier vorgenommen werden miissen, um
die Aktion in einer Weise durchzufiihren, dass die richtige Art des 6ffentli-
chen Sprechakts entsteht — und wie fordernd diese sind. Diese Aktion zu
planen und durchzufiithren war sowohl in der Vorbereitung als auch im
Nachhinein fiir alle Beteiligten zweifelsohne anstrengend, aber die Frage
ist, wie moralisch fordernd die Offentlichkeit der Aktion war. Durch die
Aktion haben beide Aktivistinnen sich nicht nur am 6ffentlichen Diskurs
beteiligt, sondern sich, um effektiv im Diskurs sichtbar zu werden, durch
Provokation extremer Aufmerksamkeit ausgesetzt, inklusive feindseliger
Berichterstattung von Boulevard-Zeitungen und Hass-Kommentaren quer
durch das Internet. Dies an sich konnte bereits psychisch tiberfordernd fiir
beide Aktivistinnen sein. Abhingig von den Aktivistinnen konnte die Ak-
tion auch entfremdend sein, wenn diese generell nicht wollen, im Mittel-
punkt des offentlichen Diskurses zu stehen oder sich in ihrem Leben keine
mit Namen und Gesicht landesweite Bekanntheit wiinschen. Kann die Ak-
tion auch tiberfordernd im unfairen Sinne sein? Wenn Beteiligung im 6f-
fentlichen Diskurs iiber die Klimakrise eine kollektive Pflicht ist, an der sich
jede:r zu einem gewissen Grad beteiligen sollte, scheint das Offentlichkeit-
selement hier tatsdchlich weit iiber den fairen Anteil der 6ffentlichen Parti-
zipation hinauszugehen.

An dieser Stelle zwei Anmerkungen: Erstens kommt Uberforderung
dadurch zustande, dass eine Handlung nicht als supererogativ, sondern als
moralisch geboten betrachtet wird. Wenn wir beide Aktivistinnen als mo-
ralisch bewundernswert betrachten, ist das etwas anderes als die Aktion als
eine moralische Pflichterfiillung zu sehen. Hier ist eine Klarstellung wich-
tig: Gruppen wie die Letzte Generation wollen ihre Aktivist:innen nicht zu
den Protestformen zwingen; Aktivist:innen werden dazu ermutigt, nur
dann teilzunehmen, wenn sie sich damit wohlfithlen. Auf der anderen Seite
sieht die Gruppe ihre Aktionen zweifelsohne als eine moralische Notwen-
digkeit, die angesichts der Klimakatastrophe und des staatlichen Versagens

21 Pressemitteilung 23.10., Abrufbar auf: https://letztegeneration.org/presse-pres-
semitteilungen2/



118 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

geboten ist: ,Dieser Verantwortung kann sich in diesem Land niemand ent-
ziehen.“22 Diese Verantwortung, so die Gruppe, ist auch notwendigerweise
offentlich, was deutlich wird aus ihrem Aktionskonsens, dass Aktivist:innen
mit Name und Gesicht zur Aktion stehen miissen.

Zweitens stellt sich die Frage, ob die moralische Uberforderung
durch Offentlichkeit generell aus Rawls zivilen Ungehorsams folgt, oder
erst potentiell iiberfordernd wird durch die Weise, wie sie von Klima-Grup-
pen wie der Letzten Generation praktiziert wird. Das ist eine Frage, die hier
nicht abschlieBend geklidrt werden kann; schlieBlich gibt es innerhalb der
Klimabewegung alleine viele Formen des zivilen Ungehorsams, die Offent-
lichkeit anders erreichen als die Letzte Generation. Beispielsweise ist die
Belastung durch Offentlichkeit bei Fridays for Future sicherlich geringer,
vor allem dann, wenn sich viele andere an der Aktion beteiligen und man
selbst nicht alleine versucht, landesweite Aufmerksamkeit zu erlangen
(selbst wenn Fridays for Future so begonnen hat). Aber wir lehnen uns
nicht zu weit aus dem Fenster, wenn wir feststellen, dass eine effektive Dis-
kursverschiebung durch zivilen Ungehorsam nach Rawls und Habermas
heutzutage fast immer moralisch sehr fordernd sein, und sowohl in der Vor-
bereitung als auch durch die Folgen der 6ffentlichen Auseinandersetzung
extrem viel von Aktivist:innen abverlangen wird.

Gewaltlosigkeit

XR schreibt auf ihrer Website: ,Beim Kampf fiir den Erhalt unserer Lebens-
grundlagen ist Gewaltfreiheit ein Grundwert unserer Bewegung. Wir nut-
zen sie, um die Ungerechtigkeit ans Licht zu bringen, unter der viele Men-
schen alltéglich leiden.” Gewaltlosigkeit bei XR bedeutet nicht nur, selbst
keine Gewalt einzusetzen, sondern auch keine Gegenwehr zu zeigen und
auf Selbstverteidigung zu verzichten. Sollten Aktivist:innen gewaltsam z.B.
von Autofahrer:innen angegriffen werden, setzen XR und andere Gruppen
auf ,gewaltlose Kommunikation“ um die Situation zu deeskalieren. Falls
dies nicht funktioniert, wird — ganz gesetzestreu — auf die Polizei verwiesen,
um die Situation zu entscharfen.23 Hier ist auBerdem wichtig, dass

22 Eintrag zu Verfassungsbruch der Letzten Generation Website, abrufbar auf:
https://letztegeneration.org/verfassungsbruch/

23XR De-Eskalationshandout, abrufbar auf:
https://docs.google.com/document/d/1EUA1AkgsSTkNapR_kNQYagahy-
QB16Quq4R5undLnww/edit?usp=sharing sowie das ,Rebel Toolkit*, hier abrufbar:


https://docs.google.com/document/d/1EUA1Ak9sSTkNapR_kNQYa9ahy-QB16Quq4R5undLnww/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/1EUA1Ak9sSTkNapR_kNQYa9ahy-QB16Quq4R5undLnww/edit?usp=sharing

Anh-Qudan Nguyen 119

Aktivist:innen zur emotionalen Selbstregulierung angehalten werden: Ak-
tivist:innen werden vor Aktionen dazu trainiert, ihre ,,negativen® Gefiihle
wie Wut zu verarbeiten und zu ,,positiven“ Gefiihlen wie Mitleid und Liebe
zu transformieren. So soll nicht nur eine grundsétzliche emotionale Hal-
tung der Gewaltlosigkeit etabliert, sondern auch offentlich ausgedriickt
werden. Viele dieser Strategien finden sich innerhalb der Letzten Genera-
tion ebenfalls wieder: ,,Wir handeln aus Liebe heraus und glauben an das
Gute im Menschen.“24

Dass Gewaltlosigkeit auch emotionale Regulierung bedeutet, hat in-
nerhalb des zivilen Ungehorsams durchaus Tradition. So schreibt Martin
Luther King (1963) ausfiihrlich zur Gefiihlslage Schwarzer Menschen ange-
sichts rassistischer Unterdriickung, und sieht zivilen Ungehorsam als die
Hauptmethode, negative Gefiihle wie Wut, Hass und Verzweiflung produk-
tiv aufzunehmen und in positive Gefiihle wie Liebe und Hoffnung zu trans-
formieren:

»Der schwarze Mensch hat viele aufgestaute Ressentiments und la-
tente Frustrationen, und er muss sie freisetzen. [...] Wenn diese un-
terdriickten Emotionen nicht auf gewaltfreie Weise freigesetzt wer-
den, werden sie sich in Gewalt ausdriicken; das ist keine Drohung,
sondern eine Tatsache der Geschichte. Ich habe also nicht zu meinen
Leuten gesagt: ,Werdet eure Unzufriedenheit los.“ Vielmehr habe ich
versucht, ihnen zu sagen, dass ihre normale und gesunde Unzufrie-
denheit in das kreative Ventil des zivilen Ungehorsams [non-violent
direct action] kanalisiert werden kann.” (1963, 845)25

Wie Gewalt genau definiert wird, ist philosophisch und politisch umstrit-
ten, und wird am Ende des Artikels ausfiihrlicher diskutiert. Hier ist wich-
tig, dass Gewaltlosigkeit im Sinne des zivilen Ungehorsams iiber den Ver-
zicht auf physische Gewalt hinausgeht und sowohl sprachliche als auch
emotionale Dimensionen umfasst.

Auf den ersten Blick konnte Gewaltlosigkeit erstmal gegen Uberfor-
derung sprechen: Gewaltanwendung kann fiir viele Menschen physisch und
psychisch belastend, selbstendfremdend und unfair sein — hierzu mehr im

https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escala-
tion-in-large-crowd-situations

24Kernkultur Eintrag der Letzten Generation Website, abrufbar auf:
https://wiki.letztegeneration.org/de/oeffentlich/Kernkultur

25 Siehe hierzu auch Nussbaum (2016), Kapitel 7 zur Transformation von Wut.


https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations
https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations

120 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

letzten Abschnitt. Es scheint also, dass dieser Aspekt der Pflichtwerdung
zivilen Ungehorsams nicht im weg steht.

Allerdings kann das Praktizieren von Gewaltlosigkeit auch eine Be-
lastung fiir Aktivist:innen darstellen: die teilweise bewusste Aussetzung
von Aktivist:innen in potentiell gewalttatigen Situationen, verbunden mit
einem Verzicht auf Selbstverteidigung kann psychisch iiberfordernd sein,
sowie zu physischer Uberforderung fiihren, wenn z.B. Aktivist:innen bei ei-
ner Straenblockade von Autofahrern oder Polizei angegriffen werden. Dies
ist insbesondere moralisch tiberfordernd, wenn, verbunden mit dem Ele-
ment der Offentlichkeit, Aktivist:innen der Letzten Generation gezielt da-
rauf setzen, gewalttitige Reaktionen auf ihre Proteste als Mittel der Kom-
munikation einzusetzen, um die Offentlichkeit wachzuriitteln und Sympa-
thie fiir die Opfer von Gewalt zu generieren.26 Wie fordernd Gewaltlosigkeit
hier ist im Bezug auf physische und psychologische Uberforderung ist — wie
in der Moralphilosophie generell — relativ im Bezug auf die konkreten Ak-
teur:innen und wie die Gruppe ihren gewaltlosen Aktionen organisiert. Al-
lerdings kann die Uberforderung durch Gewaltlosigkeit wie sie von XR oder
der Letzten Generation praktiziert wird, hier bereits sichtbar werden.

Besonders deutlich soll hier gemacht werden, dass die Pflicht zur
emotionalen Selbstregulierung entfremdend wirken kann: Wut von Klima-
Aktivist:innen auf die Klima-Krise und deren Ursachen, aber auch Wut
iiber eine iibergriffige Polizei oder auf eine desinteressierte oder feindselige
Offentlichkeit, konnen durchaus rational angemessen sein in dem Sinne,
dass sie zur als ungerecht wahrgenommenen Situation passt.27 Eine Pflicht
zur emotionalen Regulierung aufgrund moralischer Anforderung der Ge-
waltlosigkeit fiihrt daher zu einer kostspieligen rationalen Abwigung zwi-
schen Griinden der rationalen Angemessenheit und moralischen Griinden,
die integritdtsverletzend im Williams’schen Sinne sein kann, da die mora-
lischen Griinde hier sich scheinbar von auBen kommend gegen die Perspek-
tive der Handelnden bewegen. Das Gebot der emotionalen Gewaltlosigkeit
kann auch zu affektiver Ungerechtigkeit fiihren, in welcher Akteur:innen
in eine unfaire emotionale Abwégung zwischen Griinden der rationalen An-
gemessenheit und Griinden der Moral gezwungen werden (Srinivasan

26 Diese Strategie der Gewaltaussetzung wird nicht offen von der Letzten Generation
oder Just Stop Oil hinterlegt, aber ging aus mehreren Gesprachen mit Organisa-
tor:innen des A22 Netzwerkes hervor.

27Emotionen wie Wut und Angst kdnnen rational angemessen sein, wenn sie unsere
Werte in einer wahrgenommenen Situation korrekt reprasentieren. Wut reprasen-
tiert generell unsere Wahrnehmung von Ungerechtigkeit, siehe Srinivasan (2018).



Anh-Qudan Nguyen 121

2018): Eine Gruppe von Aktivist:innen, die eventuell sowieso bereits Ge-
walt erfahrt, muss unfairerweise sogar abwégen, inwiefern sie die resultie-
renden Gefiihle anpassen und transformieren muss, um einem gewaltlosen
Ideal zu entsprechen.

Insgesamt kann eine Verpflichtung zur Gewaltlosigkeit im zivilen
Ungehorsam also iiberraschenderweise nicht nur iiberfordernd im psychi-
schen und physischen Sinne, sondern auch integrititsverletzend sein — und
durch affektive Ungerechtigkeit auf eine unfaire Art und Weise zu viel ver-
langen.

Gesetzestreue

Das Element der Gesetzestreue kann, vielleicht auch tiberraschenderweise,
dahingehend moralisch iiberfordernd sein, dass es von einer Klima-
Gruppe, die tendenziell auch Mitglieder mit revolutioniren Zielen besitzt,
eine Akzeptanz der Polizeigewalt, des Justizsystems, und des politischen
Prozesses im demokratischen Verfassungsstaat verlangt, obwohl die
Gruppe moglicherweise

)] Gewalt durch staatliche Institutionen wie den
Polizeiapparat erlitten hat, z.B. durch Polizeigewalt gegen friedliche
Sitzblockaden (Conti 2024)

(2) erkennt, dass die staatlichen Institutionen Verursacher der
Klimakrise kontinuierlich schiitzen, z.B. durch die Verhinderung von
Protesten gegen verschmutzende Industrien, und dass

3) der demokratische Verfassungsstaat nicht ausreichend in
der Lage ist, auf die Klimakrise zu reagieren, etwa weil die
demokratischen Prozesse zu langsam sind.

Dadurch kann es allein zu einer psychischen Uberforderung kommen, aber
auch zu einer Entfremdungswirkung des zivilen Ungehorsams wenn Akti-
vist:innen, die (1)-(3) klarerweise erkennen, trotzdem dazu angehalten
sind, pflichtgemaB gesetzestreu in ihren Aktionen zu sein, und sich den
staatlichen Konsequenzen ihres Gesetzesbruchs bewusst auszuliefern.
Hier konnte eingewendet werden, dass Gesetzestreue von vielen
Klima-Gruppen nicht ideologischer Natur ist, Mitglieder von XR oder der
Letzten Generation also nicht wirklich an den demokratischen Rechtsstaat
glauben, sondern lediglich ein taktisches Element darstellt, um besser 6f-
fentlich zu kommunizieren und mehr Menschen zu erreichen. Auch wenn
die internen Wertekonsense Gesetzestreue nicht nur als ein reines takti-
sches Element darstellen, trifft diese Einstellung sicher auf einige



122 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

Mitglieder der Gruppen zu. Dies dndert aber nichts daran, dass die kom-
munikative Ausfilhrung der Gesetzestreue — o6ffentliches Bekenntnis zum
Rechtsstaat, Akzeptanz von Polizei und Staatsgewalt — moralisch iiberfor-
dernd, und durch die zusitzliche Distanz zwischen Akteur:in und idealer
gesetzestreuer Praxis zusatzlich entfremdend wirken kann.

Kann Gesetzestreue unfair iiberfordernd sein? Murphys Verstidndnis
ist hier schwierig anwendbar, da moralische Pflichten innerhalb einer kol-
lektiven Pflichterfiillung eingeordnet werden miissen. Kann gezielter Ge-
setzesbruch bei gleichzeitiger Gesetzestreue eine Kollektivpflicht sein, die
durch Individualbeitrédge erfiillt werden kann? Vielleicht hatte die schwar-
zen Biirgerrechtsbewegung kollektiv die Pflicht, das Gesetz zu brechen,
aber auch gesetzestreu zu sein — wie weit geht diese Pflicht fiir individuelle
Biirgerrechtsaktivist:innen? Wenn die Klimabewegung als Kollektiv die
Pflicht hat, das Gesetz zu brechen, aber treu zum Verfassungsstaat steht —
was bedeutet das fiir individuelle Klima-Aktivist:innen? Oder gelten Indi-
vidualpflichten zur Gesetzestreue, um kollektiv die Pflicht zu erfiillen, den
Verfassungsstaat aufrecht zu erhalten? Es erscheint mir so, dass die Kol-
lektivpflicht zur Gesetzestreue hier erfiillt werden kann, ohne dass dies fiir
individuelle Aktivist:innen verpflichtend werden miissen. Allerdings kann
es sein, dass Murphy’s Kriterium hier an seine Grenzen st668t, und davon
abhingt, ob die Gesamtgesellschaft oder die soziale Bewegung als das rele-
vante Kollektiv angesehen wird.

Unziviler Ungehorsam

Was konnen wir bisher feststellen? Wenn ziviler Ungehorsam eine Pflicht
der Klimabewegung ist, kann diese Pflicht je nach Kontext der Aktion sehr
viel von Aktivist:innen abverlangen, und sowohl direkt psychisch und phy-
sisch iiberfordernd, sowie entfremdend und integritdtsverletzend sein
kann, als auch regelméaBig faire Anforderungen eines Durchschnittsbiirgers
{ibersteigen. All diese Uberforderungselemente sind, wie moralische Uber-
forderung allgemein, relativ zu sehen im Bezug auf die Akteur:innen und
spezifischen Gruppen, und hingen stark davon ab, wie belastungsfihig
Gruppenmitglieder sind, und welche Aktionsform spezifisch gewahlt wird
— aber wir konnen ein informatives Bild entwerfen, dass eine effektive 6f-
fentliche Diskursteilnahme durch zivilen Ungehorsam, Gewaltlosigkeit mit
emotionaler Selbstregulierung, und Akzeptanz des Verfassungsstaates fiir
viele Akteur:innen zur moralischen Uberforderung tendiert. Dies ist insbe-
sondere von Belang zu einem Zeitpunkt, in der européische Staaten wie
Deutschland, GroBbritannien, Italien und die Niederlande staatliche



Anh-Qudan Nguyen 123

Repressionen gegen die Klimabewegung verschirfen, und so Aktionen des
zivilen Ungehorsams noch herausfordernder machen.

Als Reaktion darauf konnte die Klimabewegung zivilen Ungehorsam
als nicht verpflichtend behandeln, und nur als supererogatorisch betrach-
ten. Allerdings ist Uberforderung nur ein Handlungsgrund von vielen, und
angesichts der Schwere der Klimakrise und deren Konsequenzen fiir Men-
schen und Natur weltweit konnten viele Gruppen an einer Pflicht zum zivi-
len Ungehorsam festhalten. Moralische Pflichten sind manchmal schwierig
zu erfiillen und verlangen uns viel ab, egal ob es utilitaristische, kantiani-
sche, oder eben klimaethische Pflichten sind.

Auf der anderen Seite konnten Klima-Aktivist:innen an einer Pflicht
zum Ungehorsam festhalten, aber unzivilen Ungehorsam als Methode pri-
orisieren, z.B. wie bei Gruppen wie Ende Geldnde, die zwar am Begriff des
zivilen Ungehorsams festhalten, aber das Offentlichkeitselement anders
ausiiben, und auf wirkméachtige Bilder von anonymen Massenaktionen set-
zen, anstatt einzelne Aktivist:innen in den Vordergrund zu riicken, und
gleichzeitig keine Gesetzestreue voraussetzen. Zwar sind solche Aktionen
kollektiv eventuell strapazierender durch groBere VorbereitungsmaBnah-
men, aber fiir individuelle Aktivist:innen konnten diese Aktionsformen
deutlich weniger moralisch fordernd sein. Weitergehend sind Gruppen wie
die Reifenloscher nicht mehr dem zivilen Ungehorsam zuzuordnen, da
diese vor allem Sabotage-Akte anonym und nicht im 6ffentlichen Raum be-
gehen. In dieser Hinsicht ist dies noch weniger fordernd, da keine 6ffentli-
che Kommunikation erforderlich ist, und durch Geheimhaltung der Kon-
takt zur Staatsgewalt so weit moglich minimiert wird. Zwar kdnnte man be-
denken, dass die strafrechtlichen Konsequenzen fiir Sabotage-Akte mehr
von Klima-Aktivist:innen abverlangen als die fiir zivilen Ungehorsam — dies
ist aber sehr fraglich im Anbetracht der Gesetzesverschirfungen fiir Akte
des zivilen Ungehorsams, welche in Italien und in Bayern mit Gesetzen zur
organisierten Kriminalitét verfolgt werden (Lakhani 2023).

Bei beiden Gruppen des unzivilen Ungehorsams wird Gewaltlosig-
keit nicht mehr verlangt, weder als ein Methodenbekenntnis noch als ein
Gebot zur emotionalen Selbstregulierung. In der Hinsicht kann unziviler
Ungehorsam weniger entfremdend wirken, da hier vieles bewusst offenge-
lassen wird, z.B. wann Gewalt anfangt, wird einzelnen Aktivist:innen iiber-
lassen, und somit wird ein Zusammenstof3 von externen moralischen Nor-
men zur Gewaltlosigkeit und eigenem Empfinden zu Gewalt vermieden.

Die Abkehr von Gewaltlosigkeit als Norm fiir die Klimabewegung
wirft allerdings eine neue Frage auf: wie fordernd sind nicht-gewaltlose
Akte fiir eine Bewegung, die mehrheitlich pazifistisch ausgerichtet ist? Und
wenn Denker:innen wie Andreas Malm recht haben, und angesichts der



124 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

iiberwiltigenden Folgen der Klimakrise Gewaltlosigkeit nicht mehr verhalt-
nismaBig ist: wie moralisch fordernd ist es, Gewalt als geboten zu sehen?

\Y%

Am 8. Mirz 2024 setzte die Vulkan-Gruppe einen Strommast in Brand, um
eine Giga-Fabrik des US-Autoherstellers Tesla in Griinheide fiir Wochen
abzuschalten. Laut Bekennerschreiben sagt die Gruppe, dass das Ziel war,
eine umweltzerstérende, boden- und wasserverschmutzende Fabrik, die
taglich tausende SUVs produziert, ohne Gefahr fiir Menschenleben fiir 1an-
gere Zeit auBer Gefecht zu setzen.28 Andere Beispiele von 6kologischer Sa-
botage finden sich in den USA, wo nach der Wahl von Donald Trump 2016
zwei Aktivistinnen der katholischen Arbeiterbewegung, Jessica Reznicek
und Ruby Montoya, die Dakota Access Pipeline, die auf indigenem Land der
Dakotas gebaut werden sollte, sabotierten. Die Aktion verzogerte den Bau
der Pipeline um Monate, richtete Millionenschéden bei einem der grofiten
Ol-Unternehmen der USA an, und inspirierte Andreas Malm zu seinem
Buch-Titel ,,Wie man eine Pipeline in die Luft jagt®.

Bisher wurde in diesem Artikel Gewalt bewusst nicht definiert. Wie
sollten wir Gewalt definieren, um uns der Frage anzunahern, ob Gewalt mo-
ralisch iiberfordernd ist? Manche Philosoph:innen schrecken vor dieser
Frage verstandlicherweise zuriick. Beispielsweise diskutiert Arridge (2023)
die Frage, ob 6kologische Sabotage gerechtfertigt ist, allein iiber den Begriff
der Notwehr und Selbstverteidigung, ohne Gewalt zu definieren. Reznicek
und Montoya sagen selbst, dass ihre Aktion nicht gewalttitig war, da sie zu
keinem Zeitpunkt Menschenleben gefiahrdet hat (Malm 2021, 101). Malm
selbst akzeptiert einen relativ weiten Begriff der Gewalt:

»Wir miissen akzeptieren, dass die Zerstorung von Eigentum Gewalt
ist, insofern dabei absichtlich physische Gewalt ausgeiibt wird, um
einer Sache Schaden zuzufiigen, die jemandem gehort, der dies nicht
will.“ (Malm 2021, 102)

Malm stellt klar, dass diese Art von Gewalt qualitativ anders ist als Gewalt
gegen fiihlende Wesen, aber dass es sich trotz allem um Gewalt handelt,
und von der Offentlichkeit auch als Gewalt gesehen wird, stellt er nicht in

28 Das Bekennerschreiben ist mittlerweile geloscht, war aber auf Indymedia erhalt-
lich. Der Autor hat eine ins englische {ibersetzte Kopie hinterlegt:
https://docs.google.com/document/d/1StnlWGZzPCHo-
AwhNwMuYlomgE35zo_aKEsGSikqjCbg/edit?usp=sharing



Anh-Qudan Nguyen 125

Frage. McLaughlin (n.d., 10) analysiert hier, dass es begriffsgeschichtliche
Griinde gibt, Gewalt nicht einzuschrianken, da der Begriff etymologisch mit
sleidenschaftlicher und unkontrollierter Kraft“ zusammenhéangt, und viele
Definitionen diese Verbindung aufrechterhalten, um z.B. Aufstinde oder
Ausschreitungen, die niemanden verletzen, aber Geschéfte, Strafen und
Autos verwiisten, als gewalttétig zu beschreiben. Wichtig ist hier, dass
Malm Gewalt fiir moralisch geboten hilt, um die Klimakrise zu stoppen —
mit Ausnahme von Gewalt gegen Personen, rechtfertigen die katastropha-
len Folgen des Klimawandels eine Eskalation der Methoden der Klimabe-
wegung, um der fossilen Brennstoffindustrie Einhalt zu gebieten.

Falls Malm recht hatte, wire dieses Gebot moralisch iiberfordernd
fiir die Klimabewegung, die mehrheitlich aus pazifistisch gesinnten Grup-
pen besteht? Ist Malm’s Forderung, wenn an eine Fridays for Future-Orts-
gruppe, oder eine XR-Bezugsgruppe gerichtet, moralisch zu viel verlangt?
Es sind sicherlich psychologische Kosten damit verbunden, Pazifismus als
moralische Orientierung aufzugeben, vor allem im Anbetracht der langen
pazifistischen Orientierung der Klima- und Umwelt-Bewegung, die sich pa-
rallel zur Friedensbewegung entwickelt hat. Zusitzlich kann Gewalt als Me-
thode auch selbstentfremdend oder integrititsverletzend sein fiir Klima-
gruppen und deren Mitglieder.

Bernard Williams (1973, 98-99) beschreibt in seinem zweiten Gedan-
kenexperiment zum Utilitarismus ein Beispiel, in welchem ein Mann je-
manden erschieBen muss, um ein ganzes Dorf vor der ErschieBung zu ret-
ten. Williams will zeigen, dass — unabhingig davon, ob der Mann schiefen
sollte oder nicht — Utilitarismus in seiner Denkweise personliche Integritat
als Wert degradiert. Gewisse Werte sind so fundamental fiir unsere Identi-
tat als Akteur:innen, dass eine reine Nutzenkalkulation das moralischen Di-
lemma auf Kosten unserer Integritit korrumpiert (1973: 117).

Ahnlich kénnte es im Falle der Gewalt fiir pazifistische Klimagrup-
pen liegen: vielleicht hat Malm recht, und Gewalt ist aus Griinden der Ef-
fektivitat, Dringlichkeit und VerhiltnisméaBigkeit wirklich moralisch gebo-
ten, um der Klimakrise Einhalt zu gebieten. Allerdings birgt dies das Risiko,
gewisse fundamentale Ausrichtungen der deutschen, europiischen und
globalen Klimabewegung auf eine entfremdende Art und Weise aufzuge-
ben, dass die Bewegung sich selbst nicht wiedererkennt. Wenn die Ableh-
nung von Gewalt ein zentraler, fundamentaler Bestandteil der Klimabewe-
gung ist, und einen Ankerpunkt fiir die Klimabewegung darstellt, weil Ge-
waltlosigkeit ein Ausdruck dessen ist, fiir welche Welt die Bewegung ein-
tritt, ist dies ein Wert der konstitutiv ist fiir die Bewegung als solche. Diesen
Wert aus Griinden der Effizienz und VerhiltnisméBigkeit zu iiberschreiben,



126 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

kann aus der moralischen Notsituation richtig sein — aber zur Entfremdung
der Klimabewegung von sich selbst fiihren.

Malm konnte einwenden, dass Gewalt auch identitatsstiftend sein
kann: Malm (2023, 161) zitiert Frantz Fanon, der Gewalt als ,bereinigende
Kraft” gegen die psychologische Unterdriickung des Kolonialismus be-
schreibt, und vergleicht dies mit seinem eigenen Akt der ,,siiBesten” Gewalt,
einen Zaun zu zerstéren, um eine Kohlemine zu blockieren. Gewalt, so
Malm, kann kollektive Ermachtigung bringen, und die Klimabewegung von
Verzweiflung und Desorientierung befreien. SUVs auBer Gefecht zu setzen
oder Pipelines zu sprengen konnte Klima-Aktivist:innen das Gefiihl zuriick-
geben, als Akteur:innen eigenstindig gegen fossile Strukturen vorgehen zu
konnen. Gewalt konnte nach Malm und Fanon eine neue Identitit erschaf-
fen, welche sich grundlegend an der Ablehnung fossiler Brennstoffe und
deren Ausbeutungsstrukturen orientiert, die fundamental fiir die Klima-
krise verantwortlich sind. Ist Gewalt identitatsstiftend in einem Sinne, die
die potentielle Selbstentfremdung der Klimabewegung wettmacht?

Hierzu muss die Klimabewegung selbst Uberlegungen entwickeln —
eine klare moralische Handlungsempfehlung st68t hier an ihre Grenzen, da
jede Klimagruppe nicht nur unterschiedliche Werte und Identitidten besitzt,
und Gewalt unterschiedlich fiir sich definiert. Klima-Aktivist:innen, von In-
dividuen, liber Bezugsgruppen, zu groBen Organisationen, sehen sich je
nach Kontext, GruppengréBe, Ort und politischen Gegebenheiten unter-
schiedlichen politischen Strukturen ausgesetzt, die eine eindeutige Hand-
lungsempfehlung fiir oder gegen Gewalt aus der Moralphilosophie schwie-
rig machen. Es wire philosophisch daher unverantwortlich, der Klimabe-
wegung als Ganzes eine Handlungsempfehlung zu geben.

Dieser Artikel zeigt dennoch, dass die Debatten um moralische Uber-
forderungen zeigen, dass innerhalb politischer Bewegungen mit schwieri-
gen Dilemmata gerungen werden muss, und Probleme der Integritit der
Handelnden nicht beiseite gewischt werden sollten. Sowohl Gewalt als Me-
thode, als auch ziviler Ungehorsam sind — wie wir gesehen haben — mora-
lisch potentiell iiberfordernd, und sowohl die Klimabewegung als auch an-
dere politische Bewegungen mit dhnlichen Aktionsformen und Zielen, miis-
sen sich mit diesen Dilemmata auseinandersetzen, ohne die Ambivalenzen
und Komplexitit ihrer Aktionsformen ethisch zu verkiirzen. Fest steht, dass
in den kommenden Jahren mit einer sich immer weiter verschiarfenden Kli-
makrise die Klimabewegung dringender gebraucht wird denn je — und da-
rauf achten muss, nicht vorzeitig an Uberforderung zu scheitern.



Anh-Qudan Nguyen 127

Literatur

Arridge, Alexander (2023). Should We Blow Up a Pipeline? Environmental Ethics
45 (4):403-425. https://doi.org/10.5840/enviroethics202382863

Balthesen, Elena (2022): Ziviler Ungehorsam plus. Klimareporter. URL:
https://www.klimareporter.de/protest/ziviler-ungehorsam-plus

Brownlee, Kimberlee (2004). “Features of a paradigm case of civil disobedi-
ence”. Res Publica, 10, 337-351. https://doi.org/10.1007/s11158-004-2326-6

Carrington, Damian (2023): World’s top climate scientists expect global heating to
blast past 1.5C target. The Guardian, May 2023. URL: https://www.theguard-
ian.com/environment/article/2024/may/08/world-scientists-climate-failure-
survey-global-temperature

Conti, Nadine (2024): Aktivist:innen im Schmerzgriff. Taz, 28.6.2024. URL:
https://taz.de/Diskussion-ueber-Polizeigewalt/!6016424/

Celikates, Robin. (2016). “Democratizing civil disobedience”. Philosophy & Social
Criticism, 42(10), 982-994. https://doi.org/10.1177/0191453716638562

Cooke, Maeve. (2016). Civil obedience and disobedience. Philosophy & Social Criti-
cism, 42(10), 995-1003. https://doi.org/10.1177/0191453716659521

Cooke, Maeve (2021) “The Ethical Dimension of Civil Disobedience”. In W. E.
Scheuerman, ed. The Cambridge Companion to Civil Disobedience. Cambridge
Companions to Philosophy. Cambridge University Press

Delmas, Candice (2016). “Civil disobedience”. Philosophy Compass, 11(11), 681-691.
https://doi.org/10.1111/phc3.12354

Extinction Rebellion (n.d): Warum Rebellieren? Abgerufen November 2024. URL:
https://rebellion.global/de/why-rebel/

Extinction Rebellion (nd): NVC De-Escalation Handout for Participants. Abgerufen
November 2024. URL: https://docs.google.com/document/d/1EUA1AkgsST-
kNapR_kNQYagahy-QB16Quq4R5undLnww/edit?usp=sharing

Extinction Rebellion (nd): De-Escalation in Large Crowd Situations. Abgerufen No-
vember 2024. URL: https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-
support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations

Garcia-Gibson, Francisco. (2022). Undemocratic climate protests. Journal of Ap-
plied Philosophy, 39(1), 162-179. https://doi.org/10.1111/japp.12548

Cripps, Elizabeth (2013). Climate change and the moral agent: Individual duties
in an interdependent world. Oxford University Press.


https://doi.org/10.5840/enviroethics202382863
https://doi.org/10.1177/0191453716659521
https://rebellion.global/de/why-rebel/
https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations
https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations

128 Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen?

Garcia-Gibson, Francisco. (2023). The ethics of climate activism. Wiley Interdisci-
plinary Reviews: Climate Change, 14(4), e831.
https://doi.org/10.1002/wce.831

Habermas, Jiirgen (1983). Ziviler Ungehorsam-Testfall fiir den demokratischen
Rechtsstaat.', in: Peter Glotz (Hrsg.), Ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat,
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1983, S. 29-53.

Hontzsch, Frauke (2021): Kann Sabotage friedlich sein? Klimareporter. URL:
https://www.klimareporter.de/protest/kann-sabotage-friedlich-sein

Hooker, Brad (2009). “The demandingness objection.” The problem of moral de-
mandingness: New philosophical essays, 148-162.

IPCC, 2023: Climate Change 2023: Synthesis Report. Contribution of Working
Groups I, II and III to the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental
Panel on Climate Change [Core Writing Team, H. Lee and J. Romero (eds.)].
IPCC, Geneva, Switzerland, pp. 35-115, https://doi.org/10.59327/IPCC/AR6-
9789291691647

Kiesewetter, Benjamin (2022). Klimaaktivismus als ziviler Ungehorsam. Zeitschrift
fiir Praktische Philosophie, 9(1), 77-114. https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.3

King Jr, Martin Luther (1964). Letter from Birmingham jail. Liberating faith: Reli-
gious voices for justice, peace, & ecological wisdom, 177-187.

Lakhani, Nina, Damien Gayle & Matthew Taylor (2023): How criminalisation is be-
ing used to silence climate activists across the world. The Guardian, 12.10.2023.
URL:  https://www.theguardian.com/environment/2023/oct/12/how-crimi-
nalisation-is-being-used-to-silence-climate-activists-across-the-world

Letzte Generation: Werte & Protestkonsens. Abgerufen November 2024. URL:
https://letztegeneration.org/mitmachen/werte-protestkonsens/

Malm, Andreas (2021). How to blow up a pipeline. Verso Books.

Maltais, Aaron. (2013). Radically non-ideal climate politics and the obligation to at
least vote green. Environmental Values, 22(5), 589-608.
https://doi.org/10.3197/096327113X13745164553798

McLaughlin, Alex (Forthcoming): "Attacking the Things that Consume Our Planet":
Civil Disobedience, Direct Action and Climate Change. Available at

SSRN: https://ssrn.com/ab-
stract=4589366 or http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.4589366

Murphy, Liam (1993). The demands of beneficence. Philosophy & Public Affairs,
267-292. https://www.jstor.org/stable/2265468


https://doi.org/10.59327/IPCC/AR6-9789291691647
https://doi.org/10.59327/IPCC/AR6-9789291691647
https://ssrn.com/abstract=4589366
https://ssrn.com/abstract=4589366
https://www.jstor.org/stable/2265468

Anh-Qudan Nguyen 129

Murphy, Liam (2003). Moral demands in nonideal theory. Oxford University
Press.

Nussbaum, Martha. (2016). Anger and Forgiveness: Resentment, Generosity, Jus-
tice. Oxford University Press.

Paxton, Robert. (2005). The anatomy of fascism. Vintage.

Railton, Peter. (1984). “Alienation, consequentialism, and the demands of moral-
ity.” Philosophy & Public Affairs, Spring, 1984, Vol. 13, No. 2, pp. 134-171.
https://www.jstor.org/stable/2265273

Rawls, John. (1971). A theory of justice. Belknap Press, Cambridge Massachusetts.

Saunders, Joe., Joe Slater, & Martin Sticker (2024). Kant and Overdemandingness
I: The Demandingness of Imperfect Duties. Philosophy Compass, 19(6), €12998.
https://doi.org/10.1111/phc3.12998

Schwarz, Susanne (2022): Bild frei, Kartoffelbrei. Taz, 24.10.2022. URL:
https://taz.de/Klima-Protestaktionen-in-Museen/!5887003/

Speck, Yassin (2024): Wer ist die linksextreme "Vulkangruppe"? Tagesschau On-
line, Stand: 05.03.2024 20:19 Uhr. URL: https://www.tagesschau.de/in-
land/regional/brandenburg/vulkangruppe-100.html

Srinivasan, Amia. (2018). The aptness of anger. Journal of Political Philosophy,
26(2), 123-144. https://doi.org/10.1111/jopp.12130

Valentini, Laura. (2012). Ideal vs. non-ideal theory: A conceptual map. Philosophy
compass, 7(9), 654-664. https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2012.00500.X

Volk, Sabine & Manés Weisskircher. (2023). Far-right PEGIDA: Non-violent protest
and the blurred lines between the radical and extreme right. In Routledge Hand-
book of Non-Violent Extremism (pp. 322-333). Routledge.

Vulkangruppe Liitzerath (2023). Anschlag auf Steinkohle-Kraftwerk Berlin - Sabo-
tage als Strekk - Leben als Sabotage. Indymedia. URL:
https://de.indymedia.org/node/285115

Welchman, Jennifer. (2001). “Is ecosabotage civil disobedience?”. Philosophy & Ge-
ography, 4(1), 97-107.

Williams, Bernard. (1973). A critique of utilitarianism. In: Smart, John C.C. & Wil-
liams, Bernard: Utilitarianism: For and Against. Cambridge University Press.






	How much can climate activism demand? Civil Disobedience, Sabotage and moral overdemandingness in the struggle against the climate crisis
	I
	II
	III
	Physische Überforderung
	Entfremdung
	Unfaire Überforderung

	IV
	Öffentlichkeit
	Gewaltlosigkeit
	Gesetzestreue
	Unziviler Ungehorsam

	V
	Literatur
	Leere Seite

