
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 2, 2025, S. 99–130 
www.praktische-philosophie.org 

https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.5 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Wieviel darf Klima-Aktivismus verlangen?1 Zi-
viler Ungehorsam, Sabotage, und moralische 
Überforderung im Kampf gegen die Klima-
krise 

How much can climate activism demand? Civil Disobedience, 
Sabotage and moral overdemandingness in the struggle 
against the climate crisis 

ANH-QUÂN NGUYEN, UNIVERSITY COLLEGE DUBLIN 

Zusammenfassung: Angesichts einer sich immer weiter verschärfenden Klima-
krise, die von Regierungen weiter vernachlässigt wird, sieht sich die Klimabewe-
gung großen Herausforderungen gegenüber. Viele Klima-Aktivist:innen sehen es als 
ihre moralische Pflicht an, mit zivilen Ungehorsam die Klimakrise aufzuhalten, 
während manche Aktivist:innen und Philosoph:innen vorschlagen, dass von zivilen 
Ungehorsam als Hauptmethode der Bewegung abgerückt werden, und Gewalt als 
Methode eingeschlossen werden muss. (Malm 2021, Arridge 2023).  Dieser Artikel 
untersucht diese Debatte auf eine neue Weise:  Wieviel darf Klima-Aktivismus ver-
langen? Welche Aktionsformen sind besonders moralisch belastend für Individuen 
und Gruppen? Und ab wann ist Klima-Aktivismus moralisch überfordernd?  An-
hand klassischer Debatten zu moralischer Überforderung zeige ich, dass ziviler Un-
gehorsam, wie sie von Klimagruppen wir Extinction Rebellion und Letzte Genera-
tion praktiziert werden, sowohl psychisch und physisch überfordernd (Hooker 
2009) als auch integritätsverletzend und selbstentfremdend (Williams 1973, Rail-
ton 1984) wirken sowie unfairerweise überfordernd (Murphy 2003) sein kann. Al-
lerdings zeige ich auch, dass ähnliche moralische Überforderungen bei einer Pflicht 

 
1Ein herzliches Vergelt’s Gott an Maeve Cooke, Lisa Bastian, Christine Bratu, Teil-
nehmenden eines Vortrags an der DKPhil 2024, sowie zwei anonymen Gutach-
ter:innen für ausführliche und hilfreiche Kommentare zum Beitrag. 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

100 

zur Eskalation, die Gewalt als Methode beinhaltet, auftreten kann, und angesichts 
einer mehrheitlich pazifistisch gesinnten Klima-Aktivist:innen die Identität der 
Klimabewegung korrumpieren kann. 

 
Schlagwörter: Klima-Krise, Ziviler Ungehorsam, Moralische Überforderung, Ge-
walt, Integrität 
 
Abstract: In the face of a worsening climate crisis that continues to be neglected by 
governments, the climate movement faces major challenges. Many climate activists 
see civil disobedience as their moral duty to stop the climate crisis, while some ac-
tivists and philosophers suggest that civil disobedience must be abandoned, and 
that violence must be included as a method (Malm 2021, Arridge 2023). This article 
explores this debate in a new way: How much can climate activism demand? Which 
forms of action are particularly morally demanding for individuals and groups? And 
at what point is climate activism morally overdemanding? Drawing on classic de-
bates about moral overdemandingness, I show that civil disobedience, as practiced 
by climate groups such as Extinction Rebellion and Just Stop Oil, can be both psy-
chologically and physically overdemanding (Hooker 2009), integrity-violating and 
self-alienating (Williams 1973, Railton 1984), as well as unfair (Murphy 2003). 
However, I also show that moral overdemandingness can also occur within a duty 
to escalate the climate movement’s methods in a way that includes violence, which, 
given that most climate activists are pacifists, can corrupt the identity of the climate 
movement. 
 
Keywords: Climate Crisis, Civil Disobedience, Moral Demandingness, Violence, In-
tegrity 

I 

Sie machen sich große Sorgen wegen der Klimakrise. Sie wissen um die Fol-
gen globaler Erwärmung über das Zwei-Grad Ziel hinaus, dass Millionen 
von Menschen durch Hitze, Dürre, Überschwemmungen sterben werden, 
und dass hunderte Millionen Menschen aus ihrer Heimat vertrieben wer-
den.2 Sie wissen, wie der Klimawandel zum Artensterben und zur Zerstö-
rung ganzer Ökosysteme beiträgt. Es entsetzt Sie, dass seit Jahrzehnten Kli-
mawissenschaftler:innen ignoriert werden, dass Öl-, Kohle- und Gas-Un-
ternehmen weiter Milliardengewinne erwirtschaften, und dass die Politik 
trotz großer medialer Aufmerksamkeit die Klimakrise weiterhin als 

 
2 Siehe z.B. IPCC 2023 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

101 

Randthema betrachtet. Sie haben kürzlich gelesen, dass eine große Mehr-
heit von Klimawissenschaftler:innen davon ausgeht, dass die globale Er-
wärmung weit über das Zwei-Grad Ziel hinausgehen wird, wenn sich nicht 
sofort etwas ändert.3  

Sie beschließen, selbst etwas zu unternehmen. Nach Jahren von ethi-
schem Konsum, Verzicht auf Fleisch und Flüge, Petitionen, Wählen von 
Klima-Parteien und Protestmärschen, machen Sie sich auf die Suche nach 
einer Gruppe, die Ihre Sorgen teilt, um sich Aktionen anzuschließen:  

(1) „Fridays for Future“ möchte, dass Sie jeden Freitag 
streiken, also nicht zur Schule, zur Uni oder zur Arbeit gehen, um auf 
den Klimawandel aufmerksam zu machen.4  
(2) Die „Letzte Generation“ möchte, dass Sie sich bei 
Straßenblockaden beteiligen, zunächst bei Sitzblockaden, und wenn 
Sie erfahrener sind, dass Sie sich auf der Straße festkleben. Sie 
schlägt außerdem vor, dass Sie sich bei einer 
öffentlichkeitswirksamen Aktion beteiligen, indem Sie Dosensuppe 
auf ein weltberühmtes Gemälde werfen. Das Gemälde befindet sich 
hinter Schutzglas und kommt dabei nicht zu Schaden.  
(3) Die „Reifenlöscher“ wollen Sie abends mitnehmen, um die 
Luft aus den Reifen von großen Privatfahrzeugen wie SUVs, Jeeps 
und Geländewägen zu lassen, um direkt Emissionsquellen aus dem 
Straßenverkehr zu entfernen. Sie hinterlassen dabei einen 
Bekennerbrief auf jedem Fahrzeug.5  
(4) Die „Vulkangruppe“ möchte, dass Sie sich an einem 
Brandanschlag gegen kritische Infrastruktur fossiler Brennstoffe 
beteiligen, indem Sie einen Strommast in der Nähe eines 
Kohlekraftwerks zerstören.6 Bei Erfolg kann es sein, dass zwei 
nahegelegene Dörfer kurzzeitig ohne Strom auskommen müssen, bis 
die Notstromversorgung einschaltet. 

 
3 Siehe Carrington (2023)  

4 Das enspricht nicht mehr den Methoden der Gruppe, die mittlerweile lediglich zu 
ein bis zwei Demonstrationen im Jahr aufruft. Siehe https://fridaysforfuture.de/ak-
tionen/ 

5 Die deutsche Version des Bekennerbriefs ist hier abrufbar: https://tyreextinguis-
hers.com/_next/static/deutsch-2709438d6fad356c.pdf 

6 Siehe Indymedia Eintrag der Vulkangruppe Lützerath (2023) und Speck (2024)  



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

102 

Nehmen wir an, Sie akzeptieren bereits, dass Sie als Individuum eine mo-
ralische Pflicht haben, sich klima-aktivistisch zu engagieren.7 Welche Akti-
onsform sollten Sie wählen? 

Diese Frage wird sowohl innerhalb der Klimabewegung als auch im 
akademischen Bereich heftig diskutiert. Beispielsweise verteidigt der Phi-
losoph Benjamin Kiesewetter (2022) die Aktionen von Fridays for Future, 
Ende Gelände und Extinction Rebellion als gerechtfertigten zivilen Unge-
horsam, der sogar demokratieförderlich sein kann. Francisco Garcia-Gib-
son (2022) hingegen argumentiert, dass Klimaproteste durchaus Nötigung 
involvieren und daher nicht demokratisch sind – was allerdings nichts an 
deren Rechtfertigung ändert, da eine Klimakatastrophe demokratische Be-
denken überwiegt. In diesem Kontext beschloss die Organisation Ende Ge-
lände, bisher auf friedlichen Ungehorsam fokussiert, in ihrem Aktionskon-
sens 2022, dass auch Sachbeschädigung akzeptiert wird, um "klimaschäd-
liche Infrastruktur auch über unsere Präsenz hinaus außer Betrieb nehmen 
zu können" (Balthesen 2022). Die Politikwissenschaftlerin Frauke Höntz-
sch schreibt dazu, dass auch „friedliche“ Sabotage das Konzept des zivilen 
Ungehorsams überdehnt, und Klimagruppen dadurch riskieren, ihre poli-
tische Legitimation zu verlieren (Höntzsch 2021).  

Auf der anderen Seite schreibt der Humangeograph Andreas Malm 
(2021) an die Klimabewegung, dass sie angesichts der drohenden Klimaka-
tastrophe ihren Pazifismus aufgeben und Gewalt gegen Emissionsquellen 
in ihr Aktionsarsenal aufnehmen sollte. Er argumentiert, dass friedlicher 
ziviler Ungehorsam historisch nur funktioniert hat, weil es eine gewaltbe-
reite „radikale Flanke“ gab, die durch ihr Bedrohungspotential der friedli-
chen Hauptbewegung Wirkungskraft verlieh. Arridge (2023) rechtfertigt 
Gewalt gegen Emissionsziele als eine Form der Notwehr gegen verschmut-
zende Industrien durch das Selbstverteidigungsrecht, während McLaughlin 
(n.d.) warnt, dass Überlegungen zur Verhältnismäßigkeit von Gewalt ange-
sichts der Klimakatastrophe das Risiko bergen, auch Gewalt gegen Perso-
nen zu rechtfertigen.  

Dieser Beitrag untersucht die Debatte auf eine neue Weise: es wird 
eine philosophische Frage untersucht, die eine Perspektive der Fürsorge für 
die Klimabewegung einnimmt, aber weder von Akademiker:innen noch von 
Klima-Aktivist:innen explizit diskutiert wird. Wieviel darf Klima-

 
7 Ob Sie tatsächlich eine Pflicht zum Klimaaktivismus haben, wird in Abschnitt IV 
ausführlicher diskutiert, mit Argumenten von Cripps (2013) und Murphy (1993) 
darüber, ob Sie, nachdem Sie Ihren fairen Anteil an der Problemlösung bereits ge-
leistet haben, weiter aktivistisch verpflichtet sind oder nicht.  



Anh-Quân Nguyen 
 

 

103 

Aktivismus von Akteur:innen verlangen? Welche Aktionsformen sind be-
sonders moralisch belastend für Individuen und Gruppen? Und ab wann ist 
Klima-Aktivismus moralisch überfordernd?  

Ich beginne mit einem Überblick über die Methoden der Klimabewe-
gung und einer Zusammenfassung verschiedener Formen moralischer 
Überforderung. Anschließend erläutere ich anhand von Theorien des zivi-
len Ungehorsams die Aspekte, die für Klima-Aktivist:innen besonders mo-
ralisch belastend sein können, und dass in mancher Hinsicht nicht-ziviler 
Ungehorsam und Sabotage weniger überfordernd sein können als ziviler 
Ungehorsam. Abschließend diskutiere ich, ob Gewaltanwendung an sich 
besonders moralisch fordernd ist, insbesondere in einer pazifistisch ausge-
richteten Klimabewegung.  

In diesem Artikel soll nicht abschließend geklärt werden, welche Ak-
tionsformen des Klima-Aktivismus gerechtfertigt sind und welche nicht. 
Daher nehme ich nicht Stelling zu der Frage, welche Aktionsformen für die 
Anliegen der Klimabewegung am effektivsten sind (Malm 2021), wie demo-
kratisch Klimaproteste sind (Garcia-Gibson 2022), oder ob einige Aktions-
formen grundsätzlich gerechtfertigt sind oder nicht (Arridge 2023).  

Der Artikel soll lediglich erste Überlegungen zu einer bisher nicht un-
tersuchten Frage liefern, inwiefern politischer Ungehorsam, Widerstand 
und Gewalt mit Debatten aus der Ethik zur moralischen Überforderung zu-
sammenhängen. Anhand des Beispiels der Klimabewegung soll die drin-
gende Notwendigkeit für ethische Untersuchungen politischer Bewegungen 
sichtbar werden, die nicht nur begriffliche Klarheit benötigen, sondern sich 
ethische Orientierung wünschen. Zwar lassen sich andere politische Pro-
testbewegungen, z.B. Gewerkschaften, antifaschistische Bewegungen, Glo-
balisierungsgegner:innen oder antirassistische Gruppen nicht immer mit 
den Zielen und den Methoden der Klimabewegung vergleichen.8 Ange-
sichts der komplizierten Realitäten politischer Bewegungen nähere ich 
mich der Thematik von einer nicht-idealen Perspektive, die nicht erst allge-
meine Konzepte formuliert um diese verallgemeinert anzuwenden.  

 
8 Hier sei angemerkt, dass weniger progressive oder gar reaktionäre Protestbewe-
gungen, z.B. die Anti-Impf Bewegung, Identitäre Bewegung, Neonazi-Gruppen, aus 
dem Artikel ausgeklammert werden. Ich bin mir unsicher, ob Überlegungen aus die-
sem Artikel anwendbar sind auf diese, da genannte Bewegungen meist nicht zivilen 
Ungehorsam als Hauptmethode betrachten, sondern sich auf Protestmärsche be-
schränkt, e.g. bei Pegida (Volk/Weisskircher 2023), und im Falle offen faschisti-
scher Gruppen grundsätzlich Gewalt als Methode akzeptiert (Paxton 2004). Prob-
lematiken des zivilen Ungehorsams stellen sich in beiden Fällen nicht. 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

104 

Stattdessen wird eine konkrete politische Bewegung in ihren Akti-
onsformen untersucht, unter Einbezug schwieriger, komplizierter politi-
scher Unsicherheiten, um Kriterien zu formulieren, wie viel politische Be-
wegungen moralisch verlangen darf.9 Dieser Artikel liefert hierfür anhand 
der Klimabewegung einen ersten Ansatzpunkt, wie weit unsere moralischen 
Pflichten im Kontext dringender politischer Krisen reichen, bevor diese uns 
moralisch überfordern und uns ausbrennen lassen, bevor wir in Aktion tre-
ten können. Angesichts der bevorstehenden globalen Klimakatastrophe, 
die uns drastisch herausfordern wird, ist diese Frage dringender denn je.  

II 

Wie genau sind die oben genannten Methoden, Strategien und Aktionen 
der Klimabewegung einzuordnen? Eine klare Gemeinsamkeit von (1) bis (5) 
ist, dass diese über regulären Protest hinausgehen, indem sie bestehende 
Gesetze brechen. Der erste Anschlusspunkt zur Einordnung der genannten 
Aktionen ist daher ziviler Ungehorsam.  

Die klassische Definition von zivilem Ungehorsam stammt von John 
Rawls (1971), der zivilen Ungehorsam als einen öffentlichen, gewaltlosen, 
bewussten und politisch motivierten Rechtsbruch mit dem Ziel einer Ge-
setzesänderung definiert. Aktionen des zivilen Ungehorsams haben hierbei 
zum Ziel,  

„das Gerechtigkeitsempfinden der gesellschaftlichen Mehrheit anzu-
sprechen und zu deklarieren, dass nach eigener Meinung die Grunds-
ätze des gesellschaftlichen Miteinanders unter freien und gleichbe-
rechtigten Menschen nicht respektiert wird.“ (197, 320) 

Das Element der Öffentlichkeit des zivilen Ungehorsams ist besonders zent-
ral für Rawls: Ziviler Ungehorsam wird im Voraus angekündigt, und darf 
nicht heimlich oder verdeckt sein, sondern soll in der Öffentlichkeit statt-
finden (1971, 321). Rawls sieht zivilen Ungehorsam in erster Linie als eine 
Art Sprechakt, der eine Mehrheit in der Gesellschaft durch ihre Botschaft 
überzeugen und zu gesetzlicher Veränderung bewegen soll. Habermas 
(1983) betont hier, dass sich daraus eine vor allem symbolische Natur des 
zivilen Ungehorsams ergibt. Hieraus folgt für Rawls notwendigerweise das 
zweite zentrale Element: Gewaltlosigkeit des zivilen Ungehorsams. Gewalt, 
für Rawls, zielt auf Nötigung ab, und nicht auf Überzeugung. Da ziviler Un-
gehorsam als öffentlicher Sprechakt darauf abzielt, gesellschaftliche 

 
9Für eine Übersicht zu idealer und nicht-idealer Theorie, siehe Valentini (2012). 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

105 

Mehrheiten und Entscheidungsträger zu überzeugen, folgt daraus, dass zi-
viler Ungehorsam gewaltlos sein muss – nicht unbedingt aus pazifistischen 
Prinzipien, sondern als Element des öffentlichen Diskurses.10  

Der zweite Grund für die Gewaltlosigkeit zivilen Ungehorsams liegt 
in einem weiteren Kernelement, dem Ausdruck der generellen Gesetzes-
treue: es wird ein bestimmter Gesetzesbruch begangen, allerdings wird 
durch die Gewaltlosigkeit des Gesetzesbruchs sowie die generelle Akzep-
tanz der rechtsstaatlichen Konsequenzen durch die Aktivist:innen (z.B. 
Verhaftung, Verurteilung und Strafe) eine Treue zum Rechtsstaat zum Aus-
druck gebracht (1973, 322). Nach Rawls sieht ziviler Ungehorsam, im Ge-
gensatz zu militanten oder revolutionären Protestformen, den demokrati-
schen Rechtsstaat als moralisch legitim an, und will lediglich eine be-
stimmte, spezifische Ungerechtigkeit beseitigen, und hierzu eine gesell-
schaftliche Mehrheit überzeugen, dass politische Veränderung durch Ge-
setzesänderungen notwendig ist.11  

Rawls Definition von zivilem Ungehorsam ist umstritten. Candice 
Delmas (2016, 681-682) zeigt auf, dass jedes einzelne seiner Kriterien bei 
paradigmatischen Fällen des zivilen Ungehorsams nicht erfüllt sein muss: 
Henry David Thoreaus Weigerung, Steuern zu zahlen, um gegen Sklaverei, 
Krieg gegen Mexico, und Unterdrückung amerikanischer Ureinwohner zu 
protestieren, war nicht öffentlich und wurde erst im Nachhinein in seinen 
Vorlesungen bekannt. Ghandis Boykott-Kampagne gegen britische Koloni-
alherrschaft hatte sehr wohl revolutionäre Ziele, ohne Gesetzestreue zum 
britischen Kolonialrecht. Und manche Akte zivilen Ungehorsams wenden 
Gewalt im weiten Sinne an: um gegen den Vietnam-Krieg zu protestieren, 
stahlen die Catonsville Nine, katholische Friedensaktivist:innen in den 
USA, 378 Wehrdiensteinzugsbriefe und setzten diese öffentlich mit Napalm 
in Flammen.  

Weiterhin nimmt Kimberley Brownlee (2004, 349) das Argument ins 
Visier, dass ziviler Ungehorsam als überzeugender Sprechakt gewaltlos sein 
muss, und zeigt am Beispiel der Selbstverbrennung, dass verhältnismäßi-
ger, beschränkter und überlegter Gewalteinsatz die Wirkung des Sprechak-
tes unterstreichen kann. Auf der anderen Seite zeigen Beispiele wie die Blo-
ckade von Deportationsflugzeugen, dass ziviler Ungehorsam nicht nur 

 
10 Siehe Delmas (2016, 683). 

11 Habermas (1983) erklärt, dass ein demokratischer Verfassungsstaat seine Legiti-
mität nicht nur aus geltendem Recht, sondern aus moralisch anerkennungswürdi-
gen Prinzipien ableitet und daher zivilen Ungehorsam, welcher darauf abzielt, Un-
gerechtigkeiten zu beseitigen, als Teil der Verfassungsdemokratie akzeptieren muss.  



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

106 

überzeugend, sondern auch nötigend sein kann, oder in den Worten von 
Martin Luther King (1963) „darauf abzielt, eine solche Krisensituation zu 
schaffen und eine solche Spannung zu schüren, dass eine Gemeinschaft, die 
sich ständig geweigert hat zu verhandeln, gezwungen ist, sich mit dem 
Problem auseinanderzusetzen.“12 

Als Reaktion haben viele Philosoph:innen alternative Definitionen 
entwickelt. Robin Celikates (2016, 985) definiert zivilen Ungehorsam bei-
spielsweise als „einen vorsätzlich rechtswidrigen und prinzipientreuen kol-
lektiven Protestakt, mit dem Bürger:innen das politische Ziel verfolgen, be-
stimmte Gesetze, Richtlinien oder Institutionen auf eine nicht-militärische 
Art und Weise zu verändern.“ Maeve Cooke (2016, 1002) definiert zivilen 
Ungehorsam als „Form des politischen Protests, welcher absichtlich das 
Gesetz bricht, um das Gesetz zusammen mit dem politischen System, wel-
ches dem Gesetz Autorität verleiht, ethisch zu transformieren, um die Ge-
sellschaft zum Besseren zu verändern.“  

Auf der anderen Seite argumentiert Candice Delmas, dass viele Pro-
testaktionen deswegen nicht auf die Rawlsische Definition des zivilen Un-
gehorsams passen, weil sie eben keine sind, keine sein wollen, und auch 
nicht als ziviler Ungehorsam betrachtet werden sollten. Sie schreibt, dass 
es „Zeit ist, über unzivilen Ungehorsam nachzudenken: Akte des Ungehor-
sams, welche beabsichtigt anstößig, verdeckt, anonym, mehr als nur mini-
mal destruktiv sind, ihre Ziele nicht respektieren, oder nicht darauf abzie-
len, einer Audienz die Notwendigkeit der Reform von Gesetzen, Politik und 
Institutionen zu kommunizieren.“ (2016, 685)13  

Trotz aller Kritik ist Rawls Definition zivilen Ungehorsams hilfreich, 
weil sich viele Klima-Gruppen fast dogmatisch an seine Kriterien halten. 
Beispielsweise schreibt XR, dass  

„unsere kreativen, kunstvollen, nachhaltigen und gewaltfreien Pro-
teste auf der ganzen Welt dazu beitragen, überzeugende Gesetze zu 

 
12 King verwendet „Non-Violent Direct Action” anstatt “Civil Disobedience”. Beide 
Begriffe beschreiben nicht immer den gleichen Sachverhalt. So muss „Non-Violent 
Direct Action“ keinerlei Öffentlichkeit und überhaupt keine Interaktion mit der 
Staatsgewalt beinhalten. 

13Allerdings gibt es mittlerweile auch Diskussionen, ob der Begriff des unzivilen Un-
gehorsams überhaupt nützlich ist. Siehe z.B. Cooke 2021. 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

107 

erlassen, Regierungen zum Handeln zu drängen und den öffentlichen 
Diskurs über die Klima- und Umweltkrise zu verändern.“14 

Aktionen von XR sind, egal ob es um Straßenblockaden, Flashmobs, oder 
globale Protestaktionen geht, in erster Linie als kommunikativ, als ein 
Sprechakt zur Vermittlung der Dringlichkeit der Klimakrise, und als Appell 
an die Mehrheit der Bevölkerung und demokratische Entscheidungsträger 
zu verstehen, Gesetzesänderungen zu bewirken. Während manche XR-Ak-
tivist:innen sicherlich auch revolutionäre Ziele haben, die über eine 
Rawls’sche/Habermas’sche Akzeptanz öffentlicher Institutionen hinausge-
hen, drängt XR vor allem auf demokratische Reformen durch Bürgerver-
sammlungen, in denen im Sinne Habermas’ diskursiv-demokratisch Lö-
sungen zum Klimanotstand erörtert werden sollen. Daher ist XR genau 
nach Rawls öffentlich, gewaltfrei, und im verfassungsdemokratischen 
Sinne gesetzestreu.  

Ähnlich schreibt die „Letzte Generation“ (n.d.) in Ihrem Werte- und 
Protestkonsens: 

„2. Wir sind absolut gewaltfrei – sowohl in unseren Handlungen als 
auch in unserer Sprache (auch keine Beleidigungen). Das gilt sowohl 
untereinander als auch im Kontakt mit der Öffentlichkeit, der Polizei 
und allen anderen Menschen.“ 

„9. Wir sind bereit, alle staatlichen Konsequenzen in Kauf zu nehmen. 
Das befreit uns davon, uns vom Staat durch Repressionen einschüch-
tern zu lassen, und dass sie unsere Entschlossenheit brechen.“ 

„10. Uns ist bewusst, dass wir in der Öffentlichkeit stehen und dass 
unsere Worte in der Presse und der Bevölkerung gegen uns verwen-
det werden können. Deswegen sind wir bedacht in dem, was wir nach 
außen tragen und wie wir uns verhalten.“ 

„11. Wir filmen und fotografieren unsere Proteste und veröffentlichen 
diese Aufnahmen. Wir stehen mit unserem Gesicht und unserem Na-
men zu dem, was wir tun.“ 

Auch hier finden sich bei einer zentralen Klima-Organisation die Kriterien 
Öffentlichkeit, Gewaltfreiheit, und Gesetzestreue fast wörtlich von Rawls 
übernommen, Habermas wird sogar von der Letzten Generation (n.d) als 
Quelle zitiert. Weiterhin schreibt die Gruppe:  

 
14 Siehe Website von Extinction Rebellion: https://rebellion.global/de/why-rebel/ 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

108 

„Das Handeln der Bundesregierung stellt einen Bruch mit unserer 
Verfassung dar, den wir nicht hinnehmen können. Wir werden nicht 
aufhören, gegen diesen Kurs Widerstand zu leisten. Wir erachten dies 
als unser unumstößliches Recht. Unser Recht, uns für die Wahrung 
unserer Verfassung und den Erhalt unserer freien demokratischen 
Gesellschaft einzusetzen.“ (Letzte Generation, n.d.) 

Auf der anderen Seite finden sich Gruppen wie Ende Gelände, die in ihrem 
Selbstbild sich zwar zu zivilem Ungehorsam bekennen, und dabei ihre Ak-
tionen in erster Linie als Kommunikationsakt verstehen (Ende Gelände 
2020,3 und 6), hierbei aber gezielt offen lassen, ob Teilnehmende gesetzes-
treu zum demokratischen Verfassungsstaat stehen, oder aber revolutionäre 
Ziele verfolgen. Weiterhin findet sich nichts zur Gewaltfreiheit in der 
Gruppe, und wie oben angedeutet hat die Gruppe neulich beschlossen, dass 
bestimmte Formen der Gewalt, z.B. Sachbeschädigung, akzeptabel sind, um 
Emissionen von fossilen Brennstoffträgern längerfristig zu stoppen 
(Balthesen 2022). Hier sehen wir also ein Beispiel von zivilem Ungehorsam, 
welcher eher den Definitionen von Celikates (2016), Welchman (2001) oder 
Cooke (2016) entspricht. 

Zuallerletzt können wir die Reifenlöscher und Vulkangruppe als un-
zivilen Ungehorsam nach Delmas (2016) einordnen, da diese verdeckt und 
anonym stattfinden, und in den Sabotageakten weit über das Maß von zivi-
lem Ungehorsam hinausgehen, und dabei, wie Malm (2021) fordert, den 
Pazifismus der Klimabewegung aufgeben, um direkt Emissionsquellen zu 
beschädigen.  

Das gesamte Spektrum des Klima-Aktivismus reicht also von streng 
definiertem zivilen Ungehorsam nach Rawls und Habermas, über offenere, 
weniger gesetzestreue Formen des zivilen Ungehorsams, zu unzivilem Un-
gehorsam. Welche dieser Aktionsformen angesichts des Klimanotstands 
gerechtfertigt oder effektiv sind, ist eine kritische Frage, die von Philo-
soph:innen wie Kiesewetter (2022) Garcia-Gibson (2022) Malm (2021) und 
Arridge (2023) heftig diskutiert wird und hier nicht entschieden werden 
kann. Was sich aber auf die Effektivität und Rechtfertigung dieser Aktionen 
auswirkt, ist die Frage, wie viel diese Aktionsformen der Klimabewegung 
moralisch abverlangen: wenn bestimmte Aktionsformen zu viel verlangen, 
könnte sich dies auf die Effektivität der Klimabewegung niederschlagen, 
und bei zu großen moralischen Kosten ihre Rechtfertigung untergraben. Ist 
ziviler Ungehorsam moralisch überfordernd? Ist unziviler Ungehorsam we-
niger fordernd? Und ist Gewaltbereitschaft, wie von Malm (2021) gefordert, 
zu viel verlangt für eine mehrheitlich pazifistische Bewegung? Und falls 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

109 

bestimmte Aktionsformen moralisch überfordernd sind – wirkt sich dies 
auf deren Rechtfertigung aus? 

III 

In der Ethik wird von moralischer Überforderung gesprochen, wenn der 
Handlungsvorschlag einer Moraltheorie zu viel von eine:r Akteur:in ver-
langt, oder zu weit darüber hinausgeht, was ein:e Akteur:in moralisch leis-
ten kann. Beispielsweise wird konsequentialistischen Ethiken häufig vorge-
worfen, sowohl durch ihren Entscheidungsprozess zur Nutzenmaximie-
rung als auch durch konkrete Handlungsempfehlungen, stets die bestmög-
lichen Konsequenzen mit möglichst wenig Leid und so viel Nutzen wie mög-
lich herbeizuführen, Akteur:innen moralisch zu überfordern. Hierbei gibt 
es verschiedene Aspekte, von rein physischer und psychischer Überforde-
rung zu philosophisch komplexerer moralischer Entfremdung und Verlet-
zung persönlicher Integrität. Was alle Arten der Überforderung gemein ha-
ben, ist, dass, wenn moralische Überforderung bei einer Moraltheorie vor-
handen ist, dies als Evidenz gegen die Gültigkeit dieser Moraltheorie gilt – 
wenn meine Theorie mich zu sehr fordert, habe ich einen Grund, mich von 
dieser Theorie abzuwenden, oder die Theorie anzupassen (Hooker 2009).  

Physische Überforderung 

In Ihrem Wohngebäude bricht ein großes Feuer aus. Sie wissen, dass das 
alte Ehepaar im Obergeschoss Schwierigkeiten mit den Treppen hat, und 
sich nicht selbst in Sicherheit bringen kann. Die Feuerwehr ist unterwegs, 
wird aber nicht rechtzeitig eintreffen, um Ihre Nachbarn zu retten. Wenn 
Sie nach oben rennen und Ihre Nachbarn die Treppe herunterhelfen, über-
leben Sie alle drei das Feuer, aber (a) Sie können aufgrund der Rettung Ih-
rer Nachbarn keinen Pulli anziehen, und holen sich draußen eine Erkäl-
tung, (b) Sie erleiden eine Rauchvergiftung und damit monatelange Atem-
probleme, die Ihre Aktivitäten, z.B. zur Arbeit radeln, wandern, Sport ma-
chen, stark einschränken werden, und (c) erleiden eine sehr schwere Ver-
letzung, z.B. durch einstürzende Balken, und verlieren bei der Operation 
danach einen Arm.  

Niemand bestreitet, dass das moralisch Beste in der Situation die 
Rettung der Nachbarn wäre. Kontrovers wird es, wenn eine Moraltheorie 
wie der Konsequentialismus die Rettung als moralisch geboten sieht, und 
dass jede:r Akteur:in die Pflicht hat, ihre eigene Gesundheit zu opfern oder 
eine schwere Verletzung zu riskieren, um die bestmögliche Situation mit am 
wenigsten Leid herbeizuführen. Akteur:innen, die sich entscheiden, sich 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

110 

dem Feuer auszusetzen und die Nachbarn zu retten, sind bewunderns-
werte, moralische Vorbilder oder Helden, aber sie handeln supererogato-
risch, also über die Pflicht hinaus. Handlungen, die die eigene Gesundheit 
signifikant riskieren, als Pflicht anzusehen, kann zur moralischen Überfor-
derung von Akteur:innen führen (Hooker 2009, 152).  

Allerdings ist es schwierig, hier eine klare Grenze zu ziehen, ab wann 
moralische Überforderung eintritt: es ist intuitiv klar zumutbar, dass Ak-
teur:innen sich wie bei (a) eine Erkältung holen, um zwei Leben zu retten. 
Ebenso ist es auch intuitiverweise klar, dass (c) schwere signifikante Risi-
ken für die eigene Gesundheit darstellt, die eine Rettung nicht verpflichtend 
machen. Weniger klar ist, wo bei (b) die Grenze verläuft und was genau eine 
signifikante physische Überforderung konstituiert.  

Um diese Ungenauigkeit näher zu systematisieren, schlägt Brad 
Hooker (2009, 149) vor, dass moralische Überforderung von einem meta-
ethischen Prinzip abhängt: um für moralische Akteur:innen gerechtfertigt 
zu sein, muss eine Moraltheorie mit den moralischen Überzeugungen, die 
wir nach sorgfältiger Reflektion besitzen, kohärent sein. Wenn ich nach 
sorgfältiger Reflektion ein intuitives Gleichgewicht zwischen meinen vor-
handenen moralischen Überzeugungen und einer Theorie wie dem Utilita-
rismus erreiche, kann ich also annähernd sagen, dass (b) eine Rauchvergif-
tung riskieren moralisch verlangt werden kann, aber (c) einen Arm zu ver-
lieren, um das moralisch Beste zu tun, über eine moralische Pflicht hinaus-
geht. Dies hat allerdings zur Folge, dass dieses Gleichgewicht nach Reflek-
tion subjektiv von den Akteur:innen abhängt, und davon, welche morali-
schen Überzeugungen nach Reflektion übrig bleiben – eine gewisse Unge-
nauigkeit oder Relativität bleibt bei physischer Überforderung also erhal-
ten.  

Entfremdung 

Philosophisch klarer definiert innerhalb der Debatte sind moralische Über-
forderung als Integritätsverletzungen oder Entfremdungserscheinungen. 
So schreibt Bernard Williams (1973, 116), dass  

„ein Mensch mit Handlungen identifiziert ist, die von persönlichen 
Projekten und Einstellungen stammen, welche in manchen Fällen auf 
der tiefsten Ebene ernstgenommen werden, als das, was das Leben 
dieses Menschen ausmacht. [...] Es ist absurd, von einem solchen 
Menschen zu verlangen, die eigenen Projekte und Entscheidungen 
beiseitezuschieben, wenn die Nutzensummen festgestellt werden, 
und die Entscheidung des utilitaristischen Kalküls zu akzeptieren. 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

111 

Dies ist eine Entfremdung von der echten Bedeutung seines Han-
delns und von der Quelle seiner eigenen Überzeugungen.“ 

Ähnlich definiert Peter Railton (1984, 164) Entfremdung als „die Erfahrung 
der Moral als eine externe Sammlung von Forderungen, die nicht in unse-
rem Leben verwurzelt ist, oder unseren eigenen Perspektiven entgegen-
kommen.“ 

„Moral kann im Wesentlichen als selbstlos, unparteiisch und unper-
sönlich verstanden werden. Moralisch zu handeln bedeutet, das 
Selbst und alle Zufälligkeiten, die die Beziehungen eines Selbsts zu 
anderen oder zur Welt betreffen, einer Reihe von Imperativen unter-
zuordnen, die nur für uns als rationale Wesen verbindlich sind.“ 
(Railton 1983, 165) 

Moral, in diesem Sinne, erscheint uns als etwas „Fremdes“ im eigenen Le-
ben, das unserem eigenen Selbst nicht entspricht, oder fordert, dass unsere 
eigenen Projekte, Beziehungen und Perspektiven idealen Prinzipien unter-
geordnet werden. Beispielsweise kann eine absolute Pflicht nicht zu lügen, 
selbst wenn es um Leben und Tod einer uns nahestehenden Person geht, 
als eine fremde, externe Forderung erscheinen, die nicht in unserer Natur 
als Handelnde verwurzelt ist, und uns daher überfordert.15 

Georgina hat nach ihrem Abschluss in Geowissenschaften Schwierig-
keiten, Arbeit zu finden. Da Mieterhöhungen bevorstehen, sie nicht zu ih-
ren Eltern ziehen kann, und sie dringend Geld benötigt, um Kosten für ihr 
Kind zu decken, wird die Situation dringlich. Ihr alter Betreuer erfährt von 
der Situation, und empfiehlt ihr, einen gut bezahlten Job in einem Unter-
nehmen anzunehmen, welches neue Öl- und Gasfelder erschließt. Georgina 
weist das von sich, da sie als überzeugte Klima-Aktivistin und als Mutter 
ihrem Kind eine Welt hinterlassen will, die nicht in Flammen steht. Sie will 
von der fossilen Brennstoffindustrie nichts wissen, geschweige denn für 
diese arbeiten. Ihr Betreuer nickt, er hält die Industrie ebenfalls für gefähr-
lich, aber Georginas Ablehnung des Jobs ändert weder etwas an der Exis-
tenz dieses Unternehmens, noch an der Erschließung des neuen Öl- und 
Gasfelds. Der Betreuer fügt flüsternd hinzu, er wisse, dass die Stelle sonst 
an einen anderen Geowissenschafts-Absolventen gehen wird, welcher nicht 
nur keinerlei Skrupel, sondern einen regelrecht religiösen Eifer an den Tag 
legt, wenn es um neue fossile Brennstoffe geht. Der Betreuer findet dies 

 
15 Für Kantianische moralische Überforderung, siehe Saunders,Slater und Sticker 
(2024) 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

112 

besorgniserregend, darum bietet er an, seine Netzwerke zu nutzen, um Ge-
orgina die Stelle zu verschaffen.16 

Sollte eine Moraltheorie Georgina empfehlen, oder sogar von ihr for-
dern, zur Schadensbegrenzung den Job anzunehmen? Für Williams ist dies 
eine schwierige Frage und er bestreitet nicht, dass dies der richtige Rat-
schlag sein kann. Das Problem für Williams (1973, 99) ist, dass für Theorien 
wie den Utilitarismus die Lösung offensichtlich erscheint und außerdem 
moralisch geboten ist, in einer Weise, die Georginas persönliche Sicht-
weise, ihre für sie als Person zentralen Projekte, und ihre Integrität igno-
riert. Sowohl ihr zentrales Anliegen als Klima-Aktivistin, als auch ihre Rolle 
als Mutter sind in einer Weise konstitutiv für Georginas Identität, sodass 
eine moralische Forderung, die diese nicht einmal miteinbezieht, Georgina 
von sich selbst entfremdet – und damit zu moralischer Überforderung 
führt.  

Unfaire Überforderung 

Eine weitere Variante der moralischen Überforderung erklärt Liam Murphy 
(2003), der Moral als ein „kollektives Projekt“ ansieht, in welchem nicht 
erwartet werden kann, dass ein einzelnes Individuum zusätzlich zu den ei-
genen Pflichten die moralischen Lasten anderer übernimmt. Sein „Einhal-
tungsprinzip“ besagt, dass moralische Pflichten nur das von individuellen 
moralischen Akteur:innen verlangen können, was ein kollektives Problem 
lösen würde, wenn alle anderen beteiligten moralischen Akteur:innen diese 
Pflicht ebenso einhalten würden. Murphy (1993, 278) schreibt, dass „wir 
unseren fairen Anteil leisten sollten, was unter gewissen Umständen große 
Aufopferungen mit sich bringen kann; aber was nicht von uns verlangt wer-
den kann, ist den Anteil anderer zusätzlich zu unserem Eigenen zu leisten.“ 
Wenn nach einer WG-Party alle Gäste eine Bier- oder Weinflasche aufräu-
men und einen Teller abspülen, wäre die Sache erledigt – Sie sind dazu ver-
pflichtet, diesen Anteil zu leisten, selbst wenn das für Sie große psychische 
Belastung darstellt, weil Sie aufräumen und abspülen hassen. Von Ihnen zu 
verlangen, dass Sie mehr als einen Teller abspülen oder einen ganzen Kas-
ten Bier aufräumen, wäre unfair – warum sollten Sie den Anteil anderer 
übernehmen, nur weil andere ihre Pflicht nicht erfüllen? 

Murphys Definition von unfairer moralischer Überforderung ist da-
rauf angelegt, moralische Pflichten einzugrenzen angesichts so vieler ande-
rer moralischer Akteur:innen, die ihre Pflichten nicht einhalten. Wir haben 

 
16 Angepasst von Williams (1973, 98) 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

113 

vielleicht alle die Pflicht, einen gewissen Prozentsatz unseres Gehalts zu 
spenden, um globale Armut zu lindern. Die Tatsache, dass die meisten 
Menschen dies nicht tun, heißt nicht, dass Sie ihr gesamtes Sparkonto räu-
men müssen, um die Pflicht anderer zu schultern – selbst, wenn Sie damit 
Menschenleben retten könnten.  

Murphys Prinzip hat eine Reihe von seltsamen Implikationen, die im 
Kontext des Klimawandels kritisiert werden können. So stellt Elizabeth 
Cripps (2013: 158) in ihrer Verteidigung einer Pflicht zum Klima-Aktivis-
mus folgenden Fall vor:  

Es gibt 1.000 sehr reiche Menschen und 1.000 hungernde Menschen. 
Die Situation der letzteren ist das Ergebnis einer außergewöhnlichen 
Naturkatastrophe, und die reichen Menschen sind nicht schuld da-
ran. Die einzige Möglichkeit für die Reichen, das Leben der Armen zu 
retten, ist der 1-zu-1 Transfer von Ressourcen. Wenn das alle tun und 
jeder Reiche einen Armen rettet, wären die Kosten für jeden Wohltä-
ter so hoch wie der Verzicht auf einen zweiten Kaffee zum Mitneh-
men. Die Hälfte der reichen Menschen unternimmt jedoch nichts, um 
zu helfen.  

Nach Murphys Prinzip wäre es moralisch überfordernd, von den Reichen, 
die bereits helfen, zu verlangen, mehr zu tun, nur weil die andere Hälfte 
nichts macht. Es steht außer Frage, dass die Reichen, die sich weigern zu 
helfen, moralisch versagen. Nach Cripps (2013, 159) ist es allerdings extrem 
unplausibel von Murphy, dass die Last, die sich aus deren Nichtstun ergibt, 
den Opfern der Naturkatastrophe anzulasten und nicht den hilfsbereiten 
Reichen, die noch mehr helfen könnten.  

Trotz dieser Kritik hat Murphys Prinzip der unfairen Überforderung 
den Vorteil, dass relativ klar definiert ist, ab wann ein:e moralische:r Ak-
teur:in überfordert sein kann, und es gibt Fälle, wo sein Prinzip klar zeigt, 
dass moralisch zu viel verlangt wird: 

Ein Auto ist in ein Moor gestürzt und sinkt langsam. Sie sind einer 
von mehreren Schaulustigen vor Ort. Wenn Sie zusammenarbeiten, 
können Sie den Fahrer mit geringem Risiko und Aufwand retten. Sie 
haben die anderen Schaulustigen bereits aufgefordert, zu kooperie-
ren. Sie haben einen guten Plan vorgeschlagen, um zum Auto zu ge-
langen, ein Seil bereitgestellt und es an ihr eigenes Auto angebracht, 
um die Aktion in Gang zu bringen. Aufgrund der allgemeinen Verwir-
rung und der mangelnden Hilfsbereitschaft ist die Rettung jedoch 
bisher nicht gelungen. Vielleicht stimmen die anderen Schaulustigen 
mit etwas mehr Überzeugungsarbeit zu. Sie sind jedoch bereits er-
schöpft von Ihren bisherigen Anstrengungen. Wenn Sie Ihre 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

114 

Überzeugungsarbeit fortsetzen oder versuchen, das Opfer auf eigene 
Faust zu retten, werden Sie einige Tage lang krank sein und die Hoch-
zeit Ihrer Schwester verpassen. (Cripps 2013: 156) 

Das moralisch beste Ergebnis hier wäre wieder, dass Sie weitermachen oder 
selbstständig das Opfer retten. Intuitiv kann hier Murphys Prinzip aber zei-
gen, dass Sie als Akteur:in in der Hinsicht überfordert werden, weil Sie das 
leisten müssen, was eigentlich andere leisten sollen. Wenn Moral ein kol-
lektives Projekt ist, dann sollte eine Moraltheorie nicht verlangen, für die 
Pflichten anderer aufzukommen, nur weil andere diese nicht erfüllen. Stän-
dig die Pflichten anderer zu schultern wäre unfair, und damit überfor-
dernd.17  

Wir können also drei Arten der moralischen Überforderung festhal-
ten:  

• physische und psychische Überforderung 
• Entfremdung und Integritätsverletzung 
• unfaire Überforderung  

Alle drei Arten der moralischen Überforderungen überschneiden sich in 
vielen Fällen, und beinhalten eine gewisse Relativität bezüglich der Ak-
teur:innen und deren Werte, Projekte und Kontexte.18 Alle drei Arten der 
moralischen Überforderung haben gemein, dass sie einen Grund liefern, 
eine Moraltheorie zu überarbeiten oder anzupassen, oder dass die überfor-
dernde Theorie zumindest erklären muss, weshalb Akteur:innen trotz 
Überforderung pflichtgebunden sind. Alle drei geben uns Ansatzpunkte zur 
Evaluierung wie fordernd Klima-Aktivismus ist.  

IV 

Wie fordernd ist Klima-Aktivismus? Angesichts einer globalen Klimakrise, 
die sogar nationale Regierungen überfordert, ist es zumindest intuitiv klar, 
dass die Klimabewegung bereits dahingehend überfordert sein kann, dass 

 
17 Nach Cripps macht es einen klaren Unterschied hier, ob Sie und andere Schaulus-
tige Mitschuld daran tragen, dass es zum Autounfall kam. Wenn Sie verantwortlich 
waren, kann mehr verlangt werden von Ihnen – wieviel genau, scheint trotzdem 
unklar. 

18 Eine Art der moralischen Überforderung, die nicht diskutiert wurde, ist Überfor-
derung des gesunden Menschenverstandes. Ich lasse diese Art der Überforderung 
aus, weil sie zu vage ist. Siehe Cripps (2013), Kapitel 5 für eine Diskussion. 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

115 

sie für eine überwältigende globale Krise Verantwortung übernimmt. Aber 
wie oben bereits erwähnt, nehmen wir an, dass Sie eine allgemeine Pflicht 
zum Klima-Aktivismus bereits akzeptieren – angesichts der Klimakrise und 
deren katastrophalen Folgen haben Sie die Pflicht, etwas dagegen zu unter-
nehmen.  

Dies ist nicht unbedingt selbstverständlich: Mit Murphy könnte man 
sagen, dass Sie eine Pflicht haben, ethisch zu konsumieren, kein Fleisch zu 
essen, kein Auto zu fahren und nicht zu fliegen, was sehr fordernd sein kann 
für viele Akteure, aber nicht unfair überfordernd, weil es innerhalb einer 
Kollektivpflicht gerechtfertigt sein kann. Wenn alle beteiligten moralischen 
Akteur:innen dieselbe Individualpflicht einhalten würden, wäre die Kol-
lektivpflicht erfüllt und die Klimakrise gestoppt, und daher kann dies mo-
ralisch verlangt werden. Alles, was darüber hinausgeht, z.B. Klima-Aktivis-
mus angesichts der Tatsache, dass fast alle beteiligten Akteur:innen diese 
Pflicht nicht einhalten, wäre eine unfaire Überforderung. Eine Pflicht, auf 
Protestmärsche zu gehen, Petitionen zu unterschreiben, und eine 
Klimapartei zu wählen, wäre hier schon überfordernd. Allerdings ist dies, 
wie oben von Cripps anhand des Kontrast-Beispiels gezeigt, sehr unplausi-
bel angesichts der Klimakrise, und konzentriert alle moralischen Überle-
gungen auf die Pflichteninhaber:innen und nicht auf die Opfer der Situa-
tion (2013, 159-160).19 Zusätzlich entspricht die Klimakrise dem Falle des 
Auto-Beispiels, nur mit dem Unterschied, dass wir Mitverantwortung für 
die Schäden tragen und daher möglicherweise mehr Pflichten übernehmen 
müssen, als nur einen fairen Anteil der kollektiven Verantwortung. Daher 
können wir weiter davon ausgehen, dass eine Pflicht, klima-aktivistisch tä-
tig zu sein, an sich nicht zu viel verlangt.  

Die zentrale Frage hier ist nun, ob wir ebenfalls eine moralische 
Pflicht zum zivilen Ungehorsam angesichts der Klimakrise besitzen. Dies 
wird von vielen Aktivist:innen in XR und der Letzten Generation angenom-
men – in den Worten der Letzten Generation: „Dieser Verantwortung kann 
sich in diesem Land niemand entziehen.“20 Ob dies tatsächlich der Fall ist, 
ist unklar, aber eine Bedingung für eine moralische Pflicht scheint hier zu 
sein, dass ziviler Ungehorsam nicht überfordernd ist. Wenn wir also anneh-
men, dass die Klimabewegung eine moralische Pflicht zum zivilen 

 
19 Siehe Maltais (2013) für die moralische Pflicht, zumindest Klimaparteien zu wäh-
len, und Garcia-Gibson (2023) für einen Überblick zur moralischen Pflicht, klima-
aktivistisch tätig zu werden. 

20 Eintrag zu Verfassungsbruch der Letzten Generation Website, abrufbar auf: 
https://letztegeneration.org/verfassungsbruch/ 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

116 

Ungehorsam besitzt – ist diese überfordernd?  Sehen wir uns die theoreti-
schen Kern-Aspekte der Öffentlichkeit, Gewaltlosigkeit und Gesetzestreue 
an, und wie diese von Gruppen wie XR und Letzte Generation praktiziert 
werden.  

Öffentlichkeit 

Öffentlichkeit kann in der Praxis ein kompliziertes Element des zivilen Un-
gehorsams sein. Um einen wirksamen, überzeugenden Sprechakt darzu-
stellen, müssen Klima-Aktivist:innen innerhalb der Aktion ihre gewünschte 
Aussage sichtbar und nachvollziehbar kommunizieren, sodass im besten 
Fall anhand der Aktion selbst und ohne weitere Klarstellung deutlich wird, 
was die gewünschte Gesetzes- oder Politikänderung ist. Zusätzlich dazu 
muss dieser Sprechakt das gewünschte Publikum erfolgreich und auf eine 
überzeugende Weise erreichen. Hierbei sollte der Sprechakt idealerweise 
nicht fehlzünden: Sprechakte transportieren nicht nur Aussagen (z.B. die 
Regierung sollte einen Klimanotstand ausrufen), sondern senden auch be-
stimmte Signalwirkungen (z.B., dass wir uns in einer Notsituation befin-
den), und ziehen einen bestimmten Spracheffekt nach sich (z.B., dass das 
Publikum seine Meinung zur Klimakrise ändert). Ein Sprechakt kann fehl-
zünden, wenn die Aussage zwar verstanden wird, aber die Signalwirkung 
nicht wahrgenommen wird, oder der gewünschte Effekt des Sprechakts 
nicht eintritt.  

Ein Beispiel: Im Herbst 2022 warfen zwei Klima-Aktivistinnen der 
Letzten Generation Kartoffelbrei auf ein Monet-Gemälde im Potsdamer 
Museum Barberini, und klebten sich anschließend daneben fest (Schwarz 
2022). Das Museum teilte umgehend mit, dass sich das Gemälde hinter 
Schutzglas befinde und nicht zu Schaden gekommen sei, und die Aktivis-
tinnen akzeptierten ihre Verhaftung und den folgenden Gerichtsprozess. 
Daher erfüllt die Aktion die strengen Rawls/Habermas Kriterien der Öf-
fentlichkeit, Gewaltlosigkeit, und Gesetzestreue.  

In der Pressemitteilung geht es der Letzten Generation um die Ge-
genüberstellung von Wertschätzung von Kunst und Leben angesichts der 
Klimakrise, und den falschen Prioritäten der Regierung und Gesellschaft. 
Die kartoffelbreiwerfende Aktivistin Mirjam Hermann sagte im Presse-
statement: „Menschen hungern, Menschen frieren, Menschen sterben. Wir 
sind in der Klimakatastrophe. Und alles, wovor ihr Angst habt, ist Toma-
tensuppe oder Kartoffelbrei an einem Gemälde. Wisst ihr, wovor ich Angst 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

117 

habe?”21 Ist die Aussage der Aktion anhand des Aktes des Ungehorsams an 
sich sichtbar, ohne auf die Pressemitteilung verweisen zu müssen? Weiter-
gehend, hatte die Aktion die richtige Signalwirkung, um die Dringlichkeit 
der Klimakrise zu kommunizieren? Und hatte die Aktion den gewünschten 
Effekt, eine Änderung der politischen Prioritäten zu erzeugen?  

Der sprachphilosophische Erfolg dieser Aktion lässt sich schwierig 
messen, und darum soll es hier auch nicht gehen. Was hier deutlich werden 
soll, sind die Anstrengungen, die hier vorgenommen werden müssen, um 
die Aktion in einer Weise durchzuführen, dass die richtige Art des öffentli-
chen Sprechakts entsteht – und wie fordernd diese sind. Diese Aktion zu 
planen und durchzuführen war sowohl in der Vorbereitung als auch im 
Nachhinein für alle Beteiligten zweifelsohne anstrengend, aber die Frage 
ist, wie moralisch fordernd die Öffentlichkeit der Aktion war. Durch die 
Aktion haben beide Aktivistinnen sich nicht nur am öffentlichen Diskurs 
beteiligt, sondern sich, um effektiv im Diskurs sichtbar zu werden, durch 
Provokation extremer Aufmerksamkeit ausgesetzt, inklusive feindseliger 
Berichterstattung von Boulevard-Zeitungen und Hass-Kommentaren quer 
durch das Internet. Dies an sich könnte bereits psychisch überfordernd für 
beide Aktivistinnen sein. Abhängig von den Aktivistinnen könnte die Ak-
tion auch entfremdend sein, wenn diese generell nicht wollen, im Mittel-
punkt des öffentlichen Diskurses zu stehen oder sich in ihrem Leben keine 
mit Namen und Gesicht landesweite Bekanntheit wünschen. Kann die Ak-
tion auch überfordernd im unfairen Sinne sein? Wenn Beteiligung im öf-
fentlichen Diskurs über die Klimakrise eine kollektive Pflicht ist, an der sich 
jede:r zu einem gewissen Grad beteiligen sollte, scheint das Öffentlichkeit-
selement hier tatsächlich weit über den fairen Anteil der öffentlichen Parti-
zipation hinauszugehen.  

An dieser Stelle zwei Anmerkungen: Erstens kommt Überforderung 
dadurch zustande, dass eine Handlung nicht als supererogativ, sondern als 
moralisch geboten betrachtet wird. Wenn wir beide Aktivistinnen als mo-
ralisch bewundernswert betrachten, ist das etwas anderes als die Aktion als 
eine moralische Pflichterfüllung zu sehen. Hier ist eine Klarstellung wich-
tig: Gruppen wie die Letzte Generation wollen ihre Aktivist:innen nicht zu 
den Protestformen zwingen; Aktivist:innen werden dazu ermutigt, nur 
dann teilzunehmen, wenn sie sich damit wohlfühlen. Auf der anderen Seite 
sieht die Gruppe ihre Aktionen zweifelsohne als eine moralische Notwen-
digkeit, die angesichts der Klimakatastrophe und des staatlichen Versagens 

 
21 Pressemitteilung 23.10., Abrufbar auf: https://letztegeneration.org/presse-pres-
semitteilungen2/ 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

118 

geboten ist: „Dieser Verantwortung kann sich in diesem Land niemand ent-
ziehen.“22 Diese Verantwortung, so die Gruppe, ist auch notwendigerweise 
öffentlich, was deutlich wird aus ihrem Aktionskonsens, dass Aktivist:innen 
mit Name und Gesicht zur Aktion stehen müssen. 

Zweitens stellt sich die Frage, ob die moralische Überforderung 
durch Öffentlichkeit generell aus Rawls zivilen Ungehorsams folgt, oder 
erst potentiell überfordernd wird durch die Weise, wie sie von Klima-Grup-
pen wie der Letzten Generation praktiziert wird. Das ist eine Frage, die hier 
nicht abschließend geklärt werden kann; schließlich gibt es innerhalb der 
Klimabewegung alleine viele Formen des zivilen Ungehorsams, die Öffent-
lichkeit anders erreichen als die Letzte Generation. Beispielsweise ist die 
Belastung durch Öffentlichkeit bei Fridays for Future sicherlich geringer, 
vor allem dann, wenn sich viele andere an der Aktion beteiligen und man 
selbst nicht alleine versucht, landesweite Aufmerksamkeit zu erlangen 
(selbst wenn Fridays for Future so begonnen hat). Aber wir lehnen uns 
nicht zu weit aus dem Fenster, wenn wir feststellen, dass eine effektive Dis-
kursverschiebung durch zivilen Ungehorsam nach Rawls und Habermas 
heutzutage fast immer moralisch sehr fordernd sein, und sowohl in der Vor-
bereitung als auch durch die Folgen der öffentlichen Auseinandersetzung 
extrem viel von Aktivist:innen abverlangen wird.  

Gewaltlosigkeit 

XR schreibt auf ihrer Website: „Beim Kampf für den Erhalt unserer Lebens-
grundlagen ist Gewaltfreiheit ein Grundwert unserer Bewegung. Wir nut-
zen sie, um die Ungerechtigkeit ans Licht zu bringen, unter der viele Men-
schen alltäglich leiden.“ Gewaltlosigkeit bei XR bedeutet nicht nur, selbst 
keine Gewalt einzusetzen, sondern auch keine Gegenwehr zu zeigen und 
auf Selbstverteidigung zu verzichten. Sollten Aktivist:innen gewaltsam z.B. 
von Autofahrer:innen angegriffen werden, setzen XR und andere Gruppen 
auf „gewaltlose Kommunikation“ um die Situation zu deeskalieren. Falls 
dies nicht funktioniert, wird – ganz gesetzestreu – auf die Polizei verwiesen, 
um die Situation zu entschärfen.23 Hier ist außerdem wichtig, dass 

 
22 Eintrag zu Verfassungsbruch der Letzten Generation Website, abrufbar auf: 
https://letztegeneration.org/verfassungsbruch/ 

23XR De-Eskalationshandout, abrufbar auf: 
https://docs.google.com/document/d/1EUA1Ak9sSTkNapR_kNQYa9ahy-
QB16Quq4R5undLnww/edit?usp=sharing sowie das „Rebel Toolkit“, hier abrufbar: 

https://docs.google.com/document/d/1EUA1Ak9sSTkNapR_kNQYa9ahy-QB16Quq4R5undLnww/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/document/d/1EUA1Ak9sSTkNapR_kNQYa9ahy-QB16Quq4R5undLnww/edit?usp=sharing


Anh-Quân Nguyen 
 

 

119 

Aktivist:innen zur emotionalen Selbstregulierung angehalten werden: Ak-
tivist:innen werden vor Aktionen dazu trainiert, ihre „negativen“ Gefühle 
wie Wut zu verarbeiten und zu „positiven“ Gefühlen wie Mitleid und Liebe 
zu transformieren. So soll nicht nur eine grundsätzliche emotionale Hal-
tung der Gewaltlosigkeit etabliert, sondern auch öffentlich ausgedrückt 
werden. Viele dieser Strategien finden sich innerhalb der Letzten Genera-
tion ebenfalls wieder: „Wir handeln aus Liebe heraus und glauben an das 
Gute im Menschen.“24  

Dass Gewaltlosigkeit auch emotionale Regulierung bedeutet, hat in-
nerhalb des zivilen Ungehorsams durchaus Tradition. So schreibt Martin 
Luther King (1963) ausführlich zur Gefühlslage Schwarzer Menschen ange-
sichts rassistischer Unterdrückung, und sieht zivilen Ungehorsam als die 
Hauptmethode, negative Gefühle wie Wut, Hass und Verzweiflung produk-
tiv aufzunehmen und in positive Gefühle wie Liebe und Hoffnung zu trans-
formieren:  

„Der schwarze Mensch hat viele aufgestaute Ressentiments und la-
tente Frustrationen, und er muss sie freisetzen. [...] Wenn diese un-
terdrückten Emotionen nicht auf gewaltfreie Weise freigesetzt wer-
den, werden sie sich in Gewalt ausdrücken; das ist keine Drohung, 
sondern eine Tatsache der Geschichte. Ich habe also nicht zu meinen 
Leuten gesagt: „Werdet eure Unzufriedenheit los.“ Vielmehr habe ich 
versucht, ihnen zu sagen, dass ihre normale und gesunde Unzufrie-
denheit in das kreative Ventil des zivilen Ungehorsams [non-violent 
direct action] kanalisiert werden kann.“ (1963, 845)25 

Wie Gewalt genau definiert wird, ist philosophisch und politisch umstrit-
ten, und wird am Ende des Artikels ausführlicher diskutiert. Hier ist wich-
tig, dass Gewaltlosigkeit im Sinne des zivilen Ungehorsams über den Ver-
zicht auf physische Gewalt hinausgeht und sowohl sprachliche als auch 
emotionale Dimensionen umfasst.  

Auf den ersten Blick könnte Gewaltlosigkeit erstmal gegen Überfor-
derung sprechen: Gewaltanwendung kann für viele Menschen physisch und 
psychisch belastend, selbstendfremdend und unfair sein – hierzu mehr im 

 
https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escala-
tion-in-large-crowd-situations 

24Kernkultur Eintrag der Letzten Generation Website, abrufbar auf:  
https://wiki.letztegeneration.org/de/oeffentlich/Kernkultur 

25 Siehe hierzu auch Nussbaum (2016), Kapitel 7 zur Transformation von Wut.  

https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations
https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations


Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

120 

letzten Abschnitt. Es scheint also, dass dieser Aspekt der Pflichtwerdung 
zivilen Ungehorsams nicht im weg steht. 

Allerdings kann das Praktizieren von Gewaltlosigkeit auch eine Be-
lastung für Aktivist:innen darstellen: die teilweise bewusste Aussetzung 
von Aktivist:innen in potentiell gewalttätigen Situationen, verbunden mit 
einem Verzicht auf Selbstverteidigung kann psychisch überfordernd sein, 
sowie zu physischer Überforderung führen, wenn z.B. Aktivist:innen bei ei-
ner Straßenblockade von Autofahrern oder Polizei angegriffen werden. Dies 
ist insbesondere moralisch überfordernd, wenn, verbunden mit dem Ele-
ment der Öffentlichkeit, Aktivist:innen der Letzten Generation gezielt da-
rauf setzen, gewalttätige Reaktionen auf ihre Proteste als Mittel der Kom-
munikation einzusetzen, um die Öffentlichkeit wachzurütteln und Sympa-
thie für die Opfer von Gewalt zu generieren.26 Wie fordernd Gewaltlosigkeit 
hier ist im Bezug auf physische und psychologische Überforderung ist – wie 
in der Moralphilosophie generell – relativ im Bezug auf die konkreten Ak-
teur:innen und wie die Gruppe ihren gewaltlosen Aktionen organisiert. Al-
lerdings kann die Überforderung durch Gewaltlosigkeit wie sie von XR oder 
der Letzten Generation praktiziert wird, hier bereits sichtbar werden.  

Besonders deutlich soll hier gemacht werden, dass die Pflicht zur 
emotionalen Selbstregulierung entfremdend wirken kann: Wut von Klima-
Aktivist:innen auf die Klima-Krise und deren Ursachen, aber auch Wut 
über eine übergriffige Polizei oder auf eine desinteressierte oder feindselige 
Öffentlichkeit, können durchaus rational angemessen sein in dem Sinne, 
dass sie zur als ungerecht wahrgenommenen Situation passt.27 Eine Pflicht  
zur emotionalen Regulierung aufgrund moralischer Anforderung der Ge-
waltlosigkeit führt daher zu einer kostspieligen rationalen Abwägung zwi-
schen Gründen der rationalen Angemessenheit und moralischen Gründen, 
die integritätsverletzend im Williams’schen Sinne sein kann, da die mora-
lischen Gründe hier sich scheinbar von außen kommend gegen die Perspek-
tive der Handelnden bewegen. Das Gebot der emotionalen Gewaltlosigkeit 
kann auch zu affektiver Ungerechtigkeit führen, in welcher Akteur:innen 
in eine unfaire emotionale Abwägung zwischen Gründen der rationalen An-
gemessenheit und Gründen der Moral gezwungen werden (Srinivasan 

 
26 Diese Strategie der Gewaltaussetzung wird nicht offen von der Letzten Generation 
oder Just Stop Oil hinterlegt, aber ging aus mehreren Gesprächen mit Organisa-
tor:innen des A22 Netzwerkes hervor.  

27Emotionen wie Wut und Angst können rational angemessen sein, wenn sie unsere 
Werte in einer wahrgenommenen Situation korrekt repräsentieren. Wut repräsen-
tiert generell unsere Wahrnehmung von Ungerechtigkeit, siehe Srinivasan (2018). 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

121 

2018): Eine Gruppe von Aktivist:innen, die eventuell sowieso bereits Ge-
walt erfährt, muss unfairerweise sogar abwägen, inwiefern sie die resultie-
renden Gefühle anpassen und transformieren muss, um einem gewaltlosen 
Ideal zu entsprechen. 

Insgesamt kann eine Verpflichtung zur Gewaltlosigkeit im zivilen 
Ungehorsam also überraschenderweise nicht nur überfordernd im psychi-
schen und physischen Sinne, sondern auch integritätsverletzend sein – und 
durch affektive Ungerechtigkeit auf eine unfaire Art und Weise zu viel ver-
langen. 

Gesetzestreue 

Das Element der Gesetzestreue kann, vielleicht auch überraschenderweise, 
dahingehend moralisch überfordernd sein, dass es von einer Klima-
Gruppe, die tendenziell auch Mitglieder mit revolutionären Zielen besitzt, 
eine Akzeptanz der Polizeigewalt, des Justizsystems, und des politischen 
Prozesses im demokratischen Verfassungsstaat verlangt, obwohl die 
Gruppe möglicherweise  

(1) Gewalt durch staatliche Institutionen wie den 
Polizeiapparat erlitten hat, z.B. durch Polizeigewalt gegen friedliche 
Sitzblockaden (Conti 2024) 

(2) erkennt, dass die staatlichen Institutionen Verursacher der 
Klimakrise kontinuierlich schützen, z.B. durch die Verhinderung von 
Protesten gegen verschmutzende Industrien, und dass 

(3) der demokratische Verfassungsstaat nicht ausreichend in 
der Lage ist, auf die Klimakrise zu reagieren, etwa weil die 
demokratischen Prozesse zu langsam sind. 

Dadurch kann es allein zu einer psychischen Überforderung kommen, aber 
auch zu einer Entfremdungswirkung des zivilen Ungehorsams wenn Akti-
vist:innen, die (1)-(3) klarerweise erkennen, trotzdem dazu angehalten 
sind, pflichtgemäß gesetzestreu in ihren Aktionen zu sein, und sich den 
staatlichen Konsequenzen ihres Gesetzesbruchs bewusst auszuliefern.  

Hier könnte eingewendet werden, dass Gesetzestreue von vielen 
Klima-Gruppen nicht ideologischer Natur ist, Mitglieder von XR oder der 
Letzten Generation also nicht wirklich an den demokratischen Rechtsstaat 
glauben, sondern lediglich ein taktisches Element darstellt, um besser öf-
fentlich zu kommunizieren und mehr Menschen zu erreichen. Auch wenn 
die internen Wertekonsense Gesetzestreue nicht nur als ein reines takti-
sches Element darstellen, trifft diese Einstellung sicher auf einige 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

122 

Mitglieder der Gruppen zu. Dies ändert aber nichts daran, dass die kom-
munikative Ausführung der Gesetzestreue – öffentliches Bekenntnis zum 
Rechtsstaat, Akzeptanz von Polizei und Staatsgewalt – moralisch überfor-
dernd, und durch die zusätzliche Distanz zwischen Akteur:in und idealer 
gesetzestreuer Praxis zusätzlich entfremdend wirken kann. 

Kann Gesetzestreue unfair überfordernd sein? Murphys Verständnis 
ist hier schwierig anwendbar, da moralische Pflichten innerhalb einer kol-
lektiven Pflichterfüllung eingeordnet werden müssen. Kann gezielter Ge-
setzesbruch bei gleichzeitiger Gesetzestreue eine Kollektivpflicht sein, die 
durch Individualbeiträge erfüllt werden kann? Vielleicht hatte die schwar-
zen Bürgerrechtsbewegung kollektiv die Pflicht, das Gesetz zu brechen, 
aber auch gesetzestreu zu sein – wie weit geht diese Pflicht für individuelle 
Bürgerrechtsaktivist:innen? Wenn die Klimabewegung als Kollektiv die 
Pflicht hat, das Gesetz zu brechen, aber treu zum Verfassungsstaat steht – 
was bedeutet das für individuelle Klima-Aktivist:innen? Oder gelten Indi-
vidualpflichten zur Gesetzestreue, um kollektiv die Pflicht zu erfüllen, den 
Verfassungsstaat aufrecht zu erhalten? Es erscheint mir so, dass die Kol-
lektivpflicht zur Gesetzestreue hier erfüllt werden kann, ohne dass dies für 
individuelle Aktivist:innen verpflichtend werden müssen. Allerdings kann 
es sein, dass Murphy’s Kriterium hier an seine Grenzen stößt, und davon 
abhängt, ob die Gesamtgesellschaft oder die soziale Bewegung als das rele-
vante Kollektiv angesehen wird.  

Unziviler Ungehorsam 

Was können wir bisher feststellen? Wenn ziviler Ungehorsam eine Pflicht 
der Klimabewegung ist, kann diese Pflicht je nach Kontext der Aktion sehr 
viel von Aktivist:innen abverlangen, und sowohl direkt psychisch und phy-
sisch überfordernd, sowie entfremdend und integritätsverletzend sein 
kann, als auch regelmäßig faire Anforderungen eines Durchschnittsbürgers 
übersteigen. All diese Überforderungselemente sind, wie moralische Über-
forderung allgemein, relativ zu sehen im Bezug auf die Akteur:innen und 
spezifischen Gruppen, und hängen stark davon ab, wie belastungsfähig 
Gruppenmitglieder sind, und welche Aktionsform spezifisch gewählt wird 
– aber wir können ein informatives Bild entwerfen, dass eine effektive öf-
fentliche Diskursteilnahme durch zivilen Ungehorsam, Gewaltlosigkeit mit 
emotionaler Selbstregulierung, und Akzeptanz des Verfassungsstaates für 
viele Akteur:innen zur moralischen Überforderung tendiert. Dies ist insbe-
sondere von Belang zu einem Zeitpunkt, in der europäische Staaten wie 
Deutschland, Großbritannien, Italien und die Niederlande staatliche 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

123 

Repressionen gegen die Klimabewegung verschärfen, und so Aktionen des 
zivilen Ungehorsams noch herausfordernder machen.  

Als Reaktion darauf könnte die Klimabewegung zivilen Ungehorsam 
als nicht verpflichtend behandeln, und nur als supererogatorisch betrach-
ten. Allerdings ist Überforderung nur ein Handlungsgrund von vielen, und 
angesichts der Schwere der Klimakrise und deren Konsequenzen für Men-
schen und Natur weltweit könnten viele Gruppen an einer Pflicht zum zivi-
len Ungehorsam festhalten. Moralische Pflichten sind manchmal schwierig 
zu erfüllen und verlangen uns viel ab, egal ob es utilitaristische, kantiani-
sche, oder eben klimaethische Pflichten sind.  

Auf der anderen Seite könnten Klima-Aktivist:innen an einer Pflicht 
zum Ungehorsam festhalten, aber unzivilen Ungehorsam als Methode pri-
orisieren, z.B. wie bei Gruppen wie Ende Gelände, die zwar am Begriff des 
zivilen Ungehorsams festhalten, aber das Öffentlichkeitselement anders 
ausüben, und auf wirkmächtige Bilder von anonymen Massenaktionen set-
zen, anstatt einzelne Aktivist:innen in den Vordergrund zu rücken, und 
gleichzeitig keine Gesetzestreue voraussetzen. Zwar sind solche Aktionen 
kollektiv eventuell strapazierender durch größere Vorbereitungsmaßnah-
men, aber für individuelle Aktivist:innen könnten diese Aktionsformen 
deutlich weniger moralisch fordernd sein. Weitergehend sind Gruppen wie 
die Reifenlöscher nicht mehr dem zivilen Ungehorsam zuzuordnen, da 
diese vor allem Sabotage-Akte anonym und nicht im öffentlichen Raum be-
gehen. In dieser Hinsicht ist dies noch weniger fordernd, da keine öffentli-
che Kommunikation erforderlich ist, und durch Geheimhaltung der Kon-
takt zur Staatsgewalt so weit möglich minimiert wird. Zwar könnte man be-
denken, dass die strafrechtlichen Konsequenzen für Sabotage-Akte mehr 
von Klima-Aktivist:innen abverlangen als die für zivilen Ungehorsam – dies 
ist aber sehr fraglich im Anbetracht der Gesetzesverschärfungen für Akte 
des zivilen Ungehorsams, welche in Italien und in Bayern mit Gesetzen zur 
organisierten Kriminalität verfolgt werden (Lakhani 2023).  

Bei beiden Gruppen des unzivilen Ungehorsams wird Gewaltlosig-
keit nicht mehr verlangt, weder als ein Methodenbekenntnis noch als ein 
Gebot zur emotionalen Selbstregulierung. In der Hinsicht kann unziviler 
Ungehorsam weniger entfremdend wirken, da hier vieles bewusst offenge-
lassen wird, z.B. wann Gewalt anfängt, wird einzelnen Aktivist:innen über-
lassen, und somit wird ein Zusammenstoß von externen moralischen Nor-
men zur Gewaltlosigkeit und eigenem Empfinden zu Gewalt vermieden.  

Die Abkehr von Gewaltlosigkeit als Norm für die Klimabewegung 
wirft allerdings eine neue Frage auf: wie fordernd sind nicht-gewaltlose 
Akte für eine Bewegung, die mehrheitlich pazifistisch ausgerichtet ist? Und 
wenn Denker:innen wie Andreas Malm recht haben, und angesichts der 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

124 

überwältigenden Folgen der Klimakrise Gewaltlosigkeit nicht mehr verhält-
nismäßig ist: wie moralisch fordernd ist es, Gewalt als geboten zu sehen? 

V 

Am 8. März 2024 setzte die Vulkan-Gruppe einen Strommast in Brand, um 
eine Giga-Fabrik des US-Autoherstellers Tesla in Grünheide für Wochen 
abzuschalten. Laut Bekennerschreiben sagt die Gruppe, dass das Ziel war, 
eine umweltzerstörende, boden- und wasserverschmutzende Fabrik, die 
täglich tausende SUVs produziert, ohne Gefahr für Menschenleben für län-
gere Zeit außer Gefecht zu setzen.28 Andere Beispiele von ökologischer Sa-
botage finden sich in den USA, wo nach der Wahl von Donald Trump 2016 
zwei Aktivistinnen der katholischen Arbeiterbewegung, Jessica Reznicek 
und Ruby Montoya, die Dakota Access Pipeline, die auf indigenem Land der 
Dakotas gebaut werden sollte, sabotierten. Die Aktion verzögerte den Bau 
der Pipeline um Monate, richtete Millionenschäden bei einem der größten 
Öl-Unternehmen der USA an, und inspirierte Andreas Malm zu seinem 
Buch-Titel „Wie man eine Pipeline in die Luft jagt“. 

Bisher wurde in diesem Artikel Gewalt bewusst nicht definiert. Wie 
sollten wir Gewalt definieren, um uns der Frage anzunähern, ob Gewalt mo-
ralisch überfordernd ist? Manche Philosoph:innen schrecken vor dieser 
Frage verständlicherweise zurück. Beispielsweise diskutiert Arridge (2023) 
die Frage, ob ökologische Sabotage gerechtfertigt ist, allein über den Begriff 
der Notwehr und Selbstverteidigung, ohne Gewalt zu definieren. Reznicek 
und Montoya sagen selbst, dass ihre Aktion nicht gewalttätig war, da sie zu 
keinem Zeitpunkt Menschenleben gefährdet hat (Malm 2021, 101). Malm 
selbst akzeptiert einen relativ weiten Begriff der Gewalt:  

„Wir müssen akzeptieren, dass die Zerstörung von Eigentum Gewalt 
ist, insofern dabei absichtlich physische Gewalt ausgeübt wird, um 
einer Sache Schaden zuzufügen, die jemandem gehört, der dies nicht 
will.“ (Malm 2021, 102) 

Malm stellt klar, dass diese Art von Gewalt qualitativ anders ist als Gewalt 
gegen fühlende Wesen, aber dass es sich trotz allem um Gewalt handelt, 
und von der Öffentlichkeit auch als Gewalt gesehen wird, stellt er nicht in 

 
28 Das Bekennerschreiben ist mittlerweile gelöscht, war aber auf Indymedia erhält-
lich. Der Autor hat eine ins englische übersetzte Kopie hinterlegt: 
https://docs.google.com/document/d/1StnlWGZzPCHo-
AwhNwMuYl0mgE35zo_aKEsGSikqjCbg/edit?usp=sharing 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

125 

Frage. McLaughlin (n.d., 10) analysiert hier, dass es begriffsgeschichtliche 
Gründe gibt, Gewalt nicht einzuschränken, da der Begriff etymologisch mit 
„leidenschaftlicher und unkontrollierter Kraft“ zusammenhängt, und viele 
Definitionen diese Verbindung aufrechterhalten, um z.B. Aufstände oder 
Ausschreitungen, die niemanden verletzen, aber Geschäfte, Straßen und 
Autos verwüsten, als gewalttätig zu beschreiben. Wichtig ist hier, dass 
Malm Gewalt für moralisch geboten hält, um die Klimakrise zu stoppen – 
mit Ausnahme von Gewalt gegen Personen, rechtfertigen die katastropha-
len Folgen des Klimawandels eine Eskalation der Methoden der Klimabe-
wegung, um der fossilen Brennstoffindustrie Einhalt zu gebieten.  

Falls Malm recht hätte, wäre dieses Gebot moralisch überfordernd 
für die Klimabewegung, die mehrheitlich aus pazifistisch gesinnten Grup-
pen besteht? Ist Malm’s Forderung, wenn an eine Fridays for Future-Orts-
gruppe, oder eine XR-Bezugsgruppe gerichtet, moralisch zu viel verlangt? 
Es sind sicherlich psychologische Kosten damit verbunden, Pazifismus als 
moralische Orientierung aufzugeben, vor allem im Anbetracht der langen 
pazifistischen Orientierung der Klima- und Umwelt-Bewegung, die sich pa-
rallel zur Friedensbewegung entwickelt hat. Zusätzlich kann Gewalt als Me-
thode auch selbstentfremdend oder integritätsverletzend sein für Klima-
gruppen und deren Mitglieder. 

Bernard Williams (1973, 98-99) beschreibt in seinem zweiten Gedan-
kenexperiment zum Utilitarismus ein Beispiel, in welchem ein Mann je-
manden erschießen muss, um ein ganzes Dorf vor der Erschießung zu ret-
ten. Williams will zeigen, dass – unabhängig davon, ob der Mann schießen 
sollte oder nicht – Utilitarismus in seiner Denkweise persönliche Integrität 
als Wert degradiert. Gewisse Werte sind so fundamental für unsere Identi-
tät als Akteur:innen, dass eine reine Nutzenkalkulation das moralischen Di-
lemma auf Kosten unserer Integrität korrumpiert (1973: 117).  

Ähnlich könnte es im Falle der Gewalt für pazifistische Klimagrup-
pen liegen: vielleicht hat Malm recht, und Gewalt ist aus Gründen der Ef-
fektivität, Dringlichkeit und Verhältnismäßigkeit wirklich moralisch gebo-
ten, um der Klimakrise Einhalt zu gebieten. Allerdings birgt dies das Risiko, 
gewisse fundamentale Ausrichtungen der deutschen, europäischen und 
globalen Klimabewegung auf eine entfremdende Art und Weise aufzuge-
ben, dass die Bewegung sich selbst nicht wiedererkennt. Wenn die Ableh-
nung von Gewalt ein zentraler, fundamentaler Bestandteil der Klimabewe-
gung ist, und einen Ankerpunkt für die Klimabewegung darstellt, weil Ge-
waltlosigkeit ein Ausdruck dessen ist, für welche Welt die Bewegung ein-
tritt, ist dies ein Wert der konstitutiv ist für die Bewegung als solche. Diesen 
Wert aus Gründen der Effizienz und Verhältnismäßigkeit zu überschreiben, 



Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

126 

kann aus der moralischen Notsituation richtig sein – aber zur Entfremdung 
der Klimabewegung von sich selbst führen. 

Malm könnte einwenden, dass Gewalt auch identitätsstiftend sein 
kann: Malm (2023, 161) zitiert Frantz Fanon, der Gewalt als „bereinigende 
Kraft“ gegen die psychologische Unterdrückung des Kolonialismus be-
schreibt, und vergleicht dies mit seinem eigenen Akt der „süßesten“ Gewalt, 
einen Zaun zu zerstören, um eine Kohlemine zu blockieren. Gewalt, so 
Malm, kann kollektive Ermächtigung bringen, und die Klimabewegung von 
Verzweiflung und Desorientierung befreien. SUVs außer Gefecht zu setzen 
oder Pipelines zu sprengen könnte Klima-Aktivist:innen das Gefühl zurück-
geben, als Akteur:innen eigenständig gegen fossile Strukturen vorgehen zu 
können. Gewalt könnte nach Malm und Fanon eine neue Identität erschaf-
fen, welche sich grundlegend an der Ablehnung fossiler Brennstoffe und 
deren Ausbeutungsstrukturen orientiert, die fundamental für die Klima-
krise verantwortlich sind. Ist Gewalt identitätsstiftend in einem Sinne, die 
die potentielle Selbstentfremdung der Klimabewegung wettmacht?  

Hierzu muss die Klimabewegung selbst Überlegungen entwickeln – 
eine klare moralische Handlungsempfehlung stößt hier an ihre Grenzen, da 
jede Klimagruppe nicht nur unterschiedliche Werte und Identitäten besitzt, 
und Gewalt unterschiedlich für sich definiert. Klima-Aktivist:innen, von In-
dividuen, über Bezugsgruppen, zu großen Organisationen, sehen sich je 
nach Kontext, Gruppengröße, Ort und politischen Gegebenheiten unter-
schiedlichen politischen Strukturen ausgesetzt, die eine eindeutige Hand-
lungsempfehlung für oder gegen Gewalt aus der Moralphilosophie schwie-
rig machen. Es wäre philosophisch daher unverantwortlich, der Klimabe-
wegung als Ganzes eine Handlungsempfehlung zu geben.  

Dieser Artikel zeigt dennoch, dass die Debatten um moralische Über-
forderungen zeigen, dass innerhalb politischer Bewegungen mit schwieri-
gen Dilemmata gerungen werden muss, und Probleme der Integrität der 
Handelnden nicht beiseite gewischt werden sollten. Sowohl Gewalt als Me-
thode, als auch ziviler Ungehorsam sind – wie wir gesehen haben – mora-
lisch potentiell überfordernd, und sowohl die Klimabewegung als auch an-
dere politische Bewegungen mit ähnlichen Aktionsformen und Zielen, müs-
sen sich mit diesen Dilemmata auseinandersetzen, ohne die Ambivalenzen 
und Komplexität ihrer Aktionsformen ethisch zu verkürzen. Fest steht, dass 
in den kommenden Jahren mit einer sich immer weiter verschärfenden Kli-
makrise die Klimabewegung dringender gebraucht wird denn je – und da-
rauf achten muss, nicht vorzeitig an Überforderung zu scheitern. 

 



Anh-Quân Nguyen 
 

 

127 

Literatur 

Arridge, Alexander (2023). Should We Blow Up a Pipeline? Environmental Ethics 
45 (4):403-425. https://doi.org/10.5840/enviroethics202382863 

Balthesen, Elena (2022): Ziviler Ungehorsam plus. Klimareporter. URL: 
https://www.klimareporter.de/protest/ziviler-ungehorsam-plus 

Brownlee, Kimberlee (2004). “Features of a paradigm case of civil disobedi-
ence”. Res Publica, 10, 337-351. https://doi.org/10.1007/s11158-004-2326-6 

Carrington, Damian (2023): World’s top climate scientists expect global heating to 
blast past 1.5C target. The Guardian, May 2023. URL: https://www.theguard-
ian.com/environment/article/2024/may/08/world-scientists-climate-failure-
survey-global-temperature 

Conti, Nadine (2024): Aktivist:innen im Schmerzgriff. Taz, 28.6.2024. URL: 
https://taz.de/Diskussion-ueber-Polizeigewalt/!6016424/ 

Celikates, Robin. (2016). “Democratizing civil disobedience”. Philosophy & Social 
Criticism, 42(10), 982-994. https://doi.org/10.1177/0191453716638562 

Cooke, Maeve. (2016). Civil obedience and disobedience. Philosophy & Social Criti-
cism, 42(10), 995-1003. https://doi.org/10.1177/0191453716659521 

Cooke, Maeve (2021) “The Ethical Dimension of Civil Disobedience”. In W. E. 
Scheuerman, ed. The Cambridge Companion to Civil Disobedience. Cambridge 
Companions to Philosophy. Cambridge University Press 

Delmas, Candice (2016). “Civil disobedience”. Philosophy Compass, 11(11), 681-691. 
https://doi.org/10.1111/phc3.12354 

Extinction Rebellion (n.d): Warum Rebellieren? Abgerufen November 2024. URL: 
https://rebellion.global/de/why-rebel/ 

Extinction Rebellion (nd): NVC De-Escalation Handout for Participants. Abgerufen 
November 2024. URL: https://docs.google.com/document/d/1EUA1Ak9sST-
kNapR_kNQYa9ahy-QB16Quq4R5undLnww/edit?usp=sharing 

Extinction Rebellion (nd): De-Escalation in Large Crowd Situations. Abgerufen No-
vember 2024. URL: https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-
support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations 

Garcia‐Gibson, Francisco. (2022). Undemocratic climate protests. Journal of Ap-
plied Philosophy, 39(1), 162-179. https://doi.org/10.1111/japp.12548 

Cripps, Elizabeth (2013). Climate change and the moral agent: Individual duties 
in an interdependent world. Oxford University Press.  

https://doi.org/10.5840/enviroethics202382863
https://doi.org/10.1177/0191453716659521
https://rebellion.global/de/why-rebel/
https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations
https://rebeltoolkit.extinctionrebellion.uk/books/action-support/page/de-escalation-in-large-crowd-situations


Wie viel darf Klima-Aktivismus verlangen? 
 

 

128 

Garcia‐Gibson, Francisco. (2023). The ethics of climate activism. Wiley Interdisci-
plinary Reviews: Climate Change, 14(4), e831. 
https://doi.org/10.1002/wcc.831 

Habermas, Jürgen (1983). Ziviler Ungehorsam-Testfall für den demokratischen 
Rechtsstaat.', in: Peter Glotz (Hrsg.), Ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat, 
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1983, S. 29-53.  

Höntzsch, Frauke (2021): Kann Sabotage friedlich sein? Klimareporter. URL: 
https://www.klimareporter.de/protest/kann-sabotage-friedlich-sein 

Hooker, Brad (2009). “The demandingness objection.” The problem of moral de-
mandingness: New philosophical essays, 148-162.  

IPCC, 2023: Climate Change 2023: Synthesis Report. Contribution of Working 
Groups I, II and III to the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental 
Panel on Climate Change [Core Writing Team, H. Lee and J. Romero (eds.)]. 
IPCC, Geneva, Switzerland, pp. 35-115, https://doi.org/10.59327/IPCC/AR6-
9789291691647 

Kiesewetter, Benjamin (2022). Klimaaktivismus als ziviler Ungehorsam. Zeitschrift 
für Praktische Philosophie, 9(1), 77-114. https://doi.org/10.22613/zfpp/9.1.3 

King Jr, Martin Luther (1964). Letter from Birmingham jail. Liberating faith: Reli-
gious voices for justice, peace, & ecological wisdom, 177-187.  

Lakhani, Nina, Damien Gayle & Matthew Taylor (2023): How criminalisation is be-
ing used to silence climate activists across the world. The Guardian, 12.10.2023. 
URL: https://www.theguardian.com/environment/2023/oct/12/how-crimi-
nalisation-is-being-used-to-silence-climate-activists-across-the-world 

Letzte Generation: Werte & Protestkonsens. Abgerufen November 2024. URL: 
https://letztegeneration.org/mitmachen/werte-protestkonsens/ 

Malm, Andreas (2021). How to blow up a pipeline. Verso Books.  

Maltais, Aaron. (2013). Radically non-ideal climate politics and the obligation to at 
least vote green. Environmental Values, 22(5), 589-608. 
https://doi.org/10.3197/096327113X13745164553798 

McLaughlin, Alex (Forthcoming): "Attacking the Things that Consume Our Planet": 
Civil Disobedience, Direct Action and Climate Change. Available at 
SSRN: https://ssrn.com/ab-
stract=4589366 or http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.4589366 

Murphy, Liam (1993). The demands of beneficence. Philosophy & Public Affairs, 
267-292. https://www.jstor.org/stable/2265468 

https://doi.org/10.59327/IPCC/AR6-9789291691647
https://doi.org/10.59327/IPCC/AR6-9789291691647
https://ssrn.com/abstract=4589366
https://ssrn.com/abstract=4589366
https://www.jstor.org/stable/2265468


Anh-Quân Nguyen 
 

 

129 

Murphy, Liam (2003). Moral demands in nonideal theory. Oxford University 
Press.  

Nussbaum, Martha. (2016). Anger and Forgiveness: Resentment, Generosity, Jus-
tice. Oxford University Press.  

Paxton, Robert. (2005). The anatomy of fascism. Vintage. 

Railton, Peter. (1984). “Alienation, consequentialism, and the demands of moral-
ity.” Philosophy & Public Affairs, Spring, 1984, Vol. 13, No. 2, pp. 134-171. 
https://www.jstor.org/stable/2265273 

Rawls, John. (1971). A theory of justice. Belknap Press, Cambridge Massachusetts.  

Saunders, Joe., Joe Slater, & Martin Sticker (2024). Kant and Overdemandingness 
I: The Demandingness of Imperfect Duties. Philosophy Compass, 19(6), e12998. 
https://doi.org/10.1111/phc3.12998 

Schwarz, Susanne (2022): Bild frei, Kartoffelbrei. Taz, 24.10.2022. URL: 
https://taz.de/Klima-Protestaktionen-in-Museen/!5887003/ 

Speck, Yassin (2024): Wer ist die linksextreme "Vulkangruppe"? Tagesschau On-
line, Stand: 05.03.2024 20:19 Uhr. URL: https://www.tagesschau.de/in-
land/regional/brandenburg/vulkangruppe-100.html 

Srinivasan, Amia. (2018). The aptness of anger. Journal of Political Philosophy, 
26(2), 123-144. https://doi.org/10.1111/jopp.12130 

Valentini, Laura. (2012). Ideal vs. non‐ideal theory: A conceptual map. Philosophy 
compass, 7(9), 654-664. https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2012.00500.x 

Volk, Sabine & Manés Weisskircher. (2023). Far-right PEGIDA: Non-violent protest 
and the blurred lines between the radical and extreme right. In Routledge Hand-
book of Non-Violent Extremism (pp. 322-333). Routledge. 

Vulkangruppe Lützerath (2023). Anschlag auf Steinkohle-Kraftwerk Berlin - Sabo-
tage als Streik – Leben als Sabotage. Indymedia. URL: 
https://de.indymedia.org/node/285115 

Welchman, Jennifer. (2001). “Is ecosabotage civil disobedience?”. Philosophy & Ge-
ography, 4(1), 97-107.  

Williams, Bernard. (1973). A critique of utilitarianism. In: Smart, John C.C. & Wil-
liams, Bernard: Utilitarianism: For and Against. Cambridge University Press.  

 




	How much can climate activism demand? Civil Disobedience, Sabotage and moral overdemandingness in the struggle against the climate crisis
	I
	II
	III
	Physische Überforderung
	Entfremdung
	Unfaire Überforderung

	IV
	Öffentlichkeit
	Gewaltlosigkeit
	Gesetzestreue
	Unziviler Ungehorsam

	V
	Literatur
	Leere Seite

