Zeitschrift fiir Praktische Philosophie
Band 12, Heft 2, 2025, S. 67—-94
www.praktische-philosophie.org
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.3

Ein Objekt inmitten anderer Objekte: Frantz
Fanons Kritik der Verdinglichung!

An Object among other Objects: Frantz Fanon’s Critique of
Reification

LEON SCHLUTER, BERLIN

Zusammenfassung: Seit den 1980er wurde Frantz Fanon unter dem Einfluss post-
strukturalistischer Theoriebildung zunehmend als jemand gelesen, dessen Arbeiten
um die Prekaritit rassistischer Formen der Subjektivierung kreisen. Nicht die Fi-
xierung als ausbeutbares Objekt, sondern die Konstitution als rassifiziertes Subjekt
steht dieser Lesart zufolge im Mittelpunkt seiner Analyse der kolonialen Welt. Ent-
gegen einer solchen Uberblendung der Verdinglichungsthematik in den Texten
Fanons argumentiere ich in dem vorliegenden Aufsatz, dass dieser das Problem der
Verdinglichung — um eine Formulierung von Georg Lukacs aufzugreifen — stets als
»Zentralfrage der revolutionaren Kritik“ des Bestehenden begriffen hat. Dabei wird
der Begriff der Verdinglichung, wie er in der Tradition des westlichen Marxismus
entwickelt wurde, nicht einfach intakt gelassen und lediglich von einem Kontext in
den anderen transponiert. Vielmehr 6ffnet Fanon den Blick fiir bislang vernachlas-
sigte Bedeutungsinhalte, welche die erlebte Erfahrung schwarzer und kolonisierter
Menschen zentrieren und eine systematische Neubestimmung des Verdingli-
chungsbegriffs im Lichte der unabgeschlossenen Geschichte des Transatlantischen
Sklavenhandels einfordern. Eine Rekonstruktion von Fanons Verdinglichungskritik

1 Dieser Beitrag ist aus einer Masterarbeit entstanden, die ich bei Robin Celikates
und Jan Slaby an der Freien Universitat Berlin geschrieben habe. Beiden méchte
ich fiir ihre Unterstiitzung und das grofziigige Feedback danken. Fiir viele anre-
gende Diskussionen, Kommentare und kritische Nachfragen danke ich zudem Be-
nedikt Kuhn, Jan-Philipp Siebold, Johan Schliiter, Karen Schliiter, Konrad Mu-
schick, Konstantin Atanassow, Lars Riecken, Liola Nike Mattheis, Nicolas Koch,
René Skischally, Samu/elle Striewski, Thekla Molnar und den beiden anonymen
Gutachter:innen.

Alle Inhalte der Zeitschrift fiir Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative
Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz.



68 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

vermag in anderen Worten nicht nur einen neuen Blick auf dessen eigenes Werk zu
eroffnen. Sie stellt zugleich eine unbewiltigte theoretische Herausforderung fiir
zeitgenossische Auseinandersetzungen mit dem Phianomen der Verdinglichung dar.

Schlagworter: Frantz Fanon, Verdinglichung, Subjektivierung, Rassismus, koloni-
ale Herrschaft

Abstract: Since the 1980s, under the growing influence of poststructuralism, Frantz
Fanon has increasingly been read as someone whose analysis of the colonial world
revolved around the precariousness of racialized forms of subject formation. Follo-
wing this line of interpretation, it is not the fixation as an exploitable object, but the
constitution as a racialized subject that stands at the center of his analysis of the
colonial world. Contrary to such a reading, I argue in this paper that Fanon always
understood the problem of reification — to take up a formulation by Georg Lukéacs —
as “central to the revolutionary critique” of the present. However, the concept of
reification, as developed in the tradition of Western Marxism, is not left intact here
and simply transposed from one context to another. Rather, Fanon draws attention
to previously neglected layers of meaning by centering the lived experience of black
and colonized people. In doing so, he calls for a systematic reconceptualization of
the problem of reification in light of the unfinished history of the transatlantic slave
trade. A reconstruction of Fanon’s critique of reification thus not only opens up a
new perspective on his own work. It also constitutes an unresolved theoretical chal-
lenge for contemporary explorations of the phenomenon of reification.

Keywords: Frantz Fanon, reification, subjectification, racism, colonial domination

1 Einleitung

Frantz Fanons Werk beginnt und endet mit zwei Szenen der Gewalt: Im Mai
1951 veroffentlichte Fanon seinen ersten Aufsatz mit dem Titel ,,Die erlebte
Erfahrung des Schwarzen® in der franzosischen Zeitschrift Esprit. Nur ein
Jahr spater sollte dieser als das beriihmte fiinfte Kapitel von Schwarze
Haut, weiffe Masken wiederveroffentlicht werden. Der Text beginnt mit der
Schilderung einer Begegnung mit einem weiBen Kind, das auf Fanon zeigt
und ruft: ,Sieh mal, ein N[*]!“ (Fanon 1952/2013, 93). Fiir Fanon stellt
diese gewaltsame Konfrontation mit dem ,,weifen Blick® ein grundlegendes
traumatisches Erlebnis dar, welches sein Selbstverstandnis, ein handelndes
Subjekt zu sein, erschiittert (ebd., 94). Abgelost wird es durch die Entde-
ckung in ein Ding, ein ,,Objekt inmitten anderer Objekte,“ verwandelt wor-
den zu sein (ebd., 93). Diese objektifizierende Kraft der Gewalt ist auch das
bestimmende Thema von ,,Kolonialkrieg und psychische Stérungen“ — dem
letzten Kapitel von Die Verdammten dieser Erde, das wenige Tage vor
Fanons Tod 1961 erschienen ist (vgl. Fanon 1961/2017, Kap. 5). In dem



Leon Schliiter 69

Kapitel untersucht Fanon die psychischen Wunden und Versehrungen, die
den Menschen durch den Kolonialkrieg in Algerien zugefiigt wurden. Beide
Texte fungieren wie eine Klammer um das Werk Fanons. Zusammengele-
sen verweisen sie auf ,die intrinsische Heterogenitdt“ von Gewalt, die einer
eindeutigen Begriffsbestimmung zuwiderlauft (Balibar 2015, xiii, Hervorh.
i. 0.): Wahrend in ,Kolonialkrieg und psychische Storungen“ die herr-
schenden Verhiltnisse als gewalttitig bestimmt und die Folgen direkter Ge-
waltanwendungen gegen den Korper thematisiert werden, lenkt Fanon in
»Die erlebte Erfahrung des Schwarzen“ unsere Aufmerksamkeit auf die
symbolisch vermittelte Gewalt eines Sprechakts (der stellvertretend fiir ein
ganzes Ensemble rassistischer Praktiken steht). Beide Texte verweisen je-
doch auch darauf, dass Gewalt Menschen zu etwas zu machen droht, das sie
nicht sind: sie droht sie ,,zu verdinglichen und auf einen bloSen Korper zu
reduzieren“ (Didrmann 2020, 35). Von der Begegnung mit dem weiBen
Blick bis zur kompromisslosen Analyse der Auswirkungen des Kolonialkrie-
ges zieht sich der Versuch, das Erlebnis der Verdinglichung unter Bedin-
gungen kolonialer und rassistischer Gewalt zur Sprache zu bringen, wie ein
roter Faden durch das Werk Fanons.

Heute scheint dieser Faden vielerorts gerissen zu sein. Wahrend
Walter Rodney in den 1970er Jahren noch selbstverstiandlich erklaren
konnte, dass revolutionire ,Denker wie Frantz Fanon,“ den Kolonialismus
als etwas begriffen haben, das die unterworfenen Menschen ,;zu Objekten
der Geschichte” mache (Rodney 1972/2024, 336, Hervorh. i. O.), hat sich
in Teilen der Fanon-Rezeption seit den 1980er Jahren eine andere Lesart
durchgesetzt.2 Unter dem Einfluss poststrukturalistischer Theoriebildung
wurde Fanon nicht mehr als jemand gelesen, dessen Analyse der verdingli-
chenden sozialen Verhiltnisse einen Beitrag zu jenem ,Programm absolu-
ter Umwalzung” leisten sollte, durch welches ,,das kolonisierte ,Ding" wie-
der Mensch wird (Fanon 1961/2017, 29—30). Fortan wurde er zunehmend
als jemand gelesen, dessen Arbeiten um die Prekaritét rassistischer Formen
der Subjektformation kreisen.3 Wie nachhaltig diese Art der Darstellung
die Fanon-Rezeption beeinflusst hat, 1asst sich leicht daran ablesen, wie oft
sie heute noch vorausgesetzt wird: So unterrichtet uns Glen Coulthard etwa,

2 Fiir einen Uberblick iiber die Entwicklung der Fanon-Rezeption siehe Gordon
2015, 3—5 und Shatz 2024, 351—-392.

3Vgl. exemplarisch Bhabha 1986 und Gates 1991. Eine wichtige Ausnahme ist Said
1999, wo Verbindungslinien zwischen Lukacs® Aufsatz ,Die Verdinglichung und das
BewuBtsein des Proletariats“ und Fanons Uberlegungen in Die Verdammten dieser
Erde nachgezeichnet werden.



70 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

der Autor des einflussreichen Buches Red Skin, white Masks, dass Fanon
insofern zentrale Einsichten von Althusser antizipiert hitte, als dass auch
Fanon erkannt habe, dass die Aufrechterhaltung des Kolonialismus verlan-
gen wiirde, dass die kolonisierten Menschen ,in Subjekte imperialer Herr-
schaft“ verwandelt werden (Coulthard 2014, 31, Hervorh. i. O.). Ina Kerner
wiederum schligt vor, dass man den von Fanon analysierten Prozess der
yldentitatsbildung [...] mit foucaultianischem Vokabular” auch als einen
»Prozess rassistischer Subjektivierung” beschreiben konnte (Kerner 2015,
311). Nicht die Fixierung als ausbeutbares Objekt, sondern die Konstitution
als rassifiziertes Subjekt steht diesen Lesarten zufolge im Mittelpunkt von
Fanons Analyse der kolonialen Welt.

Entgegen einer solchen Uberblendung der Verdinglichungs-Thema-
tik argumentiere ich in dem vorliegenden Aufsatz, dass Fanon das Problem
der Verdinglichung — um eine Formulierung von Georg Lukacs aufzugrei-
fen — stets als ,,Zentralfrage der revolutioniren Kritik“ des Bestehenden be-
griffen hat (Lukacs 1967/2013, 24). Fanon zufolge begriinden rassistische
Praktiken und das kolonial-kapitalistische System ein Verhiltnis struktu-
reller Herrschaft, indem die unterworfenen Menschen zu Dingen gemacht
und als ausbeutbare Korper fixiert werden. Auch eine solche Analyse setzt
ein subjekttheoretisches Vokabular voraus: Das Erlebnis der Verdingli-
chung verdndert das subjektive Selbstverhiltnis und ruft, wie Fanon zeigt,
zahlreiche Gegenreaktionen hervor. Entscheidend fiir Fanon ist jedoch,
dass der Subjekt-Status der Unterdriickten dabei nicht in ideologischer Ab-
sicht affirmiert, sondern zunachst auf schmerzhafte Weise negiert wird. Die
rassistische und koloniale Gewalt der herrschenden Ordnung verbanne die
unterworfenen Menschen in ,eine Zone des Nicht-Seins“ und produziere
damit eine spezifische Erfahrung, die innerhalb dieser Ordnung als solche
gar nicht existieren sollte: die erlebte Erfahrung zu einem leblosen Ding,
einem Objekt inmitten anderer Objekte, gemacht worden zu sein (Fanon
1952/2013, 8).4

In seinem Versuch diese paradoxe Erfahrung zur Sprache zu bringen,
lasst Fanon den Begriff der Verdinglichung, wie er in der Tradition des
,westlichen Marxismus‘ entwickelt wurde, keineswegs intakt und transpo-
niert ihn lediglich von einem Kontext in den anderen. Vielmehr 6ffnet er
den Blick fiir bislang vernachléssigte Bedeutungsinhalte, welche die erlebte
Erfahrung schwarzer und kolonisierter Menschen zentrieren und gleich-
sam eine systematische Neubestimmung des Verdinglichungsbegriffs im

4 Lewis Gordon bezeichnet dies als ,paradox of black experience” (Gordon 2015,
48).



Leon Schliiter 71

Lichte der Geschichte des Transatlantischen Sklavenhandels einfordern.
Wie ich im Folgenden zeigen werde, vermag eine Rekonstruktion von
Fanons Verdinglichungskritik somit nicht nur einen neuen Blick auf dessen
eigenes Werk zu eréffnen. Sie stellt zugleich eine unbewdltigte theoretische
Herausforderung fiir zeitgendssische Auseinandersetzungen mit dem Pha-
nomen der ,Verdinglichung als Schliisselbegriff* kritischer Theoriebildung
dar (Henning 2007, 98).

2 Verdinglichung: Von Lukacs zu Honneth (und wieder zu-
rick)

Motive der Verdinglichungskritik in dem Werk Fanons in den Vordergrund
zu riicken, bedeutet unweigerlich dieses zunéichst vor dem theoretischen
Feld zu verorten, das Lukacs mit seiner Schrift Geschichte und Klassenbe-
wuftsein eroffnet hat. Es war Lukacs® Verdienst, das Phanomen der Ver-
dinglichung auf den Begriff zu bringen und dieses zugleich als Folge des
kapitalistischen Warenaustausches zu deuten (vgl. Honneth 2005, 13). Den
Ausgangspunkt dafiir bildet die Marx‘sche Analyse des Warenfetischismus.
Marx folgend argumentiert Lukacs, dass das Problem der Verdinglichung
als ,spezifisches Problem [...] des modernen Kapitalismus“ seine Durch-
schlagskraft in dem Moment gewinnt, in dem ,,der ,freie‘ Arbeiter entsteht
und dieser beginnt, ,seine Arbeitskraft als ihm ,gehorende’ Ware, als ein
Ding, daB er ,besitzt’ frei am Markte zu verkaufen“ (Lukécs 1923/2013, 264,
Hervorh. i. O.). In der Folge nehme das, was eigentlich eine ,,Beziehung zwi-
schen Personen® ist, ,eine ,gespenstige Gegenstandlichkeit™ an, ,die in ih-
rer strengen, scheinbar vollig geschlossenen und rationellen Eigengesetz-
lichkeit jede Spur ihres Grundwesens, der Beziehung zwischen Menschen*
verdecke (ebd., 257).

Entscheidend fiir Lukacs ist nun, dass das Problem der Verdingli-
chung nicht auf die arbeitende Klasse beschriankt ist. Es handelt sich nicht
um ein , Einzelproblem,“ sondern um ein ,.zentrales, strukturelles Problem
der kapitalistischen Gesellschaft in allen ihren LebensduBerungen (ebd.).
Darin unterscheide sich Lukacs zufolge das Schicksal des ,freien Arbeiters’
von vorkapitalistischen Formen der Ausbeutung wie der feudalen Lohn-
knechtschaft oder antiken Sklaverei. Letztere blieben bis zu einem gewissen
Grad soziale Randphdnomene, die nicht die Gesellschaft in ihrer Totalitat



72 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

erfassen.5 Demgegeniiber werde im modernen Kapitalismus das Schicksal
des ,freien Arbeiters’, der zu seiner eigenen Tatigkeit eine objektivierende
Haltung einnimmt, ,zu dem typischen Schicksal der ganzen Gesellschaft”
(ebd., 266). In ihm erkennt Lukacs die paradigmatische Form der Verding-
lichung. Getrieben durch Prozesse der industriellen Rationalisierung und
die Ausbreitung des profitorientierten Warenaustausches wiirden die ge-
sellschaftlichen Beziehungen in ihrer Gesamtheit einen dinghaften Charak-
ter annehmen. Dabei wiirden alle Lebensbereiche zunehmend einer blof
instrumentell-kalkulierenden Logik unterworfen, welche eine qualitative
Bezugnahme zum eigenen Selbst sowie zur sozialen Welt verunmoglicht.
Lukacs zufolge sind die Folgen der Verdinglichung auf subjektiver
Ebene drastisch und weitreichend. Das gesamte Bezugssystem der Men-
schen zur Welt werde einer radikalen Modifikation unterzogen. Selbst die
grundlegendsten Kategorien des menschlichen Verhaltens — wie insbeson-
dere das subjektive Raum-Zeit-Empfinden — sind davon nicht ausgenom-
men. Im Prozess der Verdinglichung, schreibt Lukacs, drohe die Zeit ,,ihren
qualitativen, veranderlichen fluBartigen Charakter” zu verlieren und ,,auf
das Niveau des Raums*® nivelliert zu werden (ebd.). In der Folge werde die
Fihigkeit der Menschen untergraben, sich als in der Geschichte stehende
und handelnde Subjekte zu begreifen, die im Verbund mit anderen Subjek-
ten die herrschenden Verhiltnisse umstiirzen konnen. In Geschichte und
Klassenbewusstsein spricht Lukacs in diesem Zusammenhang auch von
der Ubernahme einer rein kontemplativen Haltung (vgl. ebd., 264). Zum
Status eines Objektes relegiert, erscheint dem vereinzelten Individuum die
bestehende Ordnung unabinderlich gegeben. Dabei werden die gesell-
schaftlichen Verhaltnisse nicht nur als quasi-natiirlich verstanden. Sie sind
es tatsdchlich auch, insofern sie ,[v]om Standpunkt des individuellen Be-
wubBtseins” nicht veranderbar sind (ebd., 263, Hervorh. i. O.). Das primare
Problem ist fiir Lukacs in anderen Worten die materielle Konstitution einer
»Welt von fertigen Dingen und Dingbeziehungen,” der ein entsprechendes
subjektives Verhalten zugeordnet ist (ebd., 261; vgl. auch ebd., 257—258).
So lasst er keinen Zweifel bestehen, dass es nicht ausreiche ,bei der
Analyse der Unmittelbarkeit der Verdinglichung stehen® zu bleiben (ebd.,
270). Eine rein phinomenale Beschreibung der Verdinglichung, die ledig-
lich dessen subjektiven Niederschlag registriert und zugleich dessen struk-
turellen Charakter ausblendet, ist fiir ihn ungeniigend. Eine solche

5Zu einer anderen Einschitzung der weitreichenden gesellschaftlichen Konsequen-
zen der Sklaverei kommt Orlando Patterson in seiner Studie Slavery and Social
Death (vgl. Patterson 1982/2018).



Leon Schliiter 73

Herangehensweise — wie Lukacs sie Max Weber und Georg Simmel anlastet
— wiirde sich nur ,im Kreise um die duBerlichen Erscheinungsformen der
Verdinglichung® drehen, nicht aber zum Kern des Problems vordringen
(ebd.). Denn dies wiirde es erfordern, die ,Phanomene der Verdinglichung
vom 6konomischen Grund ihrer Existenz® aus zu verstehen (ebd.). Verding-
licht sind fiir LukAcs zuallererst die sozialen Verhiltnisse, die mit der ge-
waltsamen Durchsetzung kapitalistischer Vergesellschaftungsformen zu-
nehmend alle LebensiduBerungen erfassen. Eine Aufhebung der Verdingli-
chung ist fiir ihn ohne den Umsturz der bestehenden 6konomischen Ord-
nung nicht denkbar.

In jlingster Zeit ist es gerade dieser Teil von Lukacs‘ Analyse, der in
die Kritik geraten ist. Allen voran war es Axel Honneth, der Lukacs eine zu
okonomistische Interpretation des Problems der Verdinglichung vorgewor-
fen hat (vgl. Honneth 2005).¢ Letztlich hitte dieser — so der Vorwurf — das
Problem zu stark an die Warenstruktur gekoppelt und dabei die ,.kulturpra-
gende[.] Kraft® 6konomischer Tauschprozesses iiberschitzt (ebd., 94).
Wenn Verdinglichung bei Lukacs iiberdies bedeute, dass Menschen buch-
stablich zu Dingen gemacht werden, dann miisse Honneth zufolge unklar
bleiben, warum dies zwangsldufig eine Folge des kapitalistischen Waren-
austausches sein sollte. Denn im Rahmen des kapitalistischen Warenaus-
tausches wiirden die Interaktionspartner:innen im Normalfall ,,zumindest
als rechtliche Person[en] gegenwirtig” bleiben (ebd., 91). Sie bleiben als
Rechtssubjekte gegenwirtig, weil die Teilnahme am kapitalistischen
Tauschprozess typischerweise auf eine Weise an die vertragliche Zustim-
mung der jeweiligen Interaktionspartner:innen gebunden sei, die es im
Falle von leblosen Dingen obsolet wire einzuholen. Von einer Verdingli-
chung im buchstéblichen Sinn — von einer Reduktion des Anderen auf ei-
nen bloBen Korper — konne somit allein auf Grundlage der Teilnahme am
kapitalistischen Warenaustausch nicht ausgegangen werden. Die Konse-
quenz, die Honneth daraus zieht ist naheliegend: Wenn an der Diagnose
der Verdinglichung als gesellschaftliche Pathologie trotzdem festgehalten
werden soll, gilt es gleichsam, deren sozio-strukturelle Ursache neu zu be-
stimmen. Wahrend Honneth in weiten Teilen Lukics® Beschreibung der du-
Berlichen Erscheinungsform der Verdinglichung folgt, miisse diese wieder
vom 6konomischen Grund ihrer Existenz gelost werden. Die gesellschaftli-
che Ursache der Verdinglichung sei nicht in der Dynamik des

6 Fiir einen Uberblick iiber verschiedene Stationen, die Begriff und Kritik der Ver-
dinglichung nach Lukacs genommen haben, siehe u.a. Kavoulakos 2017 und Quad-
flieg 2019, Kap. 1.



74 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

kapitalistischen Akkumulationsprozesse auszumachen. Sie liege vielmehr
in einer ,routineméfig ausgeiibten Praxis“ der gescheiterten Anerkennung
(ebd., 175). Was ist darunter zu verstehen?

Honneth zufolge sei die Ausbildung des menschlichen Selbst- und
Weltverhaltnisses an die Einnahme einer ,befiirwortende[n], anerken-
nende[n] Haltung“ gekniipft, die ,,allen anderen Einstellungen vorhergeht*
(ebd., 46). Es sei dieser prinzipielle ,Vorrang der Anerkennung,” der im
Prozess der Verdinglichung verstellt und neutralisiert wird (ebd.). Von Ver-
dinglichung sei immer dann zu sprechen, wenn im Akt des Erfassens der
sozialen Welt vergessen wird, dass diesem urspriinglich eine Haltung der
affektiven Anteilnahme zugrunde liegt — mit der Folge, dass der Erkennt-
nisgegenstand nicht ladnger in seiner qualitativen Bedeutsamkeit erschlos-
sen wird, sondern nur noch als lebloses Objekt erscheint. Entscheidend ist
nun, dass Honneth die Herausbildung einer solchen ,,Anerkennungsverges-
senheit” nicht auf eine einzige gewichtige gesellschaftliche Ursache zuriick-
fiihrt (ebd., 89). Vielmehr seien die Ursachen der Verdinglichung in allen
sozialen Praktiken zu sehen, die eine solche Form des Vergessens induzie-
ren. Darunter fielen auch Uberzeugungssysteme und Ideologien, die ent-
menschlichende Hierarchien begriinden und dabei nicht vornehmlich auf
die bestehende 6konomische Ordnung zuriickfithrbar seien. Ein Beispiel,
das Honneth hierfiir an verschiedenen Stellen nennt, sei die Existenz ras-
sistischer Praktiken (vgl. ebd., 95, 99).7

Mit dieser Neuausrichtung gibt Honneth jedoch gleichsam den ent-
scheidenden Zug von Lukacs® Analyse preis. Wie Lukacs nochmals in sei-
nem Vorwort zur Neuauflage von Geschichte und Klassenbewufitsein im
Jahr 1967 betonte, hat er das Problem der Verdinglichung stets ,als Zent-
ralfrage der revolutiondren Kritik des Kapitalismus“ begriffen (Lukacs
1967/2013, 24). Honneth dagegen 16st das Problem von der kapitalistischen
Warenstruktur und verankert es primér in fehlgeleiteten menschlichen Be-
ziehungsweisen. Fiir Honneth ist es nicht die Teilnahme an kapitalistischen
Tausch- und Produktionsprozessen per se, sondern das Vergessen der af-
fektiven Anteilnahme, die allen menschlichen Beziehungen zugrunde liege,
die zur Proliferation von Verdinglichungsphdnomenen fiihre. Diese folgen-
reiche Umstellung von Lukacs’ urspriinglicher Analyse ist nicht ohne Kritik
geblieben.  So  fragt  Christoph ~ Henning, ob  Honneths

7 Damit versperrt Honneth sich gegen eine zentrale Einsicht von marxistischen His-
torikern wie Eric Williams oder Walter Rodney, die Rassismus als fest in der globa-
len kapitalistischen Wirtschaftsordnung verankert begriffen haben. Ich werde auf
diesen Punkt weiter unten zuriickkommen.



Leon Schliiter 75

serkenntnistheoretische Rekonstruktion auf der Beispielebene iiberhaupt”
noch jene Erfahrungen und Bedeutungsinhalte zusammenhalten kann, die
der Begriff einmal fassen sollte (Henning 2007, 99): Wenn jemand buch-
stablich entmenschlicht und auf einen bloBen Korper reduziert wird, reicht
es dann, sich zu erinnern, ,,daB es sich ,eigentlich’ anders verhilt,” um den
verdinglichten Zustand zu durchbrechen (ebd., 100)? Oder meinte Lukacs
yhicht eher die iibermachtigen Verhiltnisse, die sich dinghaft verhalten,
und gegen die kein Denken so schnell ankommt“ (ebd.)? Daran ankniipfend
stellt sich die Frage, welche Ressourcen eine Reformulierung des Verding-
lichungsbegriffs als Anerkennungsvergessenheit fiir eine Kritik kapitalisti-
scher Herrschaftsverhéltnisse heute bereitstellen kann. In diesem Sinne
kritisiert Anita Chari etwa, dass Honneth zentrale 6konomische Aspekte
der Verdinglichung ausblende und in der Folge nicht langer iiber das theo-
retische Vokabular verfiige, um politische Kimpfe gegen die neoliberale
Ordnung angemessen deuten zu konnen. Wenn Verdinglichungskritik auf
die Ebene intersubjektiver Beziehungen beschréankt bleibt, sei unklar wie
diese noch jene ,abstrakte Form von Zwang" fassen kann, die durch globale
Finanzmarktspekulationen und eine schuldengetriebene Wirtschaftsord-
nung ausgeiibt wird (Chari 2010, 598).

Nimmt man diese Einwinde ernst, stellt sich die Frage, ob der Ver-
such, das Phianomen der Verdinglichung von dem 6konomischen Grund
seiner Existenz abzutrennen, nicht voreilig ist. Das Problem scheint hier
weniger eine zu ,6konomistische’ Erklarung der Verdinglichung zu sein, wie
Honneth sie Lukacs vorwirft. Vielmehr scheint die Schwierigkeit in einem
zu eng gefassten Verstandnis der Geschichte der globalen Kapitalakkumu-
lation selbst begriindet zu sein, welche in der Figur des ,freien Arbeiters* die
paradigmatische Form der Verdinglichung zu erkennen meint und dabei
zugleich die Rolle der unfreien Arbeiter:innen in der Welt des schwarzen
Atlantiks ausblendet (vgl. Gilroy 1993). Das zumindest ist — wie ich im Fol-
genden ausfithren mo6chte — die kritische Perspektive, die eine Auseinan-
dersetzung mit dem Werk Fanons auf das Problem der Verdinglichung er-
offnen kann.

3 Frantz Fanon und der weif3e Blick

Die koloniale und rassistische Gewalt, erkliart Fanon auf unvergessliche
Weise in Die Verdammten dieser Erde, erschaffe eine ,,unbeweglichel.],
versteinerte[.] Welt“ (Fanon 1961/2017, 66). Sie erschaffe ,eine Welt von
Statuen [...], die ...“, ,mit ihren Steinen die gepeitschten und zerschundenen
Riicken erdriickt” ebd., 43). Fanons Auseinandersetzung mit der verdingli-
chen Kraft der Gewalt setzt dabei jedoch nicht erst in Die Verdammten



76 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

dieser Erde ein. Bereits Schwarze Haut, weiffe Masken kann, wie ich zeigen
mochte, als Versuch gelesen werden, das Erlebnis der Verdinglichung unter
Bedingungen kolonialer und rassistischer Gewalt zur Sprache zu bringen.
Um dieser Spur zu folgen, gilt es sich jedoch zunéchst einer anderen Lesart
zuzuwenden, die seit den 1980er Jahren zunehmend die Fanon-Rezeption
bestimmt hat und den Blick auf Motive der Verdinglichungskritik in dessen
Werk verstellt. Dieser Lesart zufolge ist es die Konstitution als rassifiziertes
Subjekt und nicht die Fixierung als ausbeutbares Objekt, die im Zentrum
von Fanons Analyse der kolonialen Welt stiinde. Die Faszination fiir diesen
Denker aus Martinique — so schien es gemeinhin — musste etwas mit dem
Zusammentreffen ,der Problematik des Kolonialismus und jener der Sub-
jektformation® in seinem Werk zu tun haben (Gates 1991, 458).

Dabei wird im Anschluss an die Arbeiten von Autoren wie Louis Alt-
husser oder Michel Foucault unter Subjektformation ein Vorgang verstan-
den, in dem jemand als Subjekt iiberhaupt erst hervorgebracht wird. Die-
sem Vorgang kommt hierbei eine doppelte Bedeutung zu: ,Subjekt’ meint
zum einen im Sinne des franzosischen Wortes assujettissement eine In-
stanz, die durch eine andere Macht unterworfen wird und in seiner Existenz
radikal von dieser abhingig ist (vgl. Foucault 1982/2005; Butler 2001, 81).
Zum anderen bezeichnet ,Subjekt‘ eine auf eine bestimmte Art ,fiihlende,
denkende und handelnde Instanz,” die mit einer eigenstandigen Perspek-
tive auf die Welt ausgestattet ist (Saar 2004, 332). Beide Bedeutungsebenen
sind eng miteinander verkniipft: Das bewusst handelnde Subjekt, so die lei-
tende These, existiere nur als Produkt eines Prozesses der Unterwerfung.
Das Subjekt werde unterworfen, gerade indem es als Instanz, die zu ,Be-
wusstsein und Selbsterkenntnis® befdhigt ist, hervorgebracht wird und da-
bei gleichsam ,an seine eigene Identitit gebunden® wird (Foucault
1982/2005, 275). Bei Althusser findet sich ein wirkmachtiges Bild, um die-
sen Vorgang zu illustrieren: Es ist die alltdgliche Szene der ,,Anrufung” (In-
terpellation) eines Individuums durch einen Polizisten mit den Worten
»He, Sie da!“ (Althusser 1970/2010, 88). Althusser zufolge sei es genau in
dem Moment, in dem sich das Individuum umwendet und anerkennt, dass
es durch den Anruf gemeint war, dass es zum Subjekt wird.8 Das

8 Dabei ist zu beachten, dass die Szene der Anrufung bei Althusser kein singuléres
Ereignis reprasentiert. Sie dient vielmehr als Metapher, in der ein ganzer Prozess
der Subjektformation, in den verschiedene ideologische Staatsapparate (Familie,
Schulen etc.) eingebunden sind, bildlich verdichtet wird. In dem Sinne ist auch Alt-
husser zu verstehen, wenn er erklirt, dass die Individuen nicht erst durch die Worte
»,He, Sie da!“ als Subjekte konstituiert werden. Sie erkennen sich in dem Anruf des



Leon Schliiter 77

Individuum werde durch den Anruf des Polizisten ,als (freies) Subjekt” re-
krutiert, damit es sich freiwillig der staatlichen Autoritédt beugt und letztlich
»ganz von selber’ die Gesten und Taten seiner Unterwerfung vollzieht”
(ebd., 98, Hervorh. i. O.).

Nicht zufillig erinnert Althussers Szene viele an Fanons Beschrei-
bung des weiBien Blicks. Was bei Althusser der Polizist ist, der ruft ,He, Sie
da!“, ist bei Fanon das weiBe Kind, das ruft ,Sieh mal, ein N[*]!*“. Bei Fanon
steht diese Szene stellvertretend fiir jenen langwierigen Prozess der ,,Epi-
dermisierung,” durch den sich eine rassistische Struktur in die Korper der
Unterdriickten einschreibt und sie rassifiziert (Fanon 1952/2013, 17). In
Schwarze Haut, weiffe Masken wird dies als ein zutiefst phantasmagori-
scher Vorgang beschrieben, bei dem rassistische Differenzen buchstéblich
auf der Haut fixiert werden. Dabei wird der Rassismus von etwas, das getan
wird (d. h. einem Ensemble von Praktiken) schrittweise in etwas verwan-
delt, das jemand vorgeblich ist: Mitglied einer rassifizierten Gruppe (vgl.
Hall 1996, 16; Fields & Fields 2012). In vielerlei Hinsicht stellt die Begeg-
nung mit dem weiBen Blick eine Schliisselszene fiir ein Verstindnis von
Fanons Werk dar. Lewis Gordon zufolge handelt es sich sogar um den ,,viel-
leicht einflussreichsten Teil der Arbeit“; und es lohnt sich hier genauer hin-
zuschauen, um zu verstehen, was im Prozess der Epidermisierung eigent-
lich passiert (Gordon 2015, 48). Lisst sich der Prozess der Epidermisierung
im Anschluss an Althusser als ein spezifischer Vorgang der Subjetformation
deuten?

Zumindest in der Fanon-Rezeption ist dies eine verbreitete An-
nahme, wihrend zugleich auf die Unterschiede hingewiesen wird, welche
Fanon von Althussers Modell der Subjektformation trennen (vgl. z.B. Ma-
cherey 2012; Coulthard 2014; Martel 2017). Was Fanon demzufolge be-
schreiben wiirde, sei kein gleichférmiger Prozess der Subjektformation in
der kapitalistischen Moderne, sondern der schmerzhafte Prozess der Pro-
duktion rassifizierter Subjekte. In diesem Sinne schreibt der Althusser-
Schiiler und Philosoph Pierre Macherey etwa:

For Althusser, the subject is defined by the place that it occupies in
the space of language, its status depends on the order of the sayable;
for Fanon, however, the subject, or at least this subject unlike others
who is a subject of colour is constituted as such in the order of the
visible, [...] and this changes everything (Macherey 2012, 15).

Polizisten wieder, gerade weil sie zu dem Zeitpunkt ,immer schon Subjekte” gewe-
sen seien (ebd., 90, Hervorh. i. O.).



78 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

Fanons Analyse der erlebten Erfahrung des Schwarzen zeige, dass Althus-
sers Modell der Subjektformation nicht universell anwendbar ist. Sie mache
deutlich, dass im Prozess der Interpellation Subjekte auf unterschiedliche
Weise geformt und positioniert werden — abhingig von der jeweils spezifi-
schen Situation, in der sie sich wiederfinden. Fiir Fanon ist dies eine durch
rassistische Gewalt geprigte Situation, in welcher er durch den weiBen
Blick auf das , Vorurteil seiner Hautfarbe“ reduziert und dabei ,von auflen
iiberdeterminiert” wird (Fanon 1952/2013, 99, 101). Folgt man der Inter-
pretation von Macherey (und anderen) wird auch hier ein Prozess der Sub-
jektformation beschrieben — ein Prozess der Subjektformation jedoch, in
dem nur einige als freie und gleiche Subjekte konstituiert werden, wihrend
andere innerhalb der herrschenden Schemata rassifiziert und als minder-
wertige Subjekte fixiert werden. Fanon wire dann als ein Subjektivierungs-
theoretiker avant la lettre zu lesen, der Althussers Modell verkompliziert
und in eine ,,andere Richtung” fithrt (Macherey 2012, 19).

Trotz ihrer Nuancen geht bei dieser Interpretation in meinen Augen
jedoch etwas Wesentliches iiber Fanon und die Sprache, die er wahlt, um
die erlebte Erfahrung rassistischer und kolonialer Gewalt zu beschreiben,
verloren. Wie Walter Rodney in Wie Europa Afrika unterentwickelte er-
klart, habe Fanon den Kolonialismus gerade nicht als etwas verstanden, das
die unterworfenen Menschen zu Subjekten macht, sondern als etwas, das
sie ,zu Objekten der Geschichte® gemacht hat (Rodney 1972/2024, 336,
Hervorh. i. 0.).9 Einen ersten Anhaltspunkt fiir eine solche Lesart findet
sich, wenn wir uns nochmal der Fanonschen Schliisselszene (,,Sieh mal, ein
N[*]'“) zuwenden und sie mit der Althusserianischen Schliisselszene (,,He,
Sie da!“) kontrastieren. Dabei fallt auf, dass im Gegensatz zu Althussers Po-
lizisten das weiBle Kind nie die zweite Person wihlt, um Fanon als anderes
Subjekt direkt zu adressieren. Tatsdchlich spricht das Kind ihn tiberhaupt
nicht an, sondern nur seine Mutter: ,Mama, schau doch, der N[*] da, ich
hab‘® Angst!“ (Fanon 1952/2013, 95). In dem weiBen Blick erscheint Fanon
nicht als ein ,Mensch unter anderen Menschen,” lediglich als ,,Phobie und
Angst verursachendes Objekt“ (ebd., 96, 130). AusschlieBlich auf seine Au-
Berlichkeit reduziert, wird er als eine austauschbare Entitit konstituiert,
der ein denkendes und handelndes Dasein genauso abgesprochen wird wie
eine subjektive Perspektive auf die Welt. In den Worten Fanons:

9Vgl. auch Ficek 2011; Mbembe 2017, 143—150 und Dorestal 2025, 38—39, 151-152
fiir eine analoge Lesart.



Leon Schliiter 79

An jenem Tag, da ich desorientiert war, auBerstande, mit dem ande-
ren, dem WeiBen drauBen zu sein, der mich unbarmherzig einsperrte,
begab ich mich weit, sehr weit fort von meinem Dasein und konstitu-
ierte mich als Objekt (ebd., 96).

Was Fanon hier beschreibt, ist ein Prozess der Objektifizierung, der ihn zu
etwas zu machen droht, das er nicht ist: zu einem bloBen Korper, der nur
fiir den (weiBlen) Anderen, nicht aber an oder fiir sich existiert.° In Anleh-
nung Aimé Césaire, der Fanons Denken maBgeblich beeinflusste, konnte
man auch von einem Prozess der ,Verdinglichung® (chosification) spre-
chen, in dem die unterworfenen Menschen in ein , Instrument der Produk-
tion“ (instrument de production) innerhalb des kolonial-kapitalistischen
Systems verwandelt werden (Césaire 1950/2017, 38).

Mindestens genauso bemerkenswert wie der Kontrast zur Althusse-
rianischen Schliisselszene der Subjektivierung ist das Arsenal an sprachli-
chen Ausdrucksmitteln, das Fanon iiber sein ganzes Werk verteilt mobili-
siert, um die erlebte Erfahrung der Verdinglichung zu vermitteln. In Die
Verdammten dieser Erde spricht er wiederholt von einer ,,Versteinerung®
der Kultur sowie von der ,zoologische[n] Sprache,“ derer sich die Kolonial-
herren bedienen, um die kolonisierten Menschen zu ,vertieren“ (Fanon
1961/2017, 76, 35). Und in der posthum veroéffentlichten Aufsatzsammlung
Fiir eine Afrikanische Revolution ist die Rede von einer ,Mumifizierung des
individuellen Denkens,” die einhergehe mit dem Willen der Kolonialherren,
»ZU objektivieren, abzukapseln, einzusperren, einzuspinnen“ (Fanon
1962/1969, 41—42). Gemein ist all diesen Stellen, dass es sich um sprachli-
che Wendungen handelt, die die erlebte Erfahrung einer Negation des
Menschseins zum Ausdruck bringen. Es sind Wendungen, die augenschein-
lich nicht einen Unterwerfungsprozess beschreiben, in dem Menschen als
bewusst handelnde Wesen angerufen werden und dabei gleichsam an ihre
eigene subjektive Identitdt gebunden werden. Eine solche subjektive Iden-
titdt wird hier gerade infragestellt. Mit ihnen beschreibt Fanon vielmehr
eine rassistische Struktur, welche die unterworfenen Menschen in eine ,,er-
driickende[.] Objektivitat” einsperrt (Fanon 1952/2013, 93).

Was passiert, wenn man Fanons eigene Sprache ernst nimmt und
nicht durch das theoretische Vokabular Althussers (oder Foucaults) zu er-
setzen sucht? Das Insistieren darauf, dass Fanon den Rassismus und die
koloniale Welt als verdinglichend begreift, ist in meinen Augen keinesfalls
nur von philologischer Bedeutung. Die Motive der Verdinglichung, derer

10 Tch danke Samuy/elle Striewski fiir diesen Formulierungsvorschlag.



8o Ein Objekt inmitten anderer Objekte

Fanon sich in seinem gesamten Werk immer wieder bedient, verweisen auf
die Einbettung des Vorgangs der Epidermisierung in die Geschichte der
globalen Kapitalakkumulation und bieten wichtige Anschlusspunkte fiir
eine materialistische Analyse. Dies ist freilich der zentrale Gedanke, der
sich in dhnlicher Form bereits bei Lukacs findet, wenn er erklart, dass das
Problem der Verdinglichung nicht vom 6konomischen Grund seiner Exis-
tenz abgelst werden konne. Anders als Lukacs jedoch zentriert Fanon in
seiner Analyse nicht das Schicksal des ,freien Arbeiters‘, sondern die erlebte
Erfahrung der unfreien Arbeiter:innen in der Welt des schwarzen Atlantiks.
Indem er die Aufmerksamkeit auf die Institution der Sklaverei und deren
Nachleben richtet, er6ffnet Fanon eine neue Perspektive auf das Phinomen
der Verdinglichung. Darum soll es nun gehen.

4 Die verdinglichende Kraft rassistischer und kolonialer Ge-
walt

Fanon verbindet mit Lukécs die Uberzeugung, dass das Problem der Ver-
dinglichung immer unter einem doppelten Gesichtspunkt zu betrachten ist.
Fiir beide stellt sich zum einen die Frage nach dem subjektiven Nieder-
schlag des Phanomens: Was bedeutet es, sich selbst und die Welt als ver-
dinglicht zu erleben? Dies ist keine unproblematische Frage, denn gerade
die Existenz einer solchen Innenperspektive wird im Prozess der Verding-
lichung geleugnet. Zum anderen lasst sich das Problem unter einem objek-
tiven Gesichtspunkt betrachten. Das heif3t, nicht bei einer rein phidnomena-
len Beschreibung stehen zu bleiben, sondern die verdinglichten und zu-
gleich verdinglichenden Strukturen selbst in den Blick zu nehmen. Mit
Lukacs gesprochen, wiirde dies bedeuten, nach den Entstehungsbedingun-
gen einer ,Welt von fertigen Dingen und Dingbeziehungen“ zu fragen
(Lukacs 1923/2013, 261).

Auch wenn beide Autoren diese doppelte Fragestellung teilen, gibt
Fanon jedoch andere Antworten als Lukacs. So ist es, wie bereits erwihnt,
nicht in der Figur der freien Arbeiter:innen, in der Fanon das typische
Schicksal der ganzen Gesellschaft erkennt. Folgen wir seiner Analyse ist es
vielmehr in dem Schicksal der unfreien Arbeiter:innen, in dem das Problem
der Verdinglichung seine paradigmatische Form annehme (wobei die ge-
schlechtsspezifische Dimension der Verdinglichung von Fanon dabei wei-
testgehend ausgeblendet wird [vgl. Spillers 1987]). Das Arsenal an sprach-
lichen Ausdrucksmitteln, das Fanon mobilisiert, um die erlebte Erfahrung
der Verdinglichung zu vermitteln, verweist auf die Tatsache, dass in der
Welt des schwarzen Atlantiks die versklavten Menschen buchstiblich — das
heiBt in rechtlicher und 6konomischer Hinsicht — als Gegenstand von



Leon Schliiter 81

Eigentum behandelt wurden.! Dies ist ein Punkt, auf den unter anderem
Patricia Williams mit Nachdruck hingewiesen hat. In ihrem Aufsatz ,,On
being the Object of Property” schreibt Williams, dass die Menschen afrika-
nischer Herkunft zu dem Zeitpunkt ,aus den Grenzen der Menschlichkeit
ausgeschlossen wurden,* als sie ,als Sklav:innen gekauft und verkauft wur-
den“ (Williams 1988, 16). Wahrend Lukéacs® Arbeiter gezwungen sind, ,,sich
stiickweise [zu] verkaufen® (wie es im Kommunistischen Manifest heiBt
[Marx und Engels 1848/1959, 468]), wurden an den beriichtigten Sklaven-
Umschlagplitzen an der afrikanischen Westkiiste, in der Karibik, in Brasi-
lien und in den Vereinigten Staaten ganze Menschen gehandelt und zu einer
austauschbaren Ware gemacht. Demgegeniiber behilt Lukacs’ Rede von
der Verdinglichung einen metaphorischen Einschlag — ein Punkt, den auch
Honneth kritisiert, wenn er bemerkt, dass es uneinsichtig sei, warum Ver-
dinglichung zwangslaufig eine Folge der ,freien‘ Teilnahme am kapitalisti-
schen Warenaustausch sein solle (vgl. Honneth 2005, 94).

Im Gegensatz zu Honneth hilt Fanon dabei jedoch an Lukacs Ein-
sicht fest, dass das Problem der Verdinglichung nur von dem 6konomischen
Grund seiner Existenz aus verstanden werden konne (auch wenn er ein an-
deres Verstiandnis von diesem ,Grund‘ hat als Lukacs). So heifit es in
Schwarze Haut, weiffe Masken:

Wenn es einen Minderwertigkeitskomplex gibt, so infolge eines dop-
pelten Prozesses: — zunichst eines 6konomischen, — sodann durch
Verinnerlichung oder besser Epidermisierung dieser Minderwertig-
keit (Fanon 1952/2013, 11).

Auf den Grund, warum Fanon sich mit dem Begriff der ,Verinnerlichung’
schwertut, werde ich spiter zuriickkommen. Hier gilt es zunéchst festzu-
halten, dass — anders als bei Honneth — fiir Fanon die Wirkungsweise ras-
sistischer Schemata untrennbar mit den herrschenden sozio-6konomi-
schen Verhiltnissen verkniipft ist. Das ist deswegen zu betonen, weil auf
den ersten Blick eine Spannung zwischen den sozialontologischen Annah-
men von Fanons und Lukacs® Verdinglichungsanalyse zu bestehen

1'Wie Saidiya Hartman betont, wurde den versklavten Menschen dabei oftmals eine
»doppelte Existenz” als ,,Gegenstand von Eigentum*® sowie als ,empfindsames We-
sen“ und ,,Person“ zugesprochen (Hartman 1997, 93). Letzteres ist jedoch nicht mit
der Zuerkennung von subjektiven Rechten zu verwechseln, sondern diente der ide-
ologischen Rechtfertigung und Aufrechterhaltung des ,;slave mode of production®
angesichts der wachsenden abolitionistischen Kritik (ebd.).



82 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

scheint.’2 Wird Fanon ausgehend von seiner Beschreibung des weien
Blicks gelesen, kann schnell der Eindruck entstehen, dass dieser das Prob-
lem der Verdinglichung priméar auf der Ebene des Subjekts verortet, das
durch ,den WeiBlen® als bloBes Objekt konstituiert wird. Fiir Lukacs sind es
hingegen, dhnlich wie schon in der Analyse des Warenfetischismus bei
Marx, primér die sozialen Verhaltnisse, die verdinglicht sind und im Kapi-
talismus als quasi-natiirliche Entitat konstituiert werden.

Diese Spannung lasst sich jedoch beginnen aufzulésen, wenn Fanons
Verstindnis von Rassismus als strukturellem Herrschaftsverhiltnis niher
betrachtet wird. Entschieden weist er alle Vorstellungen zuriick, die Rassis-
mus auf individuelle Einstellungen und Verhaltensdispositionen reduzie-
ren und gleichsam als soziales Randphanomen abzutun versuchen. Rassis-
mus konstituiert Fanon zufolge vielmehr ein ineinandergreifendes Ensem-
ble verschiedener Praktiken der Hierarchisierung und Differenzierung, das
salle Elemente des gesellschaftlichen Lebens durchdringt® (Fanon
1962/1969, 48). Es handelt sich um eine zentrale, strukturelle ,Anlage“ des
herrschenden kolonial-kapitalistischen Systems, welche sich gegeniiber
den einzelnen Akteuren in wesentlichen Teilen verselbstindigt hat und
nunmehr die Gesamtheit der ,sozialen Gegebenheiten“ beriihrt (ebd. 49,
44; vgl. auch Celikates 2025, 1350). Dies gilt auch fiir den Prozess der Ver-
dinglichung, den Fanon analysiert und im weiBen Blick zu verdichten sucht.
Das gesamte gesellschaftliche Geriist werde durch diesen erfasst und in sei-
ner Substanz verdndert. In der Folge erscheint die koloniale Welt nicht nur
dem individuellen Bewusstsein versteinert. Sie ist selbst versteinert. Mit ihr
wird Fanon zufolge eine zerstiickelte und in ,Abteile getrennte Welt“ errich-
tet, deren Trennungen durch ,Kasernen und Polizeiposten® markiert wer-
den (Fanon 1961/2017, 31).

Die soziale und raumliche Differenzierung, die der Rassismus be-
wirkt, tritt dabei in ein komplexes Verhaltnis der wechselseitigen Determi-
nierung mit kapitalistischen Ausbeutungsprozessen. ,In den Kolonien,”
heifit es in Die Verdammten dieser Erde, ,ist der 6konomische Unterbau
zugleich ein Uberbau. Die Ursache ist Folge: man ist reich weil wei8, man
ist weiB weil reich® (ebd., 33). Wie dieses wechselseitige Determinierungs-
verhiltnis im Einzelnen zu bestimmen ist, wird von Fanon nicht beantwor-
tet. Er bietet keine detaillierte politokonomische Analyse an. Als Psychiater
richtet er seine Aufmerksamkeit immer wieder auf die subjektiven Auswir-
kungen rassistischer Gewalt. Doch der hier entscheidende Punkt ist, dass

12 Vielen Dank an eine anonyme begutachtende Person fiir die Anregung diesen
Punkt klarzustellen.



Leon Schliiter 83

Fanon Rassismus und das damit verbundene Problem der Verdinglichung
ebenfalls primér auf Ebene der herrschenden sozio-6konomischen Verhalt-
nisse verortet. Eine wirkliche Losung sei erst absehbar, ,wenn die Dinge,
im allermaterialistischsten Sinn, wieder an ihrem Platz stehen“ (Fanon
1952/2013, 12). Erst vor diesem Hintergrund lasst sich seine Aussage ver-
stehen, dass ,[d]as schwarze Problem [...] sich nicht in dem Problem der
Schwarzen, die unter den WeiBen leben,“ erschopfe (ebd., 170). Die Exis-
tenz rassistischer Schemata sei weder in einem gescheiterten Anerken-
nungsverhaltnis zwischen ,den WeiBen‘ und einem negativ rassifizierten
Anderen begriindet, noch ist sie auf die missgliickte Begegnung zwischen
dem ,Westen‘ und dem ,Rest der Welt® zuriickzufiihren. Stattdessen sucht
Fanon den Blick auf den ungleichen Prozess der Aneignung der Arbeit in-
nerhalb des kolonial-kapitalistischen Systems zu lenken. Was der ,Herr"
vom ,,Sklaven“ wollte, so Fanon, war ,nicht seine Anerkennung, sondern
seine Arbeit,” deren Ausbeutung mittels eines Systems der rassistischen
Differenzierung und Hierarchisierung sichergestellt werden soll (ebd., 215).

Fanon fiigt sich damit in die Reihe jener schwarzen radikalen Intel-
lektuellen ein, die den Transatlantischen Sklavenhandel zunéchst als ein
okonomisches Phinomen begriffen haben, welches erst mit der Zeit eine
rassifizierte Dynamik entwickelt hat. Mit Blick auf die Karibik wird dieser
Zusammenhang von Rodney so beschrieben:

[STlavery [...] started as an economic phenomenon rather than a ra-
cial one. But it rapidly became racist as all white labour was with-
drawn from the fields, leaving black to be identified with slave labour
and white to be linked with property and domination (Rodney
1969/2019, 20).

In dhnlicher Weise macht Fanon in seiner relationalen Analyse des Rassis-
mus deutlich, dass sich erst in Absetzung von den als Ware gekauften und
verkauften Anderen einige wenige als weiBe und vollumfanglich menschli-
che — das heiBt als sich selbst besitzende Subjekte — behaupten konnten.
Erstere wurden hingegen mittels ,einer polydimensionalen Methode® ver-
dinglicht und als in besonderem MaBe ausbeutbare Korper fixiert (Fanon
1962/1969, 42; vgl. auch von Redecker 2020). Die kapitalistische Organi-
sation und Rationalisierung des Arbeitsprozesses werden durch die gewalt-
same Herausbildung einer rassistischen Struktur vermittelt. Damit stellt
Fanon seine Verdinglichungskritik auf ein anderes theoretisches Funda-
ment als Lukacs. Er behilt dessen Diagnose der Verdinglichung als zentra-
les, strukturelles Problem kapitalistischer Herrschaft bei, gibt aber eine an-
dere Antwort auf die Frage nach den Entstehungsbedingungen einer Welt



84 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

von fertigen Dingen und Dingbeziehungen. Es ist eine Antwort, welche die
struktive Bedeutung des Kolonialismus und Transatlantischen Sklavenhan-
dels herausstellt — jenes weltumspannenden Systems, in dem ,,zum ersten
Mal in der Menschheitsgeschichte das Prinzip der Rasse und das Subjekt
gleichen Namens unter dem Zeichen des Kapitalismus an die Arbeit“ ge-
setzt wurden (Mbembe 2014, 33). Dabei handelt es sich fiir Fanon nicht um
eine Geschichte, die abgeschlossen oder vergangen wire. Noch heute du-
Bere sie sich in der Gefahr eines vorzeitigen Todes subalterner und rassifi-
zierter Gruppen, der als ,endemische Hungernot,“ ,Arbeitslosigkeit“ und
shohe Sterblichkeit” erfahren wird (Fanon 1959, 115; vgl. auch Gilmore
2007, 28).13

Die Zentrierung dieser unabgeschlossenen Geschichte hat auch Kon-
sequenzen fiir die Analyse des subjektiven Niederschlags der Verdingli-
chung. Allein der Versuch, die erlebte Erfahrung der Verdinglichung unter
Bedingungen rassistischer und kolonialer Gewalt zur Sprache zu bringen,
stellt Fanon vor ungekannte Herausforderungen. Durch den weiBen Blick
als Objekt konstituiert zu werden, bedeute in eine ,,Zone des Nicht-Seins®
gestoBen zu werden, in welcher das eigene Menschsein und subjektive
Empfinden systematisch negiert wird (Fanon 1952/2013, 8). Es handle sich
dabei um eine Erfahrung, die gemaB der herrschenden ,rassistischen Lo-
gik“ gar nicht als Erfahrung existieren sollte (Gordon 2015, 48). Um diesen
Umstand zu markieren, spricht Fanon auch nicht einfach von der ,Erfah-
rung’, sondern von der ,erlebte[n] Erfahrung des Schwarzen“ (Fanon
1952/2013, 101). Damit kniipft er an eine Unterscheidung zwischen Erfah-
rung (expérience) und erlebter Erfahrung (expérience vécue) an, die erst-
mals von Maurice Merleau-Ponty ins Franzosische eingefiihrt wurde (vgl.
Gordon 2015, 47). Die Absicht war es, eine Entsprechung fiir das deutsche
Begriffspaar ,Erfahrung’ und ,Erlebnis® aus der Husserlschen Phinomeno-
logie zu finden (vgl. z.B. Husserl 1939/1972, §§ 8, 11). Wiahrend Erfahrun-
gen die Verfiigbarkeit eines Deutungsmuster voraussetzen, mithilfe dessen
ein Ereignis in einen — mehr oder weniger — kohirenten Zusammenhang
mit anderen Ereignissen gebracht werden kann, setzen Erlebnisse dies
nicht voraus. Erlebnisse konnen sich auf Ereignisse beziehen, die jeman-
dem widerfahren sind, ohne diese in bestehende Deutungsmuster einord-
nen zu kénnen. Es handelt sich, wie im Fall eines Traumas, um unintegrier-
bare Ereignisse. Indem Fanon das fiinfte Kapitel von Schwarze Haut, weifle

13 Hierbei handelt es sich um meine Ubersetzung aus L‘An V de la Révolution Al-
gérienne, da in der deutschen Fassung von Peter-Anton von Arnim die relevante
Passage nur unvollstdndig tibertragen wurde (vgl. Fanon 1959/1969, 87).



Leon Schliiter 85

Masken ,Die erlebte Erfahrung des Schwarzen“ nennt, unterstreicht er,
dass es sich bei seinem Analysegegenstand um etwas handelt, dass in einer
standigen Spannung zur herrschenden Wissensordnung und Sprache steht.

Die vielleicht beste Darstellung dieser Passage findet sich in Sara Ah-
meds Buch Queer Phenomenology. Von vorneherein macht Ahmed Klar,
dass das, was Fanon beschreibt, nicht als spezifischer Prozess der Subjekt-
formation zu verstehen ist. Sein Thema sei vielmehr ,,die erlebte Erfahrung,
das Objekt des feindlichen weiBen Blicks zu sein“ (Ahmed 2006, 110). Ah-
med begreift dies als ein zutiefst desorientierendes und verstorendes Erleb-
nis. Der Korper, der zum ,,Objekt des feindlichen weiBen Blicks® wird, wisse
nicht mehr wo oben oder unten, rechts oder links ist (ebd.). Der weife Blick
fixiere ithn buchstiblich im Raum. Die Fixierung im Raum operiert dabei
natiirlich nicht nur durch ein einzelnes Ereignis. Ahmed weist daraufhin,
dass die durch rassistische und koloniale Gewalt geformte Welt eine Welt
ist, in der als weiB rassifizierte Korper sich leichter und schneller fortbewe-
gen konnen. Andere werden hingegen verlangsamt, angehalten und teil-
weise ganz festgesetzt — zu denken ist hier etwa an heutige Grenzkontrollen
oder an die historische Institution der Barracoons (vgl. ebd., 111, 138—142).
So schildet Fanon wie die Kolonialherren zusammen mit einer rassistischen
Biirokratie und der Polizei ,iiber das gesamte kolonisierte Land ein sehr
enges Netz [spinnen], in dem sich der Einheimische [...] wie gelahmt fiih]t*
(Fanon 1958/2015, 627). Diese von Ahmed virtuos beschriebene raumliche
Perspektive muss dabei jedoch durch eine zeitliche Perspektive erweitert
werden. Die Konstitution als Objekt involviert nicht nur eine Desorientie-
rung im Raum, sondern, wie Rodney uns erinnert, zugleich eine Fixierung
als Objekt der Geschichte. Von Fanon wurde die Notwendigkeit einer sol-
chen Perspektivverschiebung bereits 1951 in seiner Dissertation iiber die
Friedreich-Ataxie (eine Erkrankung des zentralen Nervensystems) erkannt.
Dort heiBt es, dass sich die medizinische Sichtweise von ihrer gegenwarti-
gen raumlichen Ausrichtung mehr in Richtung einer zeitlichen Ausrichtung
verschieben sollte (vgl. Fanon 1951/2015, 216). Diesen Gedanken aufgrei-
fend erklart Fanon in Schwarze Haut, weiffe Masken, dass ,[d]as hier er-
orterte Problem” in seiner ,,Zeitlichkeit” liege (Fanon 1952/2013, 191). Was
ist damit gemeint?

Ahnlich wie Lukics betont Fanon, dass es im Zuge der Verdingli-
chung zu einer weitreichenden Modifikation des subjektiven Zeitempfin-
dens komme, welche die Fahigkeit der Menschen untergribt, sich als in der
Geschichte stehende und handelnde Subjekte zu begreifen. Dabei verkniipft
er das Problem der Verdinglichung mit der Entstehung jener ,kontempla-
tiven und verzweifelten Haltung[.],“ die bereits Lukacs beschrieben hat
(Fanon 1961/2017, 77). Anders als Lukéics stellt Fanon jedoch die



86 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

irreduzible koloniale Dimension dieses Prozesses heraus. Fanon zufolge ist
es der Kolonialismus, der in den besetzten Liandern eine ,tote Zeit“ einfithrt
(ebd., 58). Nicht zufrieden damit, einzig ,der Gegenwart und der Zukunft
des beherrschten Landes sein Gesetz aufzuzwingen,“ kehre dieser ,,die Lo-
gik gleichsam um und richtet sein Interesse auf die Vergangenheit des un-
terdriickten Volkes, um sie zu verzerren, zu entstellen und auszul6schen
(ebd. 178). Demnach wiirden die kolonisierten Menschen nicht der gleichen
Zeit angehoren, sondern seien in einer barbarischen Vor- oder Friihge-
schichte gefangen. Fiir die Rechtfertigung kolonialer Herrschaftspraktiken
war diese ,,Verweigerung der Co-Zeitlichkeit (denial of coevalness) von
zentraler Bedeutung (Fabian 1983, 31, Hervorh. i. O.). So heifit es etwa in
Die Verdammten dieser Erde:

In dieser erstarrten Zone ist die Oberfliche unbeweglich, die Palme
wiegt sich vor den Wolken, die Wellen des Meeres brechen sich an
den Kieselsteinen, die Rohstoffe kommen und gehen und rechtferti-
gen die Anwesenheit des Kolonialherrn, wihrend sich der Koloni-
sierte, hingekauert, mehr tot als lebendig, im immergleichen Traum
verewigt (Fanon 1961/2017, 42).

In einer solchen Situation erscheint die Geschichte der Sklaverei und der
kolonialen Eroberungen nicht mehr als ein umkéampfter und veranderlicher
Prozess, der sich tiber die Zeit entfaltet hat. Sie erscheint nur noch in sedi-
mentierter Form: als ungleiche raumliche Aufteilung, in welcher die unter-
driickten Menschen hierarchisch angeordnet und als besonders ausbeut-
bare Korper fixiert werden.

Dabei ist jedoch unbedingt zu beachten, dass Fanon keinen vollen-
deten Zustand beschreibt, sondern vielmehr ein stets drohendes Schicksal,
gegen das sich historisch immer wieder Widerstand geauBert hat (vgl.
Brown 2009; Mbembe 2014, 95). Was in der Praxis erreicht wird, sei nie
mehr als ,eine Pseudo-Versteinerung® (Fanon 1961/2017, 42). Das hilft
auch zu erklaren, warum Fanon sich in Schwarze Haut, weifle Masken da-
mit schwertut, von einer Verinnerlichung der Minderwertigkeit zu spre-
chen und stattdessen den Begriff der Epidermisierung vorzieht. ,,[D]as af-
fektive Vermogen der Kolonisierten,“ erklart Fanon, konzentriert ,,sich auf
der Oberflache der Haut; sie ist empfindlich wie eine offene Wunde gegen
dtzende Stoffe” (ebd., 47). Damit ist augenscheinlich nicht gemeint, dass die
Wunden, die durch rassistische Praktiken zugefiigt werden, weniger real
oder schmerzhaft waren und auch nicht, dass die verdinglichende Kraft ras-
sistischer und kolonialer Gewalt keine weitreichenden Auswirkungen auf
das subjektive Selbstverhiltnis hitte. Im Gegenteil: Fanon zeigt, wie das



Leon Schliiter 87

Selbstverhiltnis durch das Wirken von Rassismus grundlegend erschiittert
wird, so dass es in einigen Fillen sogar regelrecht zu einem ,,Zusammen-
bruch des Ichs“ kommen kénne (Fanon 1952/2013, 132). Dennoch gilt es
festzuhalten, dass die auf die Haut projizierte ,Minderwertigkeit‘ eben nicht
vollstdndig verinnerlicht wird. Die unterworfenen Menschen gehen nicht in
dem Objekt-Status auf, der ihnen innerhalb des kolonial-kapitalistischen
Systems zugewiesen wird. Es bleibt eine Kluft bestehen zwischen den ver-
dinglichten und zugleich verdinglichenden sozialen Verhiltnissen einer-
seits und der menschlichen Dimension der Unterdriickten anderseits, die
ihre eigene Situation gar nicht anders erfahren konnen als auf eine qualita-
tiv-bestimmte Weise (vgl. Mbembe 2014, 96).14 ,In seinem Innern niam-
lich,“ erklart Fanon in zugespitzter Form, ,erkennt der Kolonisierte keine
Instanz an. [...] Er wartet geduldig, daB der Kolonialherr in seiner Wach-
samkeit nachlasse, um sich auf ihn zu stiirzen“ (Fanon 1961/2017, 44).
Fanons Argument fiir die Existenz eines solchen widerstindigen
Handlungsraums besteht nicht in einer ,abstrakten Behauptung® dartiber,
»~wie Wandel unter den Bedingungen kolonialer Gewalt méglich ist“ (Boja-
dZijev 2020, 199). Stattdessen wird die Existenz eines solchen widerstandi-
gen Handlungsraums durch eine Reihe subversiver Lesarten verschiede-
ner, oft klandestiner Alltagspraktiken (wie das Faulenzen wihrend der Ar-
beit) plausibilisiert, welche Fanon als ,,[b]ewufte Sabotage der Kolonialma-
schine“ deutet (Fanon 1961/2017, 246). Historisch gingen solche klandes-
tinen Widerstandspraktiken oft dem Ausbruch offener Revolten voraus.
Entsprechend konnten sich die Kolonialherren auch nicht darauf verlassen,
dass ,eine Schar von Predigern und Morallehrern“ ausreichend sei, um ,,fiir
Desorientierung [zu] sorgen” (ebd., 31). Sie waren zusétzlich darauf ange-
wiesen ihre Herrschaft ,mit Hilfe von Bajonetten und Kanonen“ abzusi-
chern (ebd., 30). In diesem Sinne merkt auch Lukéics mit Blick auf die Un-
terwerfung der arbeitenden Klasse an, dass ,diese Unterwerfung das Pro-
dukt eines langwierigen Kampfes gewesen ist“ (Lukacs 1923/2013, 263).
Beide, Fanon und Lukécs, suchen die Bedingungen und Moglichkeiten die-
ses Kampfes im Modus einer kritischen Analyse der verdinglichten Verhalt-
nisse ihrer Zeit zu denken: Lukacs, das revolutionire Budapest vor Augen,

14 Mit Blick auf die Situation der Frau beschreibt Simone de Beauvoir diesen Wider-
spruch so: ,Sie tritt dem Mann nicht als ein Subjekt gegeniiber, sondern als ein pa-
radoxerweise mit Subjektivitit begabtes Objekt. Sie begreift sich gleichzeitig als sich
selbst und als anders [...].“ (De Beauvoir 1951/2020, 884—85, Hervorh. i. O.; vgl.
auch Renault 2024 zum uneingestandenen Einfluss von de Beauvoir auf Fanons
Denken).



88 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

Fanon drei Jahrzehnte spater als Teilnehmer des algerischen Befreiungs-
kampfes. Beide kommen dabei zu unterschiedlichen Schlussfolgerungen.
So ist es Fanon, der drauf beharrt, dass die bestehenden ,marxistischen
Analysen“ im Lichte der weltpragenden Kraft kolonialer und rassistischer
Gewalt ,immer etwas gedehnt werden“ miissten (Fanon 1961/2017, 33).

5 Schluss

Hatte Fanon mit dieser Aussage auch Lukacs im Sinn? Bekannt ist, dass
sich in Fanons Bibliothek nach seinem Tod zwei Biicher von Lukécs in fran-
zosischer Ubersetzung fanden: Existentialismus oder Marxismus? sowie
Die Zerstorung der Vernunft (vgl. Khalfa & Young 2015, 749). Geschichte
und Klassenbewufitsein selbst ist erst 1957 auszugsweise in der Zeitschrift
Arguments in franzosischer Ubersetzung erschienen. Es ist jedoch gut
moglich, dass Fanon — angeregt durch die Vorlesungen von Maurice Mer-
leau-Ponty, die er als Student in Lyon besuchte — bereits frither mit den
Ideen von Lukacs in Beriihrung kam. Immerhin war es Merleau-Ponty, der
Geschichte und Klassenbewufitsein als grundlegendes Werk fiir jene Denk-
stromung identifizierte, die er unter dem Stichwort ,westlicher Marxismus'
auf den Begriff zu bringen suchte (vgl. Merleau-Ponty 1955/1974). Wichti-
ger aber als die exegetische Frage, ob Fanon nun Lukacs gelesen hat oder
nicht, ist meines Erachtens der Umstand, dass Fanon von seinen frithen
Arbeiten an eine kritische Analyse der Verdinglichung zu entwickeln suchte
— als Teil einer erweiterten Kritik des kolonial-kapitalistischen Systems.
Immer wieder arbeitete er dabei die fundamentale Spannung heraus, die
zwischen den Praktiken der systematischen Entmenschlichung und Objek-
tifizierung auf der einen Seite und der menschlichen Dimension der Unter-
driickten auf der anderen Seite bestehen bleibt. Achille Mbembe spricht in
diesem Kontext auch von einer uniiberbriickbaren ,Diskrepanz,” die ,,zu ra-
dikalisieren das Subjekt aufgerufen® ist (Mbembe 2014, 96). Mit seiner kri-
tischen Analyse der Verdinglichung schreibt Fanon sich in jenen globalen
oppositionellen Diskurs ein, der eben dies zu tun beabsichtigt.

Dabei zielt seine Analyse nicht nur darauf ab, den Geltungsbereich
des Verdinglichungsbegriffs zu erweitern und tiber die philosophischen,
kulturellen, politischen und geographischen Beschrankungen Europas hin-
auszugehen. Fanons Arbeiten konnen zugleich als Herausforderung gele-
sen werden, soziale und politische Schliisselbegriffe wie den der Verdingli-
chung im Lichte der Geschichte kolonialer und rassistischer Gewalt neu zu
denken: eine Herausforderung, der sich viele zeitgendssische Arbeiten in-
nerhalb der Tradition der kritischen Theorie erst noch zu stellen haben (vgl.
Bhambra 2021; Getachew und Mantena 2021).



Leon Schliiter 89

Literatur

Althusser, Louis. 1970/2010. Ideologie und Ideologische Staatsapparate. Ham-
burg: VSA-Verlag.

Ahmed, Sara. 2006. Queer Phenomenology: Orientations, Objects, Others.
Durham: Duke University Press. https://doi.org/10.1215/9780822388074

Balibar, Etienne 2015. Violence and Civility: On the Limits of Political Philosophy.
New York: Columbia University Press.

Bhabha, Homi. 1986. ,Foreword: Remembering Fanon”. In Black Skin, White
Masks, vii—xxv. London: Pluto Press.

Bhambra, Gurminder K. 2021. ,Decolonizing Critical Theory? Epistemological Jus-
tice, Progress, Reparations”.  Critical Times 4 (1): 73-89.
https://doi.org/10.1215/26410478-8855227

Bojadzijev, Manuela. 2020. ,Anti-Racism as Method“. In Routledge International
Handbook of Contemporary Racisms, herausgegeben von John Solomos, 193—
204. New York, NY.: Routledge. https://doi.org/10.4324/9781351047326

Brown, Vincent. 2009. ,,Social Death and Political Life in the Study of Slavery”. The
American Historical Review 114 (5): 1231—49.
https://doi.org/10.1086/ahr.114.5.1231

Butler, Judith. 2001. Psyche der Macht: Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Celikates, Robin. 2025: ,,From ,Xenophobia‘ to Structural Racism, and back? Espis-
temic Obstacles, Conceptual Struggles, and the Role of Critical Theory“. Ethnic
and Racial Studies 48 (7): 1338-56.
https://doi.org/10.1080/01419870.2024.2446488

Césaire, Aimé. 1955/2017. Uber den Kolonialismus. Berlin: Alexander.

Chari, Anita. 2010. ,Toward a Political Critique of Reification: Lukacs, Honneth and
the Aims of Critical Theory”. Philosophy & Social Criticism 36 (5): 587—606.

https://doi.org/10.1177/0191453710363582

Coulthard, Glen. 2014. Red Skin, white Masks: Rejecting the Colonial Politics of
Recognition. Minneapolis. University of Minnesota Press.
https://doi.org/10.5749/minnesota/9780816679645.001.0001

Déarmann, Iris. 2020. Undienlichkeit: Gewaltgeschichte und Politische Philosophie.
Berlin: Matthes & Seitz.


https://doi.org/10.1215/9780822388074
https://doi.org/10.1215/26410478-8855227
https://doi.org/10.4324/9781351047326
https://doi.org/10.1086/ahr.114.5.1231
https://doi.org/10.1080/01419870.2024.2446488
https://doi.org/10.1177/0191453710363582
https://doi.org/10.5749/minnesota/9780816679645.001.0001

90 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

De Beauvoir, Simone. 1951/2020. Das andere Geschlecht: Sitte und Sexus der Frau.
21. Aufl. Hamburg: Rowohlt.

Dorestal, Philipp. 2025. Denker der Dekolonisation: Zur Aktualitdt von Frantz
Fanon. Berlin: Karl Dietz.

Fabian, Johannes. 2014. Time and the Other: How Anthropology Makes its Object.
New York: Columbia University Press.

Fanon, Frantz. 1951/2015. ,A propos d’un Cas de Maladie de Friedreich avec Délire
de Possession®. Ecrits sur Aliénation et la Liberté, herausgeben von Jean
Khalfa und Robert J.C. Young, 203—83. Paris: La Découverte.

Fanon, Frantz. 1952/2013. Schwarze Haut, weifle Masken. Wien: Turia + Kant.

Fanon, Frantz. 1958/2015. ,Le Calvaire d’un Peuple®. In Ecrits sur 'Aliénation et la
Liberté, herausgegeben von Jean Khalfa und Robert J.C. Young, 627—-33. Paris:
La Découverte.

Fanon, Frantz. 1959. Sociologie d’'une Révolution (I’An V de la Révolution Algéri-
enne). Paris: Maspero.

Fanon, Frantz. 1959/1969. Aspekte der Algerischen Revolution. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Fanon, Frantz. 1961/2017. Die Verdammten dieser Erde. 16. Aufl. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Fanon, Frantz. 1962/1969. Fiir eine Afrikanische Revolution. Frankfurt am Main:
Marz.

Ficek, Douglas. 2011. ,Reflections on Fanon and Petrification”. In Living Fanon:
Global Perspectives, herausgegeben von Nigel C. Gibson, 75—-84. New York: Pal-
grave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230119994_6

Fields, Karen E., und Barbara J. Fields. 2012. Racecraft: The Soul of Inequality in
American Life. London: Verso.

Foucault, Michel. 1982/2005. ,,Subjekt und Macht“. In Dits et Ecrits. Band IV:
1980-1988, 269—94. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gates Jr, Henry Louis. 1991. ,,Critical Fanonism“. Critical Inquiry 17 (3): 457—70.
https://doi.org/10.1086/448592

Getachew, Adom, und Karuna Mantena. 2021. ,Anticolonialism and the Decolo-
nization of Political Theory”. Critical Times 4 (3): 359—88.
https://doi.org/10.1215/26410478-9355193


https://doi.org/10.1057/9780230119994_6
https://doi.org/10.1086/448592
https://doi.org/10.1215/26410478-9355193

Leon Schliiter 91

Gilmore, Ruth Wilson. 2007. Golden Gulag: Prisons, Surplus, Crisis, and Opposi-
tion in globalizing California. Berkely: University of California Press.
https://doi.org/10.1525/9780520938038

Gilroy, Paul. 1993. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness.
Cambridge: Harvard University Press.

Gordon, Lewis R. 2015. What Fanon Said: A Philosophical Introduction to his Life
and Thought. London: Hurst & Company.
https://doi.org/10.1515/9780823266111

Hall, Stuart. 1996. ,The After-Life of Frantz Fanon: Why Fanon? Why Now? Why
Black Skin, White Masks”. In The Fact of Blackness: Frantz Fanon and Visual
Representation, herausgegeben von Alan Read, 12—37. Seattle: Bay Press.

Hartman, Saidiya V. 1997. Scenes of Subjection: Terror, Slavery, and Self-Making
in Nineteenth-Century America. New York: Oxford University Press.

Henning, Christoph. 2007. ,Verdinglichung als Schliisselbegriff Kritischer Theorie:
Zur Antikritik an Axel Honneths Rekonstruktion“. Berliner Debatte Initial 18
(6): 98—114.

Honneth, Axel. 2005. Verdinglichung: Eine anerkennungstheoretische Studie.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Husserl, Edmund. 1939/1972. Erfahrung und Urteil: Untersuchungen zur Genea-
logie der Logik. Hamburg: Felix Meiner.

Kavoulakos, Konstantinos. 2017: ,Lukacs’ Theory of Reification and the Tradition
of Critical Theory”. In The Palgrave Handbook of Critical Theory, herausgege-
ben von Michael J. Thompson, 67-85. London: Palgrave Macmillan.
https://doi.org/10.1057/978-1-137-55801-5_4

Kerner, Ina. 2015. ,Frantz Fanon in der politischen Theorie: Stationen und Poten-
ziale einer Rezeption®“. In Die Stimme des Intellekts ist leise, herausgegeben von
Walter Reese-Schéfer und Samuel Salzborn, 301—-24. Baden-Baden: Nomos.

https://doi.org/10.5771/9783845261966

Khalfa, Jean, und Robert J.C. Young, Hrsg. 2015. Ecrits sur UAliénation et la Li-
berté. Paris: La Découverte.

Luk&cs, Georg. 1923/2013. ,,Geschichte und KlassenbewuBtsein®. In Werke: Friih-
schriften II, Bd 2, 161—517- Bielefeld: Aisthesis.

Lukécs, Georg. 1967/2013. ,Vorwort.“ In Werke: Friihschriften II, Bd 2, 11—41.
Bielefeld: Aisthesis.


https://doi.org/10.1525/9780520938038
https://doi.org/10.1515/9780823266111
https://doi.org/10.1057/978-1-137-55801-5_4
https://doi.org/10.5771/9783845261966

92 Ein Objekt inmitten anderer Objekte

Macherey, Pierre. 2012. ,,Figures of Interpellation in Althusser und Fanon”. Radical
Philosophy 173: 9—20.

Martel, James R. 2017. The Misinterpellated Subject. Durham: Duke University
Press. https://doi.org/10.1215/9780822373438

Marx, Karl, und Friedrich Engels. 1848/1959. ,Manifest der kommunistischen Par-
tei“. In Marx-Engels-Werke, Band 4, 457—92. Berlin: Karl Dietz.

Mbembe, Achille. 2014. Kritik der Schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.
Mbembe, Achille. 2017. Politik der Feindschaft. Berlin: Suhrkamp.

Merleau-Ponty, Maurice. 1955/1974. Die Abenteuer der Dialektik. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Patterson, Orlando. 1982/2018. Slavery and Social Death: A Comparative Study.
Cambridge: Harvard University Press.

Quadflieg, Dirk. 2019. Vom Geist der Sache: Zur Kritik der Verdinglichung. Frank-
furt am Main: Campus.

Renault, Matthieu. 2024. ,,The Gender of Race: Fanon reads Beuvoir®. In Simone de
Beauvoir Studies 34 (1): 21—37. https://doi.org/10.1163/25897616-bja10089

Rodney, Walter. 1969/2019. The Groundings with my Brothers. London: Verso.

Rodney, Walter. 1972/2024. Wie Europa Afrika Unterentwickelte. 2. Aufl. Berlin:
Manifest.

Saar, Martin. 2004. ,Subjekt®. In Politische Theorie: 22 umkdampfte Begriffe zur
Einfiihrung, herausgegeben von Gerhard Gohler, Matthias Iser und Ina Kerner,
332—49. Wiesbaden. Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-663-14670-4_20

Said, Edward W. 1999. ,Travelling Theory Reconsidered®. In Rethinking Fanon:
The Continuing Dialogue, herausgegeben von Nigel C. Gibson, 197—214. New
York: Humanity Books.

Shatz, Adam. 2024. The Rebel’s Clinic: The Revolutionary Lives of Frantz Fanon.
London: Bloomsbury.

Spillers, Hortense J. 1987. ,Mama’s Baby, Papa’s Maybe: An American Grammar
Book“. Diacritics 17 (2): 65—81.

Von Redecker, Eva. 2020. ,Ownership’s Shadow: Neoauthoritarianism as Defense
of  Phantom Possession”. Critical Times 3 (1): 33-67.
https://doi.org/10.1215/26410478-8189849


https://doi.org/10.1215/9780822373438
https://doi.org/10.1163/25897616-bja10089
https://doi.org/10.1007/978-3-663-14670-4_20
https://doi.org/10.1215/26410478-8189849

Leon Schliiter 93

Williams, Patricia J. 1988. ,,0n Being the Object of Property”. Signs: Journal of Wo-
men in Culture and Society 14 (1): 5—24. https://doi.org/10.1086/494489


https://doi.org/10.1086/494489




	An Object among other Objects: Frantz Fanon’s Critique of Reification
	1 Einleitung
	2 Verdinglichung: Von Lukács zu Honneth (und wieder zurück)
	3 Frantz Fanon und der weiße Blick
	4 Die verdinglichende Kraft rassistischer und kolonialer Gewalt
	5 Schluss
	Literatur
	Leere Seite

