
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 2, 2025, S. 67–94 

www.praktische-philosophie.org 
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.3 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Ein Objekt inmitten anderer Objekte: Frantz 
Fanons Kritik der Verdinglichung1 

An Object among other Objects: Frantz Fanon’s Critique of 
Reification 

LEON SCHLÜTER, BERLIN 

Zusammenfassung: Seit den 1980er wurde Frantz Fanon unter dem Einfluss post-
strukturalistischer Theoriebildung zunehmend als jemand gelesen, dessen Arbeiten 
um die Prekarität rassistischer Formen der Subjektivierung kreisen. Nicht die Fi-
xierung als ausbeutbares Objekt, sondern die Konstitution als rassifiziertes Subjekt 
steht dieser Lesart zufolge im Mittelpunkt seiner Analyse der kolonialen Welt. Ent-
gegen einer solchen Überblendung der Verdinglichungsthematik in den Texten 
Fanons argumentiere ich in dem vorliegenden Aufsatz, dass dieser das Problem der 
Verdinglichung – um eine Formulierung von Georg Lukács aufzugreifen – stets als 
„Zentralfrage der revolutionären Kritik“ des Bestehenden begriffen hat. Dabei wird 
der Begriff der Verdinglichung, wie er in der Tradition des westlichen Marxismus 
entwickelt wurde, nicht einfach intakt gelassen und lediglich von einem Kontext in 
den anderen transponiert. Vielmehr öffnet Fanon den Blick für bislang vernachläs-
sigte Bedeutungsinhalte, welche die erlebte Erfahrung schwarzer und kolonisierter 
Menschen zentrieren und eine systematische Neubestimmung des Verdingli-
chungsbegriffs im Lichte der unabgeschlossenen Geschichte des Transatlantischen 
Sklavenhandels einfordern. Eine Rekonstruktion von Fanons Verdinglichungskritik 

 
1 Dieser Beitrag ist aus einer Masterarbeit entstanden, die ich bei Robin Celikates 
und Jan Slaby an der Freien Universität Berlin geschrieben habe. Beiden möchte 
ich für ihre Unterstützung und das großzügige Feedback danken. Für viele anre-
gende Diskussionen, Kommentare und kritische Nachfragen danke ich zudem Be-
nedikt Kuhn, Jan-Philipp Siebold, Johan Schlüter, Karen Schlüter, Konrad Mu-
schick, Konstantin Atanassow, Lars Riecken, Liola Nike Mattheis, Nicolas Koch, 
René Skischally, Samu/elle Striewski, Thekla Molnar und den beiden anonymen 
Gutachter:innen. 



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

68 

vermag in anderen Worten nicht nur einen neuen Blick auf dessen eigenes Werk zu 
eröffnen. Sie stellt zugleich eine unbewältigte theoretische Herausforderung für 
zeitgenössische Auseinandersetzungen mit dem Phänomen der Verdinglichung dar.  

 
Schlagwörter: Frantz Fanon, Verdinglichung, Subjektivierung, Rassismus, koloni-
ale Herrschaft 
 
Abstract: Since the 1980s, under the growing influence of poststructuralism, Frantz 
Fanon has increasingly been read as someone whose analysis of the colonial world 
revolved around the precariousness of racialized forms of subject formation. Follo-
wing this line of interpretation, it is not the fixation as an exploitable object, but the 
constitution as a racialized subject that stands at the center of his analysis of the 
colonial world. Contrary to such a reading, I argue in this paper that Fanon always 
understood the problem of reification – to take up a formulation by Georg Lukács – 
as “central to the revolutionary critique” of the present. However, the concept of 
reification, as developed in the tradition of Western Marxism, is not left intact here 
and simply transposed from one context to another. Rather, Fanon draws attention 
to previously neglected layers of meaning by centering the lived experience of black 
and colonized people. In doing so, he calls for a systematic reconceptualization of 
the problem of reification in light of the unfinished history of the transatlantic slave 
trade. A reconstruction of Fanon’s critique of reification thus not only opens up a 
new perspective on his own work. It also constitutes an unresolved theoretical chal-
lenge for contemporary explorations of the phenomenon of reification.  

 
Keywords: Frantz Fanon, reification, subjectification, racism, colonial domination 

1 Einleitung  

Frantz Fanons Werk beginnt und endet mit zwei Szenen der Gewalt: Im Mai 
1951 veröffentlichte Fanon seinen ersten Aufsatz mit dem Titel „Die erlebte 
Erfahrung des Schwarzen“ in der französischen Zeitschrift Esprit. Nur ein 
Jahr später sollte dieser als das berühmte fünfte Kapitel von Schwarze 
Haut, weiße Masken wiederveröffentlicht werden. Der Text beginnt mit der 
Schilderung einer Begegnung mit einem weißen Kind, das auf Fanon zeigt 
und ruft: „Sieh mal, ein N[*]!“ (Fanon 1952/2013, 93). Für Fanon stellt 
diese gewaltsame Konfrontation mit dem „weißen Blick“ ein grundlegendes 
traumatisches Erlebnis dar, welches sein Selbstverständnis, ein handelndes 
Subjekt zu sein, erschüttert (ebd., 94). Abgelöst wird es durch die Entde-
ckung in ein Ding, ein „Objekt inmitten anderer Objekte,“ verwandelt wor-
den zu sein (ebd., 93). Diese objektifizierende Kraft der Gewalt ist auch das 
bestimmende Thema von „Kolonialkrieg und psychische Störungen“ – dem 
letzten Kapitel von Die Verdammten dieser Erde, das wenige Tage vor 
Fanons Tod 1961 erschienen ist (vgl. Fanon 1961/2017, Kap. 5). In dem 



Leon Schlüter 
 

 

69 

Kapitel untersucht Fanon die psychischen Wunden und Versehrungen, die 
den Menschen durch den Kolonialkrieg in Algerien zugefügt wurden. Beide 
Texte fungieren wie eine Klammer um das Werk Fanons. Zusammengele-
sen verweisen sie auf „die intrinsische Heterogenität“ von Gewalt, die einer 
eindeutigen Begriffsbestimmung zuwiderläuft (Balibar 2015, xiii, Hervorh. 
i. O.): Während in „Kolonialkrieg und psychische Störungen“ die herr-
schenden Verhältnisse als gewalttätig bestimmt und die Folgen direkter Ge-
waltanwendungen gegen den Körper thematisiert werden, lenkt Fanon in 
„Die erlebte Erfahrung des Schwarzen“ unsere Aufmerksamkeit auf die 
symbolisch vermittelte Gewalt eines Sprechakts (der stellvertretend für ein 
ganzes Ensemble rassistischer Praktiken steht). Beide Texte verweisen je-
doch auch darauf, dass Gewalt Menschen zu etwas zu machen droht, das sie 
nicht sind: sie droht sie „zu verdinglichen und auf einen bloßen Körper zu 
reduzieren“ (Därmann 2020, 35). Von der Begegnung mit dem weißen 
Blick bis zur kompromisslosen Analyse der Auswirkungen des Kolonialkrie-
ges zieht sich der Versuch, das Erlebnis der Verdinglichung unter Bedin-
gungen kolonialer und rassistischer Gewalt zur Sprache zu bringen, wie ein 
roter Faden durch das Werk Fanons.  

Heute scheint dieser Faden vielerorts gerissen zu sein. Während 
Walter Rodney in den 1970er Jahren noch selbstverständlich erklären 
konnte, dass revolutionäre „Denker wie Frantz Fanon,“ den Kolonialismus 
als etwas begriffen haben, das die unterworfenen Menschen „zu Objekten 
der Geschichte“ mache (Rodney 1972/2024, 336, Hervorh. i. O.), hat sich 
in Teilen der Fanon-Rezeption seit den 1980er Jahren eine andere Lesart 
durchgesetzt.2 Unter dem Einfluss poststrukturalistischer Theoriebildung 
wurde Fanon nicht mehr als jemand gelesen, dessen Analyse der verdingli-
chenden sozialen Verhältnisse einen Beitrag zu jenem „Programm absolu-
ter Umwälzung“ leisten sollte, durch welches „das kolonisierte ‚Ding‘“ wie-
der Mensch wird (Fanon 1961/2017, 29–30). Fortan wurde er zunehmend 
als jemand gelesen, dessen Arbeiten um die Prekarität rassistischer Formen 
der Subjektformation kreisen.3 Wie nachhaltig diese Art der Darstellung 
die Fanon-Rezeption beeinflusst hat, lässt sich leicht daran ablesen, wie oft 
sie heute noch vorausgesetzt wird: So unterrichtet uns Glen Coulthard etwa, 

 
2 Für einen Überblick über die Entwicklung der Fanon-Rezeption siehe Gordon 
2015, 3–5 und Shatz 2024, 351–392. 

3 Vgl. exemplarisch Bhabha 1986 und Gates 1991. Eine wichtige Ausnahme ist Said 
1999, wo Verbindungslinien zwischen Lukács‘ Aufsatz „Die Verdinglichung und das 
Bewußtsein des Proletariats“ und Fanons Überlegungen in Die Verdammten dieser 
Erde nachgezeichnet werden. 



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

70 

der Autor des einflussreichen Buches Red Skin, white Masks, dass Fanon 
insofern zentrale Einsichten von Althusser antizipiert hätte, als dass auch 
Fanon erkannt habe, dass die Aufrechterhaltung des Kolonialismus verlan-
gen würde, dass die kolonisierten Menschen „in Subjekte imperialer Herr-
schaft“ verwandelt werden (Coulthard 2014, 31, Hervorh. i. O.). Ina Kerner 
wiederum schlägt vor, dass man den von Fanon analysierten Prozess der 
„Identitätsbildung […]  mit foucaultianischem Vokabular“ auch als einen 
„Prozess rassistischer Subjektivierung“ beschreiben könnte (Kerner 2015, 
311). Nicht die Fixierung als ausbeutbares Objekt, sondern die Konstitution 
als rassifiziertes Subjekt steht diesen Lesarten zufolge im Mittelpunkt von 
Fanons Analyse der kolonialen Welt. 

Entgegen einer solchen Überblendung der Verdinglichungs-Thema-
tik argumentiere ich in dem vorliegenden Aufsatz, dass Fanon das Problem 
der Verdinglichung – um eine Formulierung von Georg Lukács aufzugrei-
fen – stets als „Zentralfrage der revolutionären Kritik“ des Bestehenden be-
griffen hat (Lukács 1967/2013, 24). Fanon zufolge begründen rassistische 
Praktiken und das kolonial-kapitalistische System ein Verhältnis struktu-
reller Herrschaft, indem die unterworfenen Menschen zu Dingen gemacht 
und als ausbeutbare Körper fixiert werden. Auch eine solche Analyse setzt 
ein subjekttheoretisches Vokabular voraus: Das Erlebnis der Verdingli-
chung verändert das subjektive Selbstverhältnis und ruft, wie Fanon zeigt, 
zahlreiche Gegenreaktionen hervor. Entscheidend für Fanon ist jedoch, 
dass der Subjekt-Status der Unterdrückten dabei nicht in ideologischer Ab-
sicht affirmiert, sondern zunächst auf schmerzhafte Weise negiert wird. Die 
rassistische und koloniale Gewalt der herrschenden Ordnung verbanne die 
unterworfenen Menschen in „eine Zone des Nicht-Seins“ und produziere 
damit eine spezifische Erfahrung, die innerhalb dieser Ordnung als solche 
gar nicht existieren sollte: die erlebte Erfahrung zu einem leblosen Ding, 
einem Objekt inmitten anderer Objekte, gemacht worden zu sein (Fanon 
1952/2013, 8).4  

In seinem Versuch diese paradoxe Erfahrung zur Sprache zu bringen, 
lässt Fanon den Begriff der Verdinglichung, wie er in der Tradition des 
‚westlichen Marxismus‘ entwickelt wurde, keineswegs intakt und transpo-
niert ihn lediglich von einem Kontext in den anderen. Vielmehr öffnet er 
den Blick für bislang vernachlässigte Bedeutungsinhalte, welche die erlebte 
Erfahrung schwarzer und kolonisierter Menschen zentrieren und gleich-
sam eine systematische Neubestimmung des Verdinglichungsbegriffs im 

 
4 Lewis Gordon bezeichnet dies als „paradox of black experience“ (Gordon 2015, 
48). 



Leon Schlüter 
 

 

71 

Lichte der Geschichte des Transatlantischen Sklavenhandels einfordern. 
Wie ich im Folgenden zeigen werde, vermag eine Rekonstruktion von 
Fanons Verdinglichungskritik somit nicht nur einen neuen Blick auf dessen 
eigenes Werk zu eröffnen. Sie stellt zugleich eine unbewältigte theoretische 
Herausforderung für zeitgenössische Auseinandersetzungen mit dem Phä-
nomen der „Verdinglichung als Schlüsselbegriff“ kritischer Theoriebildung 
dar (Henning 2007, 98). 

2 Verdinglichung: Von Lukács zu Honneth (und wieder zu-
rück) 

Motive der Verdinglichungskritik in dem Werk Fanons in den Vordergrund 
zu rücken, bedeutet unweigerlich dieses zunächst vor dem theoretischen 
Feld zu verorten, das Lukács mit seiner Schrift Geschichte und Klassenbe-
wußtsein eröffnet hat. Es war Lukács‘ Verdienst, das Phänomen der Ver-
dinglichung auf den Begriff zu bringen und dieses zugleich als Folge des 
kapitalistischen Warenaustausches zu deuten (vgl. Honneth 2005, 13). Den 
Ausgangspunkt dafür bildet die Marx‘sche Analyse des Warenfetischismus. 
Marx folgend argumentiert Lukács, dass das Problem der Verdinglichung 
als „spezifisches Problem […] des modernen Kapitalismus“ seine Durch-
schlagskraft in dem Moment gewinnt, in dem „der ‚freie‘ Arbeiter“ entsteht 
und dieser beginnt, „seine Arbeitskraft als ihm ‚gehörende‘ Ware, als ein 
Ding, daß er ‚besitzt‘ frei am Markte zu verkaufen“ (Lukács 1923/2013, 264, 
Hervorh. i. O.). In der Folge nehme das, was eigentlich eine „Beziehung zwi-
schen Personen“ ist, „eine ‚gespenstige Gegenständlichkeit‘‘‘ an, „die in ih-
rer strengen, scheinbar völlig geschlossenen und rationellen Eigengesetz-
lichkeit jede Spur ihres Grundwesens, der Beziehung zwischen Menschen“ 
verdecke (ebd., 257).  

Entscheidend für Lukács ist nun, dass das Problem der Verdingli-
chung nicht auf die arbeitende Klasse beschränkt ist. Es handelt sich nicht 
um ein „Einzelproblem,“ sondern um ein „zentrales, strukturelles Problem 
der kapitalistischen Gesellschaft in allen ihren Lebensäußerungen“ (ebd.). 
Darin unterscheide sich Lukács zufolge das Schicksal des ‚freien Arbeiters‘ 
von vorkapitalistischen Formen der Ausbeutung wie der feudalen Lohn-
knechtschaft oder antiken Sklaverei. Letztere blieben bis zu einem gewissen 
Grad soziale Randphänomene, die nicht die Gesellschaft in ihrer Totalität 



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

72 

erfassen.5 Demgegenüber werde im modernen Kapitalismus das Schicksal 
des ‚freien Arbeiters‘, der zu seiner eigenen Tätigkeit eine objektivierende 
Haltung einnimmt, „zu dem typischen Schicksal der ganzen Gesellschaft“ 
(ebd., 266). In ihm erkennt Lukács die paradigmatische Form der Verding-
lichung. Getrieben durch Prozesse der industriellen Rationalisierung und 
die Ausbreitung des profitorientierten Warenaustausches würden die ge-
sellschaftlichen Beziehungen in ihrer Gesamtheit einen dinghaften Charak-
ter annehmen. Dabei würden alle Lebensbereiche zunehmend einer bloß 
instrumentell-kalkulierenden Logik unterworfen, welche eine qualitative 
Bezugnahme zum eigenen Selbst sowie zur sozialen Welt verunmöglicht. 

Lukács zufolge sind die Folgen der Verdinglichung auf subjektiver 
Ebene drastisch und weitreichend. Das gesamte Bezugssystem der Men-
schen zur Welt werde einer radikalen Modifikation unterzogen. Selbst die 
grundlegendsten Kategorien des menschlichen Verhaltens – wie insbeson-
dere das subjektive Raum-Zeit-Empfinden – sind davon nicht ausgenom-
men. Im Prozess der Verdinglichung, schreibt Lukács, drohe die Zeit „ihren 
qualitativen, veränderlichen flußartigen Charakter“ zu verlieren und „auf 
das Niveau des Raums“ nivelliert zu werden (ebd.). In der Folge werde die 
Fähigkeit der Menschen untergraben, sich als in der Geschichte stehende 
und handelnde Subjekte zu begreifen, die im Verbund mit anderen Subjek-
ten die herrschenden Verhältnisse umstürzen können. In Geschichte und 
Klassenbewusstsein spricht Lukács in diesem Zusammenhang auch von 
der Übernahme einer rein kontemplativen Haltung (vgl. ebd., 264). Zum 
Status eines Objektes relegiert, erscheint dem vereinzelten Individuum die 
bestehende Ordnung unabänderlich gegeben. Dabei werden die gesell-
schaftlichen Verhältnisse nicht nur als quasi-natürlich verstanden. Sie sind 
es tatsächlich auch, insofern sie „[v]om Standpunkt des individuellen Be-
wußtseins“ nicht veränderbar sind (ebd., 263, Hervorh. i. O.). Das primäre 
Problem ist für Lukács in anderen Worten die materielle Konstitution einer 
„Welt von fertigen Dingen und Dingbeziehungen,“ der ein entsprechendes 
subjektives Verhalten zugeordnet ist (ebd., 261; vgl. auch ebd., 257–258).  

So lässt er keinen Zweifel bestehen, dass es nicht ausreiche „bei der 
Analyse der Unmittelbarkeit der Verdinglichung stehen“ zu bleiben (ebd., 
270). Eine rein phänomenale Beschreibung der Verdinglichung, die ledig-
lich dessen subjektiven Niederschlag registriert und zugleich dessen struk-
turellen Charakter ausblendet, ist für ihn ungenügend. Eine solche 

 
5 Zu einer anderen Einschätzung der weitreichenden gesellschaftlichen Konsequen-
zen der Sklaverei kommt Orlando Patterson in seiner Studie Slavery and Social 
Death (vgl. Patterson 1982/2018).  



Leon Schlüter 
 

 

73 

Herangehensweise – wie Lukács sie Max Weber und Georg Simmel anlastet 
– würde sich nur „im Kreise um die äußerlichen Erscheinungsformen der 
Verdinglichung“ drehen, nicht aber zum Kern des Problems vordringen 
(ebd.). Denn dies würde es erfordern, die „Phänomene der Verdinglichung 
vom ökonomischen Grund ihrer Existenz“ aus zu verstehen (ebd.). Verding-
licht sind für Lukács zuallererst die sozialen Verhältnisse, die mit der ge-
waltsamen Durchsetzung kapitalistischer Vergesellschaftungsformen zu-
nehmend alle Lebensäußerungen erfassen. Eine Aufhebung der Verdingli-
chung ist für ihn ohne den Umsturz der bestehenden ökonomischen Ord-
nung nicht denkbar.   

In jüngster Zeit ist es gerade dieser Teil von Lukács‘ Analyse, der in 
die Kritik geraten ist. Allen voran war es Axel Honneth, der Lukács eine zu 
ökonomistische Interpretation des Problems der Verdinglichung vorgewor-
fen hat (vgl. Honneth 2005).6 Letztlich hätte dieser – so der Vorwurf – das 
Problem zu stark an die Warenstruktur gekoppelt und dabei die „kulturprä-
gende[.] Kraft“ ökonomischer Tauschprozesses überschätzt (ebd., 94). 
Wenn Verdinglichung bei Lukács überdies bedeute, dass Menschen buch-
stäblich zu Dingen gemacht werden, dann müsse Honneth zufolge unklar 
bleiben, warum dies zwangsläufig eine Folge des kapitalistischen Waren-
austausches sein sollte. Denn im Rahmen des kapitalistischen Warenaus-
tausches würden die Interaktionspartner:innen im Normalfall „zumindest 
als rechtliche Person[en] gegenwärtig“ bleiben (ebd., 91). Sie bleiben als 
Rechtssubjekte gegenwärtig, weil die Teilnahme am kapitalistischen 
Tauschprozess typischerweise auf eine Weise an die vertragliche Zustim-
mung der jeweiligen Interaktionspartner:innen gebunden sei, die es im 
Falle von leblosen Dingen obsolet wäre einzuholen. Von einer Verdingli-
chung im buchstäblichen Sinn – von einer Reduktion des Anderen auf ei-
nen bloßen Körper – könne somit allein auf Grundlage der Teilnahme am 
kapitalistischen Warenaustausch nicht ausgegangen werden. Die Konse-
quenz, die Honneth daraus zieht ist naheliegend: Wenn an der Diagnose 
der Verdinglichung als gesellschaftliche Pathologie trotzdem festgehalten 
werden soll, gilt es gleichsam, deren sozio-strukturelle Ursache neu zu be-
stimmen. Während Honneth in weiten Teilen Lukács‘ Beschreibung der äu-
ßerlichen Erscheinungsform der Verdinglichung folgt, müsse diese wieder 
vom ökonomischen Grund ihrer Existenz gelöst werden. Die gesellschaftli-
che Ursache der Verdinglichung sei nicht in der Dynamik des 

 
6 Für einen Überblick über verschiedene Stationen, die Begriff und Kritik der Ver-
dinglichung nach Lukács genommen haben, siehe u.a. Kavoulakos 2017 und Quad-
flieg 2019, Kap. 1. 



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

74 

kapitalistischen Akkumulationsprozesse auszumachen. Sie liege vielmehr 
in einer „routinemäßig ausgeübten Praxis“ der gescheiterten Anerkennung 
(ebd., 175). Was ist darunter zu verstehen?  

Honneth zufolge sei die Ausbildung des menschlichen Selbst- und 
Weltverhältnisses an die Einnahme einer „befürwortende[n], anerken-
nende[n] Haltung“ geknüpft, die „allen anderen Einstellungen vorhergeht“ 
(ebd., 46). Es sei dieser prinzipielle „Vorrang der Anerkennung,“ der im 
Prozess der Verdinglichung verstellt und neutralisiert wird (ebd.). Von Ver-
dinglichung sei immer dann zu sprechen, wenn im Akt des Erfassens der 
sozialen Welt vergessen wird, dass diesem ursprünglich eine Haltung der 
affektiven Anteilnahme zugrunde liegt – mit der Folge, dass der Erkennt-
nisgegenstand nicht länger in seiner qualitativen Bedeutsamkeit erschlos-
sen wird, sondern nur noch als lebloses Objekt erscheint. Entscheidend ist 
nun, dass Honneth die Herausbildung einer solchen „Anerkennungsverges-
senheit“ nicht auf eine einzige gewichtige gesellschaftliche Ursache zurück-
führt (ebd., 89). Vielmehr seien die Ursachen der Verdinglichung in allen 
sozialen Praktiken zu sehen, die eine solche Form des Vergessens induzie-
ren. Darunter fielen auch Überzeugungssysteme und Ideologien, die ent-
menschlichende Hierarchien begründen und dabei nicht vornehmlich auf 
die bestehende ökonomische Ordnung zurückführbar seien. Ein Beispiel, 
das Honneth hierfür an verschiedenen Stellen nennt, sei die Existenz ras-
sistischer Praktiken (vgl. ebd., 95, 99).7 

Mit dieser Neuausrichtung gibt Honneth jedoch gleichsam den ent-
scheidenden Zug von Lukács‘ Analyse preis. Wie Lukács nochmals in sei-
nem Vorwort zur Neuauflage von Geschichte und Klassenbewußtsein im 
Jahr 1967 betonte, hat er das Problem der Verdinglichung stets „als Zent-
ralfrage der revolutionären Kritik des Kapitalismus“ begriffen (Lukács 
1967/2013, 24). Honneth dagegen löst das Problem von der kapitalistischen 
Warenstruktur und verankert es primär in fehlgeleiteten menschlichen Be-
ziehungsweisen. Für Honneth ist es nicht die Teilnahme an kapitalistischen 
Tausch- und Produktionsprozessen per se, sondern das Vergessen der af-
fektiven Anteilnahme, die allen menschlichen Beziehungen zugrunde liege, 
die zur Proliferation von Verdinglichungsphänomenen führe. Diese folgen-
reiche Umstellung von Lukács‘ ursprünglicher Analyse ist nicht ohne Kritik 
geblieben. So fragt Christoph Henning, ob Honneths 

 
7 Damit versperrt Honneth sich gegen eine zentrale Einsicht von marxistischen His-
torikern wie Eric Williams oder Walter Rodney, die Rassismus als fest in der globa-
len kapitalistischen Wirtschaftsordnung verankert begriffen haben. Ich werde auf 
diesen Punkt weiter unten zurückkommen.  



Leon Schlüter 
 

 

75 

„erkenntnistheoretische Rekonstruktion auf der Beispielebene überhaupt“ 
noch jene Erfahrungen und Bedeutungsinhalte zusammenhalten kann, die 
der Begriff einmal fassen sollte (Henning 2007, 99): Wenn jemand buch-
stäblich entmenschlicht und auf einen bloßen Körper reduziert wird, reicht 
es dann, sich zu erinnern, „daß es sich ‚eigentlich‘ anders verhält,“ um den 
verdinglichten Zustand zu durchbrechen (ebd., 100)? Oder meinte Lukács 
„nicht eher die übermächtigen Verhältnisse, die sich dinghaft verhalten, 
und gegen die kein Denken so schnell ankommt“ (ebd.)? Daran anknüpfend 
stellt sich die Frage, welche Ressourcen eine Reformulierung des Verding-
lichungsbegriffs als Anerkennungsvergessenheit für eine Kritik kapitalisti-
scher Herrschaftsverhältnisse heute bereitstellen kann. In diesem Sinne 
kritisiert Anita Chari etwa, dass Honneth zentrale ökonomische Aspekte 
der Verdinglichung ausblende und in der Folge nicht länger über das theo-
retische Vokabular verfüge, um politische Kämpfe gegen die neoliberale 
Ordnung angemessen deuten zu können. Wenn Verdinglichungskritik auf 
die Ebene intersubjektiver Beziehungen beschränkt bleibt, sei unklar wie 
diese noch jene „abstrakte Form von Zwang“ fassen kann, die durch globale 
Finanzmarktspekulationen und eine schuldengetriebene Wirtschaftsord-
nung ausgeübt wird (Chari 2010, 598). 

Nimmt man diese Einwände ernst, stellt sich die Frage, ob der Ver-
such, das Phänomen der Verdinglichung von dem ökonomischen Grund 
seiner Existenz abzutrennen, nicht voreilig ist. Das Problem scheint hier 
weniger eine zu ‚ökonomistische‘ Erklärung der Verdinglichung zu sein, wie 
Honneth sie Lukács vorwirft. Vielmehr scheint die Schwierigkeit in einem 
zu eng gefassten Verständnis der Geschichte der globalen Kapitalakkumu-
lation selbst begründet zu sein, welche in der Figur des ‚freien Arbeiters‘ die 
paradigmatische Form der Verdinglichung zu erkennen meint und dabei 
zugleich die Rolle der unfreien Arbeiter:innen in der Welt des schwarzen 
Atlantiks ausblendet (vgl. Gilroy 1993). Das zumindest ist – wie ich im Fol-
genden ausführen möchte – die kritische Perspektive, die eine Auseinan-
dersetzung mit dem Werk Fanons auf das Problem der Verdinglichung er-
öffnen kann. 

3 Frantz Fanon und der weiße Blick  

Die koloniale und rassistische Gewalt, erklärt Fanon auf unvergessliche 
Weise in Die Verdammten dieser Erde, erschaffe eine „unbewegliche[.], 
versteinerte[.] Welt“ (Fanon 1961/2017, 66). Sie erschaffe „eine Welt von 
Statuen [...], die ...“, „mit ihren Steinen die gepeitschten und zerschundenen 
Rücken erdrückt“ ebd., 43). Fanons Auseinandersetzung mit der verdingli-
chen Kraft der Gewalt setzt dabei jedoch nicht erst in Die Verdammten 



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

76 

dieser Erde ein. Bereits Schwarze Haut, weiße Masken kann, wie ich zeigen 
möchte, als Versuch gelesen werden, das Erlebnis der Verdinglichung unter 
Bedingungen kolonialer und rassistischer Gewalt zur Sprache zu bringen. 
Um dieser Spur zu folgen, gilt es sich jedoch zunächst einer anderen Lesart 
zuzuwenden, die seit den 1980er Jahren zunehmend die Fanon-Rezeption 
bestimmt hat und den Blick auf Motive der Verdinglichungskritik in dessen 
Werk verstellt. Dieser Lesart zufolge ist es die Konstitution als rassifiziertes 
Subjekt und nicht die Fixierung als ausbeutbares Objekt, die im Zentrum 
von Fanons Analyse der kolonialen Welt stünde. Die Faszination für diesen 
Denker aus Martinique – so schien es gemeinhin – musste etwas mit dem 
Zusammentreffen „der Problematik des Kolonialismus und jener der Sub-
jektformation“ in seinem Werk zu tun haben (Gates 1991, 458).  

Dabei wird im Anschluss an die Arbeiten von Autoren wie Louis Alt-
husser oder Michel Foucault unter Subjektformation ein Vorgang verstan-
den, in dem jemand als Subjekt überhaupt erst hervorgebracht wird. Die-
sem Vorgang kommt hierbei eine doppelte Bedeutung zu: ‚Subjekt‘ meint 
zum einen im Sinne des französischen Wortes assujettissement eine In-
stanz, die durch eine andere Macht unterworfen wird und in seiner Existenz 
radikal von dieser abhängig ist (vgl. Foucault 1982/2005; Butler 2001, 81). 
Zum anderen bezeichnet ‚Subjekt‘ eine auf eine bestimmte Art „fühlende, 
denkende und handelnde Instanz,“ die mit einer eigenständigen Perspek-
tive auf die Welt ausgestattet ist (Saar 2004, 332). Beide Bedeutungsebenen 
sind eng miteinander verknüpft: Das bewusst handelnde Subjekt, so die lei-
tende These, existiere nur als Produkt eines Prozesses der Unterwerfung. 
Das Subjekt werde unterworfen, gerade indem es als Instanz, die zu „Be-
wusstsein und Selbsterkenntnis“ befähigt ist, hervorgebracht wird und da-
bei gleichsam „an seine eigene Identität gebunden“ wird (Foucault 
1982/2005, 275). Bei Althusser findet sich ein wirkmächtiges Bild, um die-
sen Vorgang zu illustrieren: Es ist die alltägliche Szene der „Anrufung“ (In-
terpellation) eines Individuums durch einen Polizisten mit den Worten 
„He, Sie da!“ (Althusser 1970/2010, 88). Althusser zufolge sei es genau in 
dem Moment, in dem sich das Individuum umwendet und anerkennt, dass 
es durch den Anruf gemeint war, dass es zum Subjekt wird.8 Das 

 
8 Dabei ist zu beachten, dass die Szene der Anrufung bei Althusser kein singuläres 
Ereignis repräsentiert. Sie dient vielmehr als Metapher, in der ein ganzer Prozess 
der Subjektformation, in den verschiedene ideologische Staatsapparate (Familie, 
Schulen etc.) eingebunden sind, bildlich verdichtet wird. In dem Sinne ist auch Alt-
husser zu verstehen, wenn er erklärt, dass die Individuen nicht erst durch die Worte 
„He, Sie da!“ als Subjekte konstituiert werden. Sie erkennen sich in dem Anruf des 



Leon Schlüter 
 

 

77 

Individuum werde durch den Anruf des Polizisten „als (freies) Subjekt“ re-
krutiert, damit es sich freiwillig der staatlichen Autorität beugt und letztlich 
„‚ganz von selber‘ die Gesten und Taten seiner Unterwerfung vollzieht“ 
(ebd., 98, Hervorh. i. O.). 

Nicht zufällig erinnert Althussers Szene viele an Fanons Beschrei-
bung des weißen Blicks. Was bei Althusser der Polizist ist, der ruft „He, Sie 
da!“, ist bei Fanon das weiße Kind, das ruft „Sieh mal, ein N[*]!‘“. Bei Fanon 
steht diese Szene stellvertretend für jenen langwierigen Prozess der „Epi-
dermisierung,“ durch den sich eine rassistische Struktur in die Körper der 
Unterdrückten einschreibt und sie rassifiziert (Fanon 1952/2013, 17). In 
Schwarze Haut, weiße Masken wird dies als ein zutiefst phantasmagori-
scher Vorgang beschrieben, bei dem rassistische Differenzen buchstäblich 
auf der Haut fixiert werden. Dabei wird der Rassismus von etwas, das getan 
wird (d. h. einem Ensemble von Praktiken) schrittweise in etwas verwan-
delt, das jemand vorgeblich ist: Mitglied einer rassifizierten Gruppe (vgl. 
Hall 1996, 16; Fields & Fields 2012). In vielerlei Hinsicht stellt die Begeg-
nung mit dem weißen Blick eine Schlüsselszene für ein Verständnis von 
Fanons Werk dar. Lewis Gordon zufolge handelt es sich sogar um den „viel-
leicht einflussreichsten Teil der Arbeit“; und es lohnt sich hier genauer hin-
zuschauen, um zu verstehen, was im Prozess der Epidermisierung eigent-
lich passiert (Gordon 2015, 48). Lässt sich der Prozess der Epidermisierung 
im Anschluss an Althusser als ein spezifischer Vorgang der Subjetformation 
deuten?  

Zumindest in der Fanon-Rezeption ist dies eine verbreitete An-
nahme, während zugleich auf die Unterschiede hingewiesen wird, welche 
Fanon von Althussers Modell der Subjektformation trennen (vgl. z.B. Ma-
cherey 2012; Coulthard 2014; Martel 2017). Was Fanon demzufolge be-
schreiben würde, sei kein gleichförmiger Prozess der Subjektformation in 
der kapitalistischen Moderne, sondern der schmerzhafte Prozess der Pro-
duktion rassifizierter Subjekte. In diesem Sinne schreibt der Althusser-
Schüler und Philosoph Pierre Macherey etwa:  

For Althusser, the subject is defined by the place that it occupies in 
the space of language, its status depends on the order of the sayable; 
for Fanon, however, the subject, or at least this subject unlike others 
who is a subject of colour is constituted as such in the order of the 
visible, […] and this changes everything (Macherey 2012, 15). 

 
Polizisten wieder, gerade weil sie zu dem Zeitpunkt „immer schon Subjekte“ gewe-
sen seien (ebd., 90, Hervorh. i. O.).  



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

78 

Fanons Analyse der erlebten Erfahrung des Schwarzen zeige, dass Althus-
sers Modell der Subjektformation nicht universell anwendbar ist. Sie mache 
deutlich, dass im Prozess der Interpellation Subjekte auf unterschiedliche 
Weise geformt und positioniert werden – abhängig von der jeweils spezifi-
schen Situation, in der sie sich wiederfinden. Für Fanon ist dies eine durch 
rassistische Gewalt geprägte Situation, in welcher er durch den weißen 
Blick auf das „Vorurteil seiner Hautfarbe“ reduziert und dabei „von außen 
überdeterminiert“ wird (Fanon 1952/2013, 99, 101). Folgt man der Inter-
pretation von Macherey (und anderen) wird auch hier ein Prozess der Sub-
jektformation beschrieben – ein Prozess der Subjektformation jedoch, in 
dem nur einige als freie und gleiche Subjekte konstituiert werden, während 
andere innerhalb der herrschenden Schemata rassifiziert und als minder-
wertige Subjekte fixiert werden. Fanon wäre dann als ein Subjektivierungs-
theoretiker avant la lettre zu lesen, der Althussers Modell verkompliziert 
und in eine „andere Richtung“ führt (Macherey 2012, 19). 

Trotz ihrer Nuancen geht bei dieser Interpretation in meinen Augen 
jedoch etwas Wesentliches über Fanon und die Sprache, die er wählt, um 
die erlebte Erfahrung rassistischer und kolonialer Gewalt zu beschreiben, 
verloren. Wie Walter Rodney in Wie Europa Afrika unterentwickelte er-
klärt, habe Fanon den Kolonialismus gerade nicht als etwas verstanden, das 
die unterworfenen Menschen zu Subjekten macht, sondern als etwas, das 
sie „zu Objekten der Geschichte“ gemacht hat (Rodney 1972/2024, 336, 
Hervorh. i. O.).9 Einen ersten Anhaltspunkt für eine solche Lesart findet 
sich, wenn wir uns nochmal der Fanonschen Schlüsselszene („Sieh mal, ein 
N[*]!“) zuwenden und sie mit der Althusserianischen Schlüsselszene („He, 
Sie da!“) kontrastieren. Dabei fällt auf, dass im Gegensatz zu Althussers Po-
lizisten das weiße Kind nie die zweite Person wählt, um Fanon als anderes 
Subjekt direkt zu adressieren. Tatsächlich spricht das Kind ihn überhaupt 
nicht an, sondern nur seine Mutter: „Mama, schau doch, der N[*] da, ich 
hab‘ Angst!“ (Fanon 1952/2013, 95). In dem weißen Blick erscheint Fanon 
nicht als ein „Mensch unter anderen Menschen,“ lediglich als „Phobie und 
Angst verursachendes Objekt“ (ebd., 96, 130). Ausschließlich auf seine Äu-
ßerlichkeit reduziert, wird er als eine austauschbare Entität konstituiert, 
der ein denkendes und handelndes Dasein genauso abgesprochen wird wie 
eine subjektive Perspektive auf die Welt. In den Worten Fanons: 

 
9 Vgl. auch Ficek 2011; Mbembe 2017, 143–150 und Dorestal 2025, 38–39, 151–152 
für eine analoge Lesart. 



Leon Schlüter 
 

 

79 

An jenem Tag, da ich desorientiert war, außerstande, mit dem ande-
ren, dem Weißen draußen zu sein, der mich unbarmherzig einsperrte, 
begab ich mich weit, sehr weit fort von meinem Dasein und konstitu-
ierte mich als Objekt (ebd., 96). 

Was Fanon hier beschreibt, ist ein Prozess der Objektifizierung, der ihn zu 
etwas zu machen droht, das er nicht ist: zu einem bloßen Körper, der nur 
für den (weißen) Anderen, nicht aber an oder für sich existiert.10 In Anleh-
nung Aimé Césaire, der Fanons Denken maßgeblich beeinflusste, könnte 
man auch von einem Prozess der „Verdinglichung“ (chosification) spre-
chen, in dem die unterworfenen Menschen in ein „Instrument der Produk-
tion“ (instrument de production) innerhalb des kolonial-kapitalistischen 
Systems verwandelt werden (Césaire 1950/2017, 38).  

Mindestens genauso bemerkenswert wie der Kontrast zur Althusse-
rianischen Schlüsselszene der Subjektivierung ist das Arsenal an sprachli-
chen Ausdrucksmitteln, das Fanon über sein ganzes Werk verteilt mobili-
siert, um die erlebte Erfahrung der Verdinglichung zu vermitteln. In Die 
Verdammten dieser Erde spricht er wiederholt von einer „Versteinerung“ 
der Kultur sowie von der „zoologische[n] Sprache,“ derer sich die Kolonial-
herren bedienen, um die kolonisierten Menschen zu „vertieren“ (Fanon 
1961/2017, 76, 35). Und in der posthum veröffentlichten Aufsatzsammlung 
Für eine Afrikanische Revolution ist die Rede von einer „Mumifizierung des 
individuellen Denkens,“ die einhergehe mit dem Willen der Kolonialherren, 
„zu objektivieren, abzukapseln, einzusperren, einzuspinnen“ (Fanon 
1962/1969, 41–42). Gemein ist all diesen Stellen, dass es sich um sprachli-
che Wendungen handelt, die die erlebte Erfahrung einer Negation des 
Menschseins zum Ausdruck bringen. Es sind Wendungen, die augenschein-
lich nicht einen Unterwerfungsprozess beschreiben, in dem Menschen als 
bewusst handelnde Wesen angerufen werden und dabei gleichsam an ihre 
eigene subjektive Identität gebunden werden. Eine solche subjektive Iden-
tität wird hier gerade infragestellt. Mit ihnen beschreibt Fanon vielmehr 
eine rassistische Struktur, welche die unterworfenen Menschen in eine „er-
drückende[.] Objektivität“ einsperrt (Fanon 1952/2013, 93).  

Was passiert, wenn man Fanons eigene Sprache ernst nimmt und 
nicht durch das theoretische Vokabular Althussers (oder Foucaults) zu er-
setzen sucht? Das Insistieren darauf, dass Fanon den Rassismus und die 
koloniale Welt als verdinglichend begreift, ist in meinen Augen keinesfalls 
nur von philologischer Bedeutung. Die Motive der Verdinglichung, derer 

 
10 Ich danke Samu/elle Striewski für diesen Formulierungsvorschlag. 



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

80 

Fanon sich in seinem gesamten Werk immer wieder bedient, verweisen auf 
die Einbettung des Vorgangs der Epidermisierung in die Geschichte der 
globalen Kapitalakkumulation und bieten wichtige Anschlusspunkte für 
eine materialistische Analyse. Dies ist freilich der zentrale Gedanke, der 
sich in ähnlicher Form bereits bei Lukács findet, wenn er erklärt, dass das 
Problem der Verdinglichung nicht vom ökonomischen Grund seiner Exis-
tenz abgelöst werden könne. Anders als Lukács jedoch zentriert Fanon in 
seiner Analyse nicht das Schicksal des ‚freien Arbeiters‘, sondern die erlebte 
Erfahrung der unfreien Arbeiter:innen in der Welt des schwarzen Atlantiks. 
Indem er die Aufmerksamkeit auf die Institution der Sklaverei und deren 
Nachleben richtet, eröffnet Fanon eine neue Perspektive auf das Phänomen 
der Verdinglichung. Darum soll es nun gehen.  

4 Die verdinglichende Kraft rassistischer und kolonialer Ge-
walt  

Fanon verbindet mit Lukács die Überzeugung, dass das Problem der Ver-
dinglichung immer unter einem doppelten Gesichtspunkt zu betrachten ist. 
Für beide stellt sich zum einen die Frage nach dem subjektiven Nieder-
schlag des Phänomens: Was bedeutet es, sich selbst und die Welt als ver-
dinglicht zu erleben? Dies ist keine unproblematische Frage, denn gerade 
die Existenz einer solchen Innenperspektive wird im Prozess der Verding-
lichung geleugnet. Zum anderen lässt sich das Problem unter einem objek-
tiven Gesichtspunkt betrachten. Das heißt, nicht bei einer rein phänomena-
len Beschreibung stehen zu bleiben, sondern die verdinglichten und zu-
gleich verdinglichenden Strukturen selbst in den Blick zu nehmen. Mit 
Lukács gesprochen, würde dies bedeuten, nach den Entstehungsbedingun-
gen einer „Welt von fertigen Dingen und Dingbeziehungen“ zu fragen 
(Lukács 1923/2013, 261).  

Auch wenn beide Autoren diese doppelte Fragestellung teilen, gibt 
Fanon jedoch andere Antworten als Lukács. So ist es, wie bereits erwähnt, 
nicht in der Figur der freien Arbeiter:innen, in der Fanon das typische 
Schicksal der ganzen Gesellschaft erkennt. Folgen wir seiner Analyse ist es 
vielmehr in dem Schicksal der unfreien Arbeiter:innen, in dem das Problem 
der Verdinglichung seine paradigmatische Form annehme (wobei die ge-
schlechtsspezifische Dimension der Verdinglichung von Fanon dabei wei-
testgehend ausgeblendet wird [vgl. Spillers 1987]). Das Arsenal an sprach-
lichen Ausdrucksmitteln, das Fanon mobilisiert, um die erlebte Erfahrung 
der Verdinglichung zu vermitteln, verweist auf die Tatsache, dass in der 
Welt des schwarzen Atlantiks die versklavten Menschen buchstäblich – das 
heißt in rechtlicher und ökonomischer Hinsicht – als Gegenstand von 



Leon Schlüter 
 

 

81 

Eigentum behandelt wurden.11 Dies ist ein Punkt, auf den unter anderem 
Patricia Williams mit Nachdruck hingewiesen hat. In ihrem Aufsatz „On 
being the Object of Property” schreibt Williams, dass die Menschen afrika-
nischer Herkunft zu dem Zeitpunkt „aus den Grenzen der Menschlichkeit 
ausgeschlossen wurden,“ als sie „als Sklav:innen gekauft und verkauft wur-
den“ (Williams 1988, 16). Während Lukács‘ Arbeiter gezwungen sind, „sich 
stückweise [zu] verkaufen“ (wie es im Kommunistischen Manifest heißt 
[Marx und Engels 1848/1959, 468]), wurden an den berüchtigten Sklaven-
Umschlagplätzen an der afrikanischen Westküste, in der Karibik, in Brasi-
lien und in den Vereinigten Staaten ganze Menschen gehandelt und zu einer 
austauschbaren Ware gemacht. Demgegenüber behält Lukács‘ Rede von 
der Verdinglichung einen metaphorischen Einschlag – ein Punkt, den auch 
Honneth kritisiert, wenn er bemerkt, dass es uneinsichtig sei, warum Ver-
dinglichung zwangsläufig eine Folge der ‚freien‘ Teilnahme am kapitalisti-
schen Warenaustausch sein solle (vgl. Honneth 2005, 94). 

Im Gegensatz zu Honneth hält Fanon dabei jedoch an Lukács Ein-
sicht fest, dass das Problem der Verdinglichung nur von dem ökonomischen 
Grund seiner Existenz aus verstanden werden könne (auch wenn er ein an-
deres Verständnis von diesem ‚Grund‘ hat als Lukács). So heißt es in 
Schwarze Haut, weiße Masken:  

Wenn es einen Minderwertigkeitskomplex gibt, so infolge eines dop-
pelten Prozesses: – zunächst eines ökonomischen, – sodann durch 
Verinnerlichung oder besser Epidermisierung dieser Minderwertig-
keit (Fanon 1952/2013, 11). 

Auf den Grund, warum Fanon sich mit dem Begriff der ‚Verinnerlichung‘ 
schwertut, werde ich später zurückkommen. Hier gilt es zunächst festzu-
halten, dass – anders als bei Honneth – für Fanon die Wirkungsweise ras-
sistischer Schemata untrennbar mit den herrschenden sozio-ökonomi-
schen Verhältnissen verknüpft ist. Das ist deswegen zu betonen, weil auf 
den ersten Blick eine Spannung zwischen den sozialontologischen Annah-
men von Fanons und Lukács‘ Verdinglichungsanalyse zu bestehen 

 
11 Wie Saidiya Hartman betont, wurde den versklavten Menschen dabei oftmals eine 
„doppelte Existenz“ als „Gegenstand von Eigentum“ sowie als „empfindsames We-
sen“ und „Person“ zugesprochen (Hartman 1997, 93). Letzteres ist jedoch nicht mit 
der Zuerkennung von subjektiven Rechten zu verwechseln, sondern diente der ide-
ologischen Rechtfertigung und Aufrechterhaltung des „slave mode of production“ 
angesichts der wachsenden abolitionistischen Kritik (ebd.). 



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

82 

scheint.12 Wird Fanon ausgehend von seiner Beschreibung des weißen 
Blicks gelesen, kann schnell der Eindruck entstehen, dass dieser das Prob-
lem der Verdinglichung primär auf der Ebene des Subjekts verortet, das 
durch ‚den Weißen‘ als bloßes Objekt konstituiert wird. Für Lukács sind es 
hingegen, ähnlich wie schon in der Analyse des Warenfetischismus bei 
Marx, primär die sozialen Verhältnisse, die verdinglicht sind und im Kapi-
talismus als quasi-natürliche Entität konstituiert werden.  

Diese Spannung lässt sich jedoch beginnen aufzulösen, wenn Fanons 
Verständnis von Rassismus als strukturellem Herrschaftsverhältnis näher 
betrachtet wird. Entschieden weist er alle Vorstellungen zurück, die Rassis-
mus auf individuelle Einstellungen und Verhaltensdispositionen reduzie-
ren und gleichsam als soziales Randphänomen abzutun versuchen. Rassis-
mus konstituiert Fanon zufolge vielmehr ein ineinandergreifendes Ensem-
ble verschiedener Praktiken der Hierarchisierung und Differenzierung, das 
„alle Elemente des gesellschaftlichen Lebens durchdringt“ (Fanon 
1962/1969, 48). Es handelt sich um eine zentrale, strukturelle „Anlage“ des 
herrschenden kolonial-kapitalistischen Systems, welche sich gegenüber 
den einzelnen Akteuren in wesentlichen Teilen verselbständigt hat und 
nunmehr die Gesamtheit der „sozialen Gegebenheiten“ berührt (ebd. 49, 
44; vgl. auch Celikates 2025, 1350). Dies gilt auch für den Prozess der Ver-
dinglichung, den Fanon analysiert und im weißen Blick zu verdichten sucht. 
Das gesamte gesellschaftliche Gerüst werde durch diesen erfasst und in sei-
ner Substanz verändert. In der Folge erscheint die koloniale Welt nicht nur 
dem individuellen Bewusstsein versteinert. Sie ist selbst versteinert. Mit ihr 
wird Fanon zufolge eine zerstückelte und in „Abteile getrennte Welt“ errich-
tet, deren Trennungen durch „Kasernen und Polizeiposten“ markiert wer-
den (Fanon 1961/2017, 31).  

Die soziale und räumliche Differenzierung, die der Rassismus be-
wirkt, tritt dabei in ein komplexes Verhältnis der wechselseitigen Determi-
nierung mit kapitalistischen Ausbeutungsprozessen. „In den Kolonien,“ 
heißt es in Die Verdammten dieser Erde, „ist der ökonomische Unterbau 
zugleich ein Überbau. Die Ursache ist Folge: man ist reich weil weiß, man 
ist weiß weil reich“ (ebd., 33). Wie dieses wechselseitige Determinierungs-
verhältnis im Einzelnen zu bestimmen ist, wird von Fanon nicht beantwor-
tet. Er bietet keine detaillierte politökonomische Analyse an. Als Psychiater 
richtet er seine Aufmerksamkeit immer wieder auf die subjektiven Auswir-
kungen rassistischer Gewalt. Doch der hier entscheidende Punkt ist, dass 

 
12 Vielen Dank an eine anonyme begutachtende Person für die Anregung diesen 
Punkt klarzustellen. 



Leon Schlüter 
 

 

83 

Fanon Rassismus und das damit verbundene Problem der Verdinglichung 
ebenfalls primär auf Ebene der herrschenden sozio-ökonomischen Verhält-
nisse verortet. Eine wirkliche Lösung sei erst absehbar, „wenn die Dinge, 
im allermaterialistischsten Sinn, wieder an ihrem Platz stehen“ (Fanon 
1952/2013, 12). Erst vor diesem Hintergrund lässt sich seine Aussage ver-
stehen, dass „[d]as schwarze Problem […] sich nicht in dem Problem der 
Schwarzen, die unter den Weißen leben,“ erschöpfe (ebd., 170). Die Exis-
tenz rassistischer Schemata sei weder in einem gescheiterten Anerken-
nungsverhältnis zwischen ‚den Weißen‘ und einem negativ rassifizierten 
Anderen begründet, noch ist sie auf die missglückte Begegnung zwischen 
dem ‚Westen‘ und dem ‚Rest der Welt‘ zurückzuführen. Stattdessen sucht 
Fanon den Blick auf den ungleichen Prozess der Aneignung der Arbeit in-
nerhalb des kolonial-kapitalistischen Systems zu lenken. Was der „Herr“ 
vom „Sklaven“ wollte, so Fanon, war „nicht seine Anerkennung, sondern 
seine Arbeit,“ deren Ausbeutung mittels eines Systems der rassistischen 
Differenzierung und Hierarchisierung sichergestellt werden soll (ebd., 215).  

Fanon fügt sich damit in die Reihe jener schwarzen radikalen Intel-
lektuellen ein, die den Transatlantischen Sklavenhandel zunächst als ein 
ökonomisches Phänomen begriffen haben, welches erst mit der Zeit eine 
rassifizierte Dynamik entwickelt hat. Mit Blick auf die Karibik wird dieser 
Zusammenhang von Rodney so beschrieben: 

[S]lavery […] started as an economic phenomenon rather than a ra-
cial one. But it rapidly became racist as all white labour was with-
drawn from the fields, leaving black to be identified with slave labour 
and white to be linked with property and domination (Rodney 
1969/2019, 20). 

In ähnlicher Weise macht Fanon in seiner relationalen Analyse des Rassis-
mus deutlich, dass sich erst in Absetzung von den als Ware gekauften und 
verkauften Anderen einige wenige als weiße und vollumfänglich menschli-
che – das heißt als sich selbst besitzende Subjekte – behaupten konnten. 
Erstere wurden hingegen mittels „einer polydimensionalen Methode“ ver-
dinglicht und als in besonderem Maße ausbeutbare Körper fixiert (Fanon 
1962/1969, 42; vgl. auch von Redecker 2020). Die kapitalistische Organi-
sation und Rationalisierung des Arbeitsprozesses werden durch die gewalt-
same Herausbildung einer rassistischen Struktur vermittelt. Damit stellt 
Fanon seine Verdinglichungskritik auf ein anderes theoretisches Funda-
ment als Lukács. Er behält dessen Diagnose der Verdinglichung als zentra-
les, strukturelles Problem kapitalistischer Herrschaft bei, gibt aber eine an-
dere Antwort auf die Frage nach den Entstehungsbedingungen einer Welt 



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

84 

von fertigen Dingen und Dingbeziehungen. Es ist eine Antwort, welche die 
struktive Bedeutung des Kolonialismus und Transatlantischen Sklavenhan-
dels herausstellt – jenes weltumspannenden Systems, in dem „zum ersten 
Mal in der Menschheitsgeschichte das Prinzip der Rasse und das Subjekt 
gleichen Namens unter dem Zeichen des Kapitalismus an die Arbeit“ ge-
setzt wurden (Mbembe 2014, 33). Dabei handelt es sich für Fanon nicht um 
eine Geschichte, die abgeschlossen oder vergangen wäre. Noch heute äu-
ßere sie sich in der Gefahr eines vorzeitigen Todes subalterner und rassifi-
zierter Gruppen, der als „endemische Hungernot,“ „Arbeitslosigkeit“ und 
„hohe Sterblichkeit“ erfahren wird (Fanon 1959, 115; vgl. auch Gilmore 
2007, 28).13  

Die Zentrierung dieser unabgeschlossenen Geschichte hat auch Kon-
sequenzen für die Analyse des subjektiven Niederschlags der Verdingli-
chung. Allein der Versuch, die erlebte Erfahrung der Verdinglichung unter 
Bedingungen rassistischer und kolonialer Gewalt zur Sprache zu bringen, 
stellt Fanon vor ungekannte Herausforderungen. Durch den weißen Blick 
als Objekt konstituiert zu werden, bedeute in eine „Zone des Nicht-Seins“ 
gestoßen zu werden, in welcher das eigene Menschsein und subjektive 
Empfinden systematisch negiert wird (Fanon 1952/2013, 8). Es handle sich 
dabei um eine Erfahrung, die gemäß der herrschenden „rassistischen Lo-
gik“ gar nicht als Erfahrung existieren sollte (Gordon 2015, 48). Um diesen 
Umstand zu markieren, spricht Fanon auch nicht einfach von der ‚Erfah-
rung‘, sondern von der „erlebte[n] Erfahrung des Schwarzen“ (Fanon 
1952/2013, 101). Damit knüpft er an eine Unterscheidung zwischen Erfah-
rung (expérience) und erlebter Erfahrung (expérience vécue) an, die erst-
mals von Maurice Merleau-Ponty ins Französische eingeführt wurde (vgl. 
Gordon 2015, 47). Die Absicht war es, eine Entsprechung für das deutsche 
Begriffspaar ‚Erfahrung‘ und ‚Erlebnis‘ aus der Husserlschen Phänomeno-
logie zu finden (vgl. z.B. Husserl 1939/1972, §§ 8, 11). Während Erfahrun-
gen die Verfügbarkeit eines Deutungsmuster voraussetzen, mithilfe dessen 
ein Ereignis in einen – mehr oder weniger – kohärenten Zusammenhang 
mit anderen Ereignissen gebracht werden kann, setzen Erlebnisse dies 
nicht voraus. Erlebnisse können sich auf Ereignisse beziehen, die jeman-
dem widerfahren sind, ohne diese in bestehende Deutungsmuster einord-
nen zu können. Es handelt sich, wie im Fall eines Traumas, um unintegrier-
bare Ereignisse. Indem Fanon das fünfte Kapitel von Schwarze Haut, weiße 

 
13 Hierbei handelt es sich um meine Übersetzung aus L‘An V de la Révolution Al-
gérienne, da in der deutschen Fassung von Peter-Anton von Arnim die relevante 
Passage nur unvollständig übertragen wurde (vgl. Fanon 1959/1969, 87). 



Leon Schlüter 
 

 

85 

Masken „Die erlebte Erfahrung des Schwarzen“ nennt, unterstreicht er, 
dass es sich bei seinem Analysegegenstand um etwas handelt, dass in einer 
ständigen Spannung zur herrschenden Wissensordnung und Sprache steht.  

Die vielleicht beste Darstellung dieser Passage findet sich in Sara Ah-
meds Buch Queer Phenomenology. Von vorneherein macht Ahmed klar, 
dass das, was Fanon beschreibt, nicht als spezifischer Prozess der Subjekt-
formation zu verstehen ist. Sein Thema sei vielmehr „die erlebte Erfahrung, 
das Objekt des feindlichen weißen Blicks zu sein“ (Ahmed 2006, 110). Ah-
med begreift dies als ein zutiefst desorientierendes und verstörendes Erleb-
nis. Der Körper, der zum „Objekt des feindlichen weißen Blicks“ wird, wisse 
nicht mehr wo oben oder unten, rechts oder links ist (ebd.). Der weiße Blick 
fixiere ihn buchstäblich im Raum. Die Fixierung im Raum operiert dabei 
natürlich nicht nur durch ein einzelnes Ereignis. Ahmed weist daraufhin, 
dass die durch rassistische und koloniale Gewalt geformte Welt eine Welt 
ist, in der als weiß rassifizierte Körper sich leichter und schneller fortbewe-
gen können. Andere werden hingegen verlangsamt, angehalten und teil-
weise ganz festgesetzt – zu denken ist hier etwa an heutige Grenzkontrollen 
oder an die historische Institution der Barracoons (vgl. ebd., 111, 138–142). 
So schildet Fanon wie die Kolonialherren zusammen mit einer rassistischen 
Bürokratie und der Polizei „über das gesamte kolonisierte Land ein sehr 
enges Netz [spinnen], in dem sich der Einheimische […] wie gelähmt fühlt“ 
(Fanon 1958/2015, 627). Diese von Ahmed virtuos beschriebene räumliche 
Perspektive muss dabei jedoch durch eine zeitliche Perspektive erweitert 
werden. Die Konstitution als Objekt involviert nicht nur eine Desorientie-
rung im Raum, sondern, wie Rodney uns erinnert, zugleich eine Fixierung 
als Objekt der Geschichte. Von Fanon wurde die Notwendigkeit einer sol-
chen Perspektivverschiebung bereits 1951 in seiner Dissertation über die 
Friedreich-Ataxie (eine Erkrankung des zentralen Nervensystems) erkannt. 
Dort heißt es, dass sich die medizinische Sichtweise von ihrer gegenwärti-
gen räumlichen Ausrichtung mehr in Richtung einer zeitlichen Ausrichtung 
verschieben sollte (vgl. Fanon 1951/2015, 216). Diesen Gedanken aufgrei-
fend erklärt Fanon in Schwarze Haut, weiße Masken, dass „[d]as hier er-
örterte Problem“ in seiner „Zeitlichkeit“ liege (Fanon 1952/2013, 191). Was 
ist damit gemeint? 

Ähnlich wie Lukács betont Fanon, dass es im Zuge der Verdingli-
chung zu einer weitreichenden Modifikation des subjektiven Zeitempfin-
dens komme, welche die Fähigkeit der Menschen untergräbt, sich als in der 
Geschichte stehende und handelnde Subjekte zu begreifen. Dabei verknüpft 
er das Problem der Verdinglichung mit der Entstehung jener „kontempla-
tiven und verzweifelten Haltung[.],“ die bereits Lukács beschrieben hat 
(Fanon 1961/2017, 77). Anders als Lukács stellt Fanon jedoch die 



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

86 

irreduzible koloniale Dimension dieses Prozesses heraus.  Fanon zufolge ist 
es der Kolonialismus, der in den besetzten Ländern eine „tote Zeit“ einführt 
(ebd., 58). Nicht zufrieden damit, einzig „der Gegenwart und der Zukunft 
des beherrschten Landes sein Gesetz aufzuzwingen,“ kehre dieser „die Lo-
gik gleichsam um und richtet sein Interesse auf die Vergangenheit des un-
terdrückten Volkes, um sie zu verzerren, zu entstellen und auszulöschen“ 
(ebd. 178). Demnach würden die kolonisierten Menschen nicht der gleichen 
Zeit angehören, sondern seien in einer barbarischen Vor- oder Frühge-
schichte gefangen. Für die Rechtfertigung kolonialer Herrschaftspraktiken 
war diese „Verweigerung der Co-Zeitlichkeit“ (denial of coevalness) von 
zentraler Bedeutung (Fabian 1983, 31, Hervorh. i. O.). So heißt es etwa in 
Die Verdammten dieser Erde: 

In dieser erstarrten Zone ist die Oberfläche unbeweglich, die Palme 
wiegt sich vor den Wolken, die Wellen des Meeres brechen sich an 
den Kieselsteinen, die Rohstoffe kommen und gehen und rechtferti-
gen die Anwesenheit des Kolonialherrn, während sich der Koloni-
sierte, hingekauert, mehr tot als lebendig, im immergleichen Traum 
verewigt (Fanon 1961/2017, 42). 

In einer solchen Situation erscheint die Geschichte der Sklaverei und der 
kolonialen Eroberungen nicht mehr als ein umkämpfter und veränderlicher 
Prozess, der sich über die Zeit entfaltet hat. Sie erscheint nur noch in sedi-
mentierter Form: als ungleiche räumliche Aufteilung, in welcher die unter-
drückten Menschen hierarchisch angeordnet und als besonders ausbeut-
bare Körper fixiert werden.  

Dabei ist jedoch unbedingt zu beachten, dass Fanon keinen vollen-
deten Zustand beschreibt, sondern vielmehr ein stets drohendes Schicksal, 
gegen das sich historisch immer wieder Widerstand geäußert hat (vgl. 
Brown 2009; Mbembe 2014, 95). Was in der Praxis erreicht wird, sei nie 
mehr als „eine Pseudo-Versteinerung“ (Fanon 1961/2017, 42).  Das hilft 
auch zu erklären, warum Fanon sich in Schwarze Haut, weiße Masken da-
mit schwertut, von einer Verinnerlichung der Minderwertigkeit zu spre-
chen und stattdessen den Begriff der Epidermisierung vorzieht. „[D]as af-
fektive Vermögen der Kolonisierten,“ erklärt Fanon, konzentriert „sich auf 
der Oberfläche der Haut; sie ist empfindlich wie eine offene Wunde gegen 
ätzende Stoffe“ (ebd., 47). Damit ist augenscheinlich nicht gemeint, dass die 
Wunden, die durch rassistische Praktiken zugefügt werden, weniger real 
oder schmerzhaft wären und auch nicht, dass die verdinglichende Kraft ras-
sistischer und kolonialer Gewalt keine weitreichenden Auswirkungen auf 
das subjektive Selbstverhältnis hätte. Im Gegenteil: Fanon zeigt, wie das 



Leon Schlüter 
 

 

87 

Selbstverhältnis durch das Wirken von Rassismus grundlegend erschüttert 
wird, so dass es in einigen Fällen sogar regelrecht zu einem „Zusammen-
bruch des Ichs“ kommen könne (Fanon 1952/2013, 132). Dennoch gilt es 
festzuhalten, dass die auf die Haut projizierte ‚Minderwertigkeit‘ eben nicht 
vollständig verinnerlicht wird. Die unterworfenen Menschen gehen nicht in 
dem Objekt-Status auf, der ihnen innerhalb des kolonial-kapitalistischen 
Systems zugewiesen wird. Es bleibt eine Kluft bestehen zwischen den ver-
dinglichten und zugleich verdinglichenden sozialen Verhältnissen einer-
seits und der menschlichen Dimension der Unterdrückten anderseits, die 
ihre eigene Situation gar nicht anders erfahren können als auf eine qualita-
tiv-bestimmte Weise (vgl. Mbembe 2014, 96).14 „In seinem Innern näm-
lich,“ erklärt Fanon in zugespitzter Form, „erkennt der Kolonisierte keine 
Instanz an. […] Er wartet geduldig, daß der Kolonialherr in seiner Wach-
samkeit nachlasse, um sich auf ihn zu stürzen“ (Fanon 1961/2017, 44). 

Fanons Argument für die Existenz eines solchen widerständigen 
Handlungsraums besteht nicht in einer „abstrakten Behauptung“ darüber, 
„wie Wandel unter den Bedingungen kolonialer Gewalt möglich ist“ (Boja-
džijev 2020, 199). Stattdessen wird die Existenz eines solchen widerständi-
gen Handlungsraums durch eine Reihe subversiver Lesarten verschiede-
ner, oft klandestiner Alltagspraktiken (wie das Faulenzen während der Ar-
beit) plausibilisiert, welche Fanon als „[b]ewußte Sabotage der Kolonialma-
schine“ deutet (Fanon 1961/2017, 246). Historisch gingen solche klandes-
tinen Widerstandspraktiken oft dem Ausbruch offener Revolten voraus. 
Entsprechend konnten sich die Kolonialherren auch nicht darauf verlassen, 
dass „eine Schar von Predigern und Morallehrern“ ausreichend sei, um „für 
Desorientierung [zu] sorgen“ (ebd., 31). Sie waren zusätzlich darauf ange-
wiesen ihre Herrschaft „mit Hilfe von Bajonetten und Kanonen“ abzusi-
chern (ebd., 30). In diesem Sinne merkt auch Lukács mit Blick auf die Un-
terwerfung der arbeitenden Klasse an, dass „diese Unterwerfung das Pro-
dukt eines langwierigen Kampfes gewesen ist“ (Lukács 1923/2013, 263). 
Beide, Fanon und Lukács, suchen die Bedingungen und Möglichkeiten die-
ses Kampfes im Modus einer kritischen Analyse der verdinglichten Verhält-
nisse ihrer Zeit zu denken: Lukács, das revolutionäre Budapest vor Augen, 

 
14 Mit Blick auf die Situation der Frau beschreibt Simone de Beauvoir diesen Wider-
spruch so: „Sie tritt dem Mann nicht als ein Subjekt gegenüber, sondern als ein pa-
radoxerweise mit Subjektivität begabtes Objekt. Sie begreift sich gleichzeitig als sich 
selbst und als anders […].“ (De Beauvoir 1951/2020, 884–85, Hervorh. i. O.; vgl. 
auch Renault 2024 zum uneingestandenen Einfluss von de Beauvoir auf Fanons 
Denken).  



Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

88 

Fanon drei Jahrzehnte später als Teilnehmer des algerischen Befreiungs-
kampfes. Beide kommen dabei zu unterschiedlichen Schlussfolgerungen. 
So ist es Fanon, der drauf beharrt, dass die bestehenden „marxistischen 
Analysen“ im Lichte der weltprägenden Kraft kolonialer und rassistischer 
Gewalt „immer etwas gedehnt werden“ müssten (Fanon 1961/2017, 33).   

5 Schluss 

Hatte Fanon mit dieser Aussage auch Lukács im Sinn? Bekannt ist, dass 
sich in Fanons Bibliothek nach seinem Tod zwei Bücher von Lukács in fran-
zösischer Übersetzung fanden: Existentialismus oder Marxismus? sowie 
Die Zerstörung der Vernunft (vgl. Khalfa & Young 2015, 749). Geschichte 
und Klassenbewußtsein selbst ist erst 1957 auszugsweise in der Zeitschrift 
Arguments in französischer Übersetzung erschienen. Es ist jedoch gut 
möglich, dass Fanon – angeregt durch die Vorlesungen von Maurice Mer-
leau-Ponty, die er als Student in Lyon besuchte – bereits früher mit den 
Ideen von Lukács in Berührung kam. Immerhin war es Merleau-Ponty, der 
Geschichte und Klassenbewußtsein als grundlegendes Werk für jene Denk-
strömung identifizierte, die er unter dem Stichwort ‚westlicher Marxismus‘ 
auf den Begriff zu bringen suchte (vgl. Merleau-Ponty 1955/1974). Wichti-
ger aber als die exegetische Frage, ob Fanon nun Lukács gelesen hat oder 
nicht, ist meines Erachtens der Umstand, dass Fanon von seinen frühen 
Arbeiten an eine kritische Analyse der Verdinglichung zu entwickeln suchte 
– als Teil einer erweiterten Kritik des kolonial-kapitalistischen Systems. 
Immer wieder arbeitete er dabei die fundamentale Spannung heraus, die 
zwischen den Praktiken der systematischen Entmenschlichung und Objek-
tifizierung auf der einen Seite und der menschlichen Dimension der Unter-
drückten auf der anderen Seite bestehen bleibt. Achille Mbembe spricht in 
diesem Kontext auch von einer unüberbrückbaren „Diskrepanz,“ die „zu ra-
dikalisieren das Subjekt aufgerufen“ ist (Mbembe 2014, 96). Mit seiner kri-
tischen Analyse der Verdinglichung schreibt Fanon sich in jenen globalen 
oppositionellen Diskurs ein, der eben dies zu tun beabsichtigt. 

Dabei zielt seine Analyse nicht nur darauf ab, den Geltungsbereich 
des Verdinglichungsbegriffs zu erweitern und über die philosophischen, 
kulturellen, politischen und geographischen Beschränkungen Europas hin-
auszugehen. Fanons Arbeiten können zugleich als Herausforderung gele-
sen werden, soziale und politische Schlüsselbegriffe wie den der Verdingli-
chung im Lichte der Geschichte kolonialer und rassistischer Gewalt neu zu 
denken: eine Herausforderung, der sich viele zeitgenössische Arbeiten in-
nerhalb der Tradition der kritischen Theorie erst noch zu stellen haben (vgl. 
Bhambra 2021; Getachew und Mantena 2021). 



Leon Schlüter 
 

 

89 

Literatur 

Althusser, Louis. 1970/2010. Ideologie und Ideologische Staatsapparate. Ham-
burg: VSA-Verlag. 

Ahmed, Sara. 2006. Queer Phenomenology: Orientations, Objects, Others. 
Durham: Duke University Press. https://doi.org/10.1215/9780822388074  

Balibar, Étienne 2015. Violence and Civility: On the Limits of Political Philosophy. 
New York: Columbia University Press. 

Bhabha, Homi. 1986. „Foreword: Remembering Fanon”. In Black Skin, White 
Masks, vii–xxv. London: Pluto Press. 

Bhambra, Gurminder K. 2021. „Decolonizing Critical Theory? Epistemological Jus-
tice, Progress, Reparations”. Critical Times 4 (1): 73-89. 
https://doi.org/10.1215/26410478-8855227  

Bojadžijev, Manuela. 2020. „Anti-Racism as Method“. In Routledge International 
Handbook of Contemporary Racisms, herausgegeben von John Solomos, 193–
204. New York, NY.: Routledge. https://doi.org/10.4324/9781351047326  

Brown, Vincent. 2009. „Social Death and Political Life in the Study of Slavery”. The 
American Historical Review 114 (5): 1231–49. 
https://doi.org/10.1086/ahr.114.5.1231 

Butler, Judith. 2001. Psyche der Macht: Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Celikates, Robin. 2025: „From ‚Xenophobia‘ to Structural Racism, and back? Espis-
temic Obstacles, Conceptual Struggles, and the Role of Critical Theory“. Ethnic 
and Racial Studies 48 (7): 1338–56. 
https://doi.org/10.1080/01419870.2024.2446488 

Césaire, Aimé. 1955/2017. Über den Kolonialismus. Berlin: Alexander. 

Chari, Anita. 2010. „Toward a Political Critique of Reification: Lukács, Honneth and 
the Aims of Critical Theory”. Philosophy & Social Criticism 36 (5): 587–606. 
https://doi.org/10.1177/0191453710363582 

Coulthard, Glen. 2014. Red Skin, white Masks: Rejecting the Colonial Politics of 
Recognition. Minneapolis. University of Minnesota Press. 
https://doi.org/10.5749/minnesota/9780816679645.001.0001 

Därmann, Iris. 2020. Undienlichkeit: Gewaltgeschichte und Politische Philosophie. 
Berlin: Matthes & Seitz. 

https://doi.org/10.1215/9780822388074
https://doi.org/10.1215/26410478-8855227
https://doi.org/10.4324/9781351047326
https://doi.org/10.1086/ahr.114.5.1231
https://doi.org/10.1080/01419870.2024.2446488
https://doi.org/10.1177/0191453710363582
https://doi.org/10.5749/minnesota/9780816679645.001.0001


Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

90 

De Beauvoir, Simone. 1951/2020. Das andere Geschlecht: Sitte und Sexus der Frau. 
21. Aufl. Hamburg: Rowohlt. 

Dorestal, Philipp. 2025. Denker der Dekolonisation: Zur Aktualität von Frantz 
Fanon. Berlin: Karl Dietz. 

Fabian, Johannes. 2014. Time and the Other: How Anthropology Makes its Object. 
New York: Columbia University Press. 

Fanon, Frantz. 1951/2015. „À propos d’un Cas de Maladie de Friedreich avec Délire 
de Possession“. Écrits sur l’Aliénation et la Liberté, herausgeben von Jean 
Khalfa und Robert J.C. Young, 203–83. Paris: La Découverte. 

Fanon, Frantz. 1952/2013. Schwarze Haut, weiße Masken. Wien: Turia + Kant. 

Fanon, Frantz. 1958/2015. „Le Calvaire d’un Peuple“. In Écrits sur l’Aliénation et la 
Liberté, herausgegeben von Jean Khalfa und Robert J.C. Young, 627–33. Paris: 
La Découverte. 

Fanon, Frantz. 1959. Sociologie d’une Révolution (L’An V de la Révolution Algéri-
enne). Paris: Maspero. 

Fanon, Frantz. 1959/1969. Aspekte der Algerischen Revolution. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Fanon, Frantz. 1961/2017. Die Verdammten dieser Erde. 16. Aufl. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Fanon, Frantz. 1962/1969. Für eine Afrikanische Revolution. Frankfurt am Main: 
März. 

Ficek, Douglas. 2011. „Reflections on Fanon and Petrification”. In Living Fanon: 
Global Perspectives, herausgegeben von Nigel C. Gibson, 75–84. New York: Pal-
grave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230119994_6   

Fields, Karen E., und Barbara J. Fields. 2012. Racecraft: The Soul of Inequality in 
American Life. London: Verso. 

Foucault, Michel. 1982/2005. „Subjekt und Macht“. In Dits et Ecrits. Band IV: 
1980–1988, 269–94. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Gates Jr, Henry Louis. 1991. „Critical Fanonism“. Critical Inquiry 17 (3): 457–70. 
https://doi.org/10.1086/448592 

Getachew, Adom, und Karuna Mantena. 2021. „Anticolonialism and the Decolo-
nization of Political Theory”. Critical Times 4 (3): 359–88. 
https://doi.org/10.1215/26410478-9355193  

https://doi.org/10.1057/9780230119994_6
https://doi.org/10.1086/448592
https://doi.org/10.1215/26410478-9355193


Leon Schlüter 
 

 

91 

Gilmore, Ruth Wilson. 2007. Golden Gulag: Prisons, Surplus, Crisis, and Opposi-
tion in globalizing California. Berkely: University of California Press. 
https://doi.org/10.1525/9780520938038 

Gilroy, Paul. 1993. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. 
Cambridge: Harvard University Press. 

Gordon, Lewis R. 2015. What Fanon Said: A Philosophical Introduction to his Life 
and Thought. London: Hurst & Company. 
https://doi.org/10.1515/9780823266111 

Hall, Stuart. 1996. „The After-Life of Frantz Fanon: Why Fanon? Why Now? Why 
Black Skin, White Masks”. In The Fact of Blackness: Frantz Fanon and Visual 
Representation, herausgegeben von Alan Read, 12–37. Seattle: Bay Press. 

Hartman, Saidiya V. 1997. Scenes of Subjection: Terror, Slavery, and Self-Making 
in Nineteenth-Century America. New York: Oxford University Press. 

Henning, Christoph. 2007. „Verdinglichung als Schlüsselbegriff Kritischer Theorie: 
Zur Antikritik an Axel Honneths Rekonstruktion“. Berliner Debatte Initial 18 
(6): 98–114. 

Honneth, Axel. 2005. Verdinglichung: Eine anerkennungstheoretische Studie. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Husserl, Edmund. 1939/1972. Erfahrung und Urteil: Untersuchungen zur Genea-
logie der Logik. Hamburg: Felix Meiner. 

Kavoulakos, Konstantinos. 2017: „Lukács’ Theory of Reification and the Tradition 
of Critical Theory”. In The Palgrave Handbook of Critical Theory, herausgege-
ben von Michael J. Thompson, 67–85. London: Palgrave Macmillan. 
https://doi.org/10.1057/978-1-137-55801-5_4  

Kerner, Ina. 2015. „Frantz Fanon in der politischen Theorie: Stationen und Poten-
ziale einer Rezeption“. In Die Stimme des Intellekts ist leise, herausgegeben von 
Walter Reese-Schäfer und Samuel Salzborn, 301–24. Baden-Baden: Nomos. 
https://doi.org/10.5771/9783845261966    

Khalfa, Jean, und Robert J.C. Young, Hrsg. 2015. Écrits sur l’Aliénation et la Li-
berté. Paris: La Découverte. 

Lukács, Georg. 1923/2013. „Geschichte und Klassenbewußtsein“. In Werke: Früh-
schriften II, Bd 2, 161–517- Bielefeld: Aisthesis. 

Lukács, Georg. 1967/2013. „Vorwort.“ In Werke: Frühschriften II, Bd 2, 11–41. 
Bielefeld: Aisthesis. 

https://doi.org/10.1525/9780520938038
https://doi.org/10.1515/9780823266111
https://doi.org/10.1057/978-1-137-55801-5_4
https://doi.org/10.5771/9783845261966


Ein Objekt inmitten anderer Objekte 
 

 

92 

Macherey, Pierre. 2012. „Figures of Interpellation in Althusser und Fanon”. Radical 
Philosophy 173: 9–20. 

Martel, James R. 2017. The Misinterpellated Subject. Durham: Duke University 
Press. https://doi.org/10.1215/9780822373438  

Marx, Karl, und Friedrich Engels. 1848/1959. „Manifest der kommunistischen Par-
tei“. In Marx-Engels-Werke, Band 4, 457–92. Berlin: Karl Dietz. 

Mbembe, Achille. 2014. Kritik der Schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp. 

Mbembe, Achille. 2017. Politik der Feindschaft. Berlin: Suhrkamp.  

Merleau-Ponty, Maurice. 1955/1974. Die Abenteuer der Dialektik. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.  

Patterson, Orlando. 1982/2018. Slavery and Social Death: A Comparative Study. 
Cambridge: Harvard University Press. 

Quadflieg, Dirk. 2019. Vom Geist der Sache: Zur Kritik der Verdinglichung. Frank-
furt am Main: Campus. 

Renault, Matthieu. 2024. „The Gender of Race: Fanon reads Beuvoir“. In Simone de 
Beauvoir Studies 34 (1): 21–37. https://doi.org/10.1163/25897616-bja10089 

Rodney, Walter. 1969/2019. The Groundings with my Brothers. London: Verso. 

Rodney, Walter. 1972/2024. Wie Europa Afrika Unterentwickelte. 2. Aufl. Berlin: 
Manifest. 

Saar, Martin. 2004. „Subjekt“. In Politische Theorie: 22 umkämpfte Begriffe zur 
Einführung, herausgegeben von Gerhard Göhler, Matthias Iser und Ina Kerner, 
332–49. Wiesbaden. Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-663-14670-4_20  

Said, Edward W. 1999. „Travelling Theory Reconsidered“. In Rethinking Fanon: 
The Continuing Dialogue, herausgegeben von Nigel C. Gibson, 197–214. New 
York: Humanity Books. 

Shatz, Adam. 2024. The Rebel’s Clinic: The Revolutionary Lives of Frantz Fanon. 
London: Bloomsbury. 

Spillers, Hortense J. 1987. „Mama’s Baby, Papa’s Maybe: An American Grammar 
Book“. Diacritics 17 (2): 65–81. 

Von Redecker, Eva. 2020. „Ownership’s Shadow: Neoauthoritarianism as Defense 
of Phantom Possession”. Critical Times 3 (1): 33–67. 
https://doi.org/10.1215/26410478-8189849  

https://doi.org/10.1215/9780822373438
https://doi.org/10.1163/25897616-bja10089
https://doi.org/10.1007/978-3-663-14670-4_20
https://doi.org/10.1215/26410478-8189849


Leon Schlüter 
 

 

93 

Williams, Patricia J. 1988. „On Being the Object of Property”. Signs: Journal of Wo-
men in Culture and Society 14 (1): 5–24. https://doi.org/10.1086/494489 

https://doi.org/10.1086/494489



	An Object among other Objects: Frantz Fanon’s Critique of Reification
	1 Einleitung
	2 Verdinglichung: Von Lukács zu Honneth (und wieder zurück)
	3 Frantz Fanon und der weiße Blick
	4 Die verdinglichende Kraft rassistischer und kolonialer Gewalt
	5 Schluss
	Literatur
	Leere Seite

