
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 2, 2025, S. 39–66 

www.praktische-philosophie.org 
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.2 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Kritik der Schulpflicht 

Critique of compulsory schooling 

SAMUEL ULBRICHT, MAINZ 

Zusammenfassung: Die allgemeine Schulpflicht in Deutschland hat erhebliche 
Freiheitseinschränkungen für Kinder und Jugendliche zur Folge. Dieser Umstand 
konstituiert eine außerordentliche Beweislast für Befürworter*innen des staatlichen 
Zwangs. Dieser Beitrag diskutiert, welche Gründe für die Schulpflicht sprechen und 
ob diese Gründe stark genug sind, um sie moralisch zu rechtfertigen. 
Es werden sechs vielversprechende und exemplarische Argumente geprüft, die un-
terschiedliche Vorteile der Schulpflicht für Schüler*innen und Gesellschaft heraus-
stellen. Namentlich geht es um Demokratiestabilisierung, den Schutz zukünftiger 
Bürger*innen, die Schulpflicht als faire Gegenleistung, das Erziehungs- und Bil-
dungsideal der Mündigkeit, den Schutz des Kindeswohls und die Beförderung der 
Autonomie. Es wird sich zeigen, dass keines dieser Argumente hinreichend ist, um 
die allgemeine Schulpflicht in Deutschland in ihrer aktuellen Form zu rechtfertigen, 
die ausschließlich und vollumfänglich für Kinder und Jugendliche, aber nicht für 
Erwachsene gelten soll. 
Das Ziel des Beitrags ist weder die endgültige Zurückweisung der Schulpflicht als 
moralisch unzulässig noch die Entwicklung eines positiven Alternativvorschlags. 
Vielmehr geht es um eine differenzierte kritische Analyse, die zur Anerkennung der 
außerordentlichen Beweislast führen soll, die mit dieser staatlichen Maßnahme ein-
hergeht. Sie fordert, die moraltheoretische Auseinandersetzung mit der Schulpflicht 
ernst zu nehmen – so ernst, wie es die Sache verlangt. 

 
Schlagworte: Schulpflicht, Kinderethik, Bildung, Demokratie, Autonomie, Kindes-
wohl 
 
Abstract: Compulsory schooling in Germany imposes significant restrictions on the 
freedom of children and adolescents. This situation creates an extraordinary burden 
of proof for proponents of state-enforced education. This paper discusses the 
reasons in favor of compulsory schooling and examines whether these reasons are 
strong enough to morally justify its existence. 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

40 

Six promising and exemplary arguments are scrutinized, each highlighting various 
advantages of compulsory schooling for students and society. These arguments 
focus on democracy stabilization, the protection of future citizens, compulsory 
schooling as a fair exchange, the educational ideal of maturity, the protection of 
child welfare, and the promotion of autonomy. The analysis reveals that none of 
these arguments are sufficient to justify the current form of compulsory schooling 
in Germany, which applies exclusively and fully to children and adolescents, but not 
to adults. 
The aim of this paper is neither to definitively reject compulsory schooling as mo-
rally impermissible nor to develop a positive alternative proposal. Rather, it seeks 
to provide a nuanced critical analysis that acknowledges the extraordinary burden 
of proof associated with this state measure. It calls for a serious moral-theoretical 
engagement with the issue of compulsory schooling—an engagement as serious as 
the matter itself requires. 

 
Keywords: compulsory schooling, childhood ethics, education, democracy, auto-
nomy, children welfare 

I Einleitung 

Angenommen, der Staat würde eine Personengruppe zwingen, neun Jahre 
lang in einem bestimmten Beruf zu arbeiten. In diesem Beruf würde kein 
Geld verdient werden, obwohl jede Woche mindestens 30 Stunden Anwe-
senheit am Arbeitsort verlangt und die Weiterarbeit zuhause vorausgesetzt 
würde. Die Tätigkeit bestünde in der Bewältigung zahlreicher Aufgaben un-
terschiedlichster Disziplinen, die im Anspruch stetig wachsen und bezüg-
lich derer die Arbeiter*innen kaum Wahlfreiheiten haben. Ihre Leistung 
würde regelmäßig von zufällig ausgewählten Vorgesetzten beurteilt, was 
maßgeblich die beruflichen Chancen für die Zeit nach der erzwungenen Ar-
beit beeinflusste. 

Dieser staatliche Zwang würde eine erhebliche Anzahl an Freiheits-
rechten einschränken und ist prima facie rechtfertigungsbedürftig. Ich 
gehe davon aus, dass diese minimal liberale Annahme gültig ist. Es gibt eine 
Personengruppe, auf die ein ähnlicher staatlicher Zwang systematisch aus-
geübt wird: Kinder. Sie werden ab einem gewissen Alter zwar nicht gezwun-
gen, einen bestimmten Beruf anzunehmen, aber eine soziale Rolle, die mit 
den oben ausgeführten Zwängen verknüpft ist: die Rolle der Schüler*in. Ein 
anderes Wort für den staatlichen Zwang, der aus Kindern Schüler*innen 
macht, ist die Schulpflicht. Sie gilt gemeinhin als moralische Errungen-
schaft: „Obligatorische Beschulung gilt als Erfüllung des Rechts auf Bil-
dung“ (Tenorth 2019, 423). Jeder Zweifel an der Schulpflicht wird zunächst 
selbst in Zweifel gezogen, so die Regel. 



Samuel Ulbricht 
 

 

41 

Angesichts der Tatsache, dass es sich bei der Schulpflicht um einen 
invasiven Eingriff in zahlreiche Freiheitsrechte handelt, scheint sich die Be-
weislast allerdings umzukehren: Nicht diejenigen, die die Schulpflicht in 
Frage stellen, müssen besonders gewichtige Gründe anführen, sondern die-
jenigen, die sie verteidigen. Zu rechtfertigen ist … 

(i) … ein umfassender staatlicher Zwang, … 
(ii) … der für alle Schüler*innen, … 
(iii) … aber für keine Nicht-Schüler*innen gelten soll. 

Bereits (i) sieht sich mit erheblichen Schwierigkeiten konfrontiert, denn die 
Schulpflicht enthält das Anspruchsrecht einer Partei, unmittelbar über das 
Leben einer anderen Partei zu bestimmen, was per se problematisch ist 
(Dwyer 2001, 326). Außerdem muss gezeigt werden, dass es keine gleich-
wertige Alternative zur Schulpflicht gibt, die eine mildere Form des Zwangs 
ansetzt (Rux 2016, 69). Das gilt umso mehr, weil das kategorische Home-
schooling-Verbot in Deutschland im internationalen Vergleich eine Aus-
nahme darstellt – in den meisten anderen Ländern gilt lediglich eine Un-
terrichtspflicht (die Homeschooling unter Auflagen erlaubt), keine Schul-
pflicht (Schuetze 2022, 52). Wegen der zahlreichen Grundrechtseingriffe, 
die mit der Schulpflicht einhergehen (Weskamp 2024, 59–60), braucht es 
eine moraltheoretisch robuste Rechtfertigung, die über bloß pragmatische 
Begründungen hinausgeht (Kiesewetter 2009, 271–72). 

Mit den einschränkenden Bedingungen (ii) und (iii) kommen weitere 
Schwierigkeiten hinzu, die nicht schon durch den Hinweis ausgeräumt wer-
den, dass Erwachsene im Unterschied zu Kindern und Jugendlichen die 
Schule bereits besucht und ihre Pflicht somit erfüllt hätten – denn weder 
gilt die Schulpflicht de facto für Erwachsene, die keine Schule besucht ha-
ben, noch sollte sie, so die gängige Auffassung, für sie gelten (Coleman 
2002, 162; Rux 2018, Rn. 171–72). Zudem muss eine Rechtfertigung der 
Schulpflicht zeigen, warum sie nicht für Kinder unterhalb des schulpflich-
tigen Alters gelten soll. Der Schulzwang betrifft nicht Säuglinge oder Klein-
kinder, denen im Vergleich zu Erwachsenen typischerweise weniger Kom-
petenzen oder sogar ein anderer moralischer Status zugeschrieben werden. 
Schüler*innen sind in signifikant höherem Maße mit Erwachsenen ver-
gleichbar. 

Welche Gründe also sprechen für die allgemeine Schulpflicht in 
Deutschland und sind diese Gründe stark genug, um sie moralisch zu recht-
fertigen? Ich werde sechs Vorschläge prüfen, die zur Rechtfertigung der 
Schulpflicht vorgebracht werden (können). Im Fokus stehen Argumente, 
die einerseits besonders vielversprechend erscheinen und andererseits je 
eine andere Begründungsrichtung exemplifizieren. Zunächst geht es um 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

42 

gesellschaftliche Gründe, die sich an den Werten der Demokratie (Kap. 
II.1), des Gemeinwohls (Kap. II.2) und der Gerechtigkeit (Kap. II.3) orien-
tieren. Anschließend wende ich mich paternalistischen Begründungen zu, 
die auf Vorteile für das Schulkind selbst verweisen; auf dessen Bildung 
(Kap. III.1), Wohlergehen (Kap. III.2) und Autonomie (Kap. III.3). Diese 
Auswahl vielversprechender und exemplarischer Argumente soll ein in 
Breite und in Tiefe umfassendes Gesamtbild gewährleisten. 

II Gesellschaftliche Gründe für die Schulpflicht 

In der Rechtsprechung spielen gesellschaftliche Gründe für die Schulpflicht 
eine zentrale Rolle. So betonte das Bundesverfassungsgericht im Kontext 
der Schulschließungen während der COVID-19-Pandemie „das besonders 
bedeutsame Gemeinwohlinteresse, durch Schulbildung zu einer gelingen-
den Integration der jungen Menschen in Staat und Gesellschaft beizutra-
gen“ (BVerfG, Beschluss des Ersten Senats vom 19. November 2021 - 1 BvR 
971/21 -, Rn. 56). Auch in anderen juristischen Kontexten wird die Schul-
pflicht häufig mit der Integrationsfunktion begründet, die „die Schule nur 
erfüllen [kann, S.U.], wenn sichergestellt ist, dass ihr Bildungs- und Erzie-
hungsangebot grundsätzlich von allen Schülern in Anspruch genommen 
wird“ (Uhle 2020, GG Art. 7, Rn. 31a). Das Gemeinwohlinteresse des Staa-
tes muss allerdings im Sinne der Verhältnismäßigkeit mit den individuellen 
Rechten der Betroffenen abgewogen werden: „Je empfindlicher der Ein-
zelne in seiner Freiheit beeinträchtigt wird, desto gewichtiger müssen die 
Interessen des Gemeinwohls sein“ (Weskamp 2024, 90). Die Schulpflicht 
stellt eine vergleichslose Einschränkung der Grundrechte dar: „Es gibt wohl 
keinen Bereich, in dem der Staat so intensiv und so lange in die Freiheit der 
Menschen eingreift wie in der Schule“ (Rux 2016, 66). Trotzdem gilt sie als 
verfassungskonform. 

Im Folgenden möchte ich drei Argumente prüfen, die die Schulpflicht mit 
Verweis auf gesellschaftliche Vorteile begründen. Zunächst gehe ich auf die 
demokratiebildende Integrationsfunktion der Schule ein. Im Anschluss dis-
kutiere ich ein Argument, das sich aus dem harm principle von John Stuart 
Mill ableiten lässt und auf den Schutz des Gemeinwohls zielt, bevor ich ei-
nen dritten Vorschlag untersuche, der die Schulpflicht als faire Gegenleis-
tung interpretiert. Am Ende des Abschnitts werde ich auf einen grundsätz-
lichen Einwand gegen gesellschaftliche Begründungversuche der Schul-
pflicht eingehen: den Instrumentalisierungseinwand. 



Samuel Ulbricht 
 

 

43 

1 Demokratiebildung 

Schulische Bildung wird häufig als integraler Bestandteil demokratischer 
Gesellschaften konzipiert. Amy Gutmann hat diesen Gedanken ausgearbei-
tet: Schulen bilden genau diejenigen Kompetenzen aus, die Demokratien 
stabilisieren. Sie spricht von „conscious social reproduction” (Gutmann 
1999, 14). Aus diesen Überlegungen lässt sich ein Argument für die 
Schulpflicht ableiten: Weil alle Kinder auch demokratische Bürger*innen 
sind, sind sie dazu verpflichtet, durch ihre Bildung die Demokratie zu sta-
bilisieren und zu diesem Zweck die Schule zu besuchen. 

Zunächst stellt sich die Frage, inwieweit die Empirie diesem An-
spruch genügt. Wesentlich für Demokratien ist das Recht auf Mitbestim-
mung, es gilt „als eine demokratische Selbstverständlichkeit“ (Kiesewetter 
2009, 257). Dieses Recht wird in kaum einer Institution so eingeschränkt 
wie in der Schule – vor allem für Schüler*innen. Wie soll es in diesem Kon-
text möglich sein, diejenigen Kompetenzen einzuüben, die für die Stabili-
sierung von Demokratien notwendig sind? Gutmann argumentiert, dass 
Schulen selbst nicht demokratisch sein müssen, um auf demokratische Mit-
bestimmung vorzubereiten (Gutmann 1999, 94). Diese Annahme wird von 
neueren Studien allerdings nicht gestützt. Diese deuten darauf hin, dass de-
mokratische Prozesse in Schulen für die Ausbildung demokratischer Fähig-
keiten sehr bedeutsam sind (Weisband 2024; Weskamp 2024, 76). 

Angenommen, auch undemokratische Schulen bildeten zuverlässig 
demokratische Tugenden aus. Dennoch wäre die Schulpflicht nicht gerecht-
fertigt, denn ohne Partizipation sind staatliche Zwänge demokratisch ille-
gitim. Schüler*innen haben der Schulpflicht nicht zugestimmt, weder ex-
plizit noch implizit. Faktisch haben Minderjährige kein Wahlrecht und vom 
‚Urzustand‘ demokratischer Gesellschaften sind sie typischerweise ausge-
schlossen (Schickhardt 2016a, 135). Wenn aber Schüler*innen keine Mit-
bestimmungsrechte zugestanden werden, so sollten wir ihnen auch keine 
demokratischen Pflichten aufbürden. Es gilt die normative Reziprozität, die 
„der demokratischen ‚Selbstgesetzgebung‘ […] eingeschrieben [ist, S.U.]: 
Wer über die Gesetze abstimmen darf, für den müssen sie auch gelten“ 
(Kiesewetter 2009, 265). Und umgekehrt sollten demokratische Pflichten 
mit entsprechenden Rechten einhergehen. Schüler*innen haben viele 
Pflichten, aber keine gleichwertigen Rechte. Um Schulen demokratisch zu 
legitimieren, sollten im Sinne demokratischer Reziprozität also entweder 
schulische Zwänge wie die Schulpflicht aufgehoben oder Schüler*innen 
(deutlich mehr) Möglichkeiten gegeben werden, die Ausgestaltung ihrer 
Pflichten mitzubestimmen. 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

44 

2 Schutz zukünftiger Bürger*innen 

Ein vielversprechendes Argument für die Schulpflicht lässt sich aus Mills 
Überlegungen in On Liberty ableiten. Mill etabliert dort das harm prin-
ciple: Staatlicher Zwang dürfe genau dann ausgeübt werden, wenn dadurch 
Schaden von Dritten abgewendet werde (Mill 2003, 80). Es ließe sich an-
bringen, dass schulische Bildung zukünftige Generationen vor dem Scha-
den bewahre, der drohen würde, wenn bestimmte Kompetenzen nicht vor-
handen wären. Jedes Gemeinwesen ist auf rationale Mitglieder angewiesen, 
die lesen, schreiben und rechnen können. Diese Kompetenzen werden in 
der Schule angebahnt. Sie erfüllt somit eine gesellschaftliche Schutzfunk-
tion: Sie stellt sicher, dass zukünftige Bürger*innen von dem bestehenden 
Gemeinwesen und seinen Freiheiten profitieren können. 

Angenommen, die Schulpflicht erfüllte tatsächlich die genannte 
Schutzfunktion und es gäbe keine milderen Alternativen. Wäre dies hinrei-
chend, um sie zu rechtfertigen? Der staatliche Umgang mit inkompetenten 
Erwachsenen spricht dagegen. Wenn die Vermeidung gesellschaftlichen 
Schadens im Zentrum stünde, so müsste die Schulpflicht auch für erwach-
sene Analphabet*innen oder vergleichbar inkompetente und bildungsfä-
hige Erwachsene gelten. Dies ist aber nicht der Fall – und es sollte, so Mill, 
auch nicht der Fall sein. Er betont, Pflichten gegenüber uns selbst seien ge-
sellschaftlich nicht erzwingbar (Mill 2003, 142) und staatliche Zwänge nur 
bei der gezielten Verletzung gesellschaftlicher Pflichten erlaubt – nicht 
schon bei drohenden Kollateralschäden von Handlungen, die eigentlich auf 
andere Dinge zielen (Mill 2003, 145).1 Der Schule fernzubleiben, ist keine 
gezielte Verletzung anderer; es geht um meine Bildung und Zukunft. Wenn 
aber aus den genannten Gründen inkompetente Erwachsene keiner Schul-
pflicht unterliegen (sollen), so ist unklar, wie sie bei Minderjährigen zu 
rechtfertigen ist. 

3 Faire Gegenleistung 

Mills Überlegungen legen ein weiteres Argument für die Schulpflicht nahe. 
Er schreibt, dass mit der Teilhabe an gesellschaftlichen Leistungen und In-
stitutionen eine Pflicht zu individuellen Gegenleistungen einhergehe, die 
das gesellschaftliche System aufrechterhalten (Mill 2003, 139). Dies ist der 
gerechtigkeitstheoretische Grundgedanke des principle of fairness (Rawls 

 
1 Zugegebenermaßen sieht Mill das in Bezug auf Kinder anders und begründet das 
mit der staatlichen Fürsorgefunktion (Mill 2003, 81). Auf diese und ähnliche Argu-
mentationen, die das Wächteramt des Staates betonen, gehe in Kap. III.2 ein. 



Samuel Ulbricht 
 

 

45 

1971, 111–12). Die Schulpflicht könnte als Teil einer solchen Gegenleistung 
verstanden werden: Weil Kinder von schulischer Bildung als staatlicher 
Leistung profitieren, dürfen Gegenleistungen von ihnen verlangt werden, 
darunter die Zwänge der Schulpflicht. 

Angenommen, der Staat dürfte tatsächlich Gegenleistungen von sei-
nen Bürger*innen verlangen. Trotzdem wäre es abwegig, die Zwänge der 
Schulpflicht als eine solche Gegenleistung von Schüler*innen einzufordern. 
Erstens ist unklar, ob für erzwungene Teilhabe eine Gegenleistung verlangt 
werden darf (Nozick 1974, 93). Zweitens sind es vor allem erwachsene Bür-
ger*innen, die von staatlichen Leistungen profitieren. Freiheitsrechte, wie 
die Versammlungsfreiheit, Freizügigkeit oder Religionsfreiheit, schützt der 
Staat de facto vornehmlich bei ihnen. Minderjährige unterstehen der Ent-
scheidungsmacht ihrer Eltern, die viele ihrer Rechte (bis zu gewissen Al-
tersgrenzen) beliebig einschränken dürfen (Wapler 2015, 21–24). Das 
macht deutlich, dass Kinder dem Staat im Vergleich zu Erwachsenen deut-
lich weniger schulden. Gerade von dieser Personengruppe, die vergleichs-
weise wenig von staatlichen Leistungen profitiert, das größte Zugeständnis 
zu verlangen, scheint angesichts des Übergewichts an Freiheiten auf der an-
deren Seite unverhältnismäßig zu sein.2 

4 Der Instrumentalisierungseinwand 

Der Instrumentalisierungseinwand spricht gegen jeden Versuch, die 
Schulpflicht auf Grundlage gesellschaftlicher Vorteile zu rechtfertigen. Er 
ist schnell formuliert: Keine festgelegte Personengruppe darf für das öffent-
liche Interesse systematisch instrumentalisiert werden. Schüler*innen sind 
keine Mittel für gesellschaftliche Zwecke (Brighouse 2002a, 62; 

 
2 Eine andere gerechtigkeitstheoretische Begründung der Schulpflicht könnte auf 
ihre Funktion bei der Herstellung von Chancengleichheit verweisen. Meines Erach-
tens ist dieses Argument allerdings weniger vielversprechend als das principle of 
fairness, weshalb ich es nicht ausführlich diskutiere. Unabhängig von den empiri-
schen Befunden, dass Chancengleichheit (wenn überhaupt) nur unzureichend 
durch die Schulpflicht gewährleistet wird (die Bildungsungerechtigkeit ist hierzu-
lande deutlich höher als in anderen Staaten ohne Schulpflicht, siehe Lewalter u. a. 
2023, 163–97; El-Mafaalani 2023, 57–98), scheint dieser Vorschlag eine Begrün-
dung der falschen Art zu sein: Bei Chancen(gleichheit) handelt es sich grundsätzlich 
um etwas, das der Staat gewähren sollte, und nicht um etwas, das er erzwingen darf 
– insbesondere nicht bei denjenigen, um deren Chancen es geht. 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

46 

Schickhardt 2016b, 61).3 Interessanterweise wurde dieser Einwand auch 
historisch angeführt, um statt der allgemeinen Schulpflicht die Einführung 
einer bloßen Unterrichtspflicht zu begründen. Ich könnte es nicht klarer 
ausdrücken (Mohl 1866, 523): 

Der Mensch darf nicht blos als Mittel für die Staatszwecke benützt 
werden, sondern im Gegentheile ist der Staat ein Mittel für die Zwe-
cke des Bürgers. Selbst angenommen also, daß es eine Förderung der 
Staatszwecke wäre, wenn alle Einwohner völlig gleichförmig ausge-
bildet würden, so steht wenigstens im Rechtsstaate solchem Vorha-
ben das Recht jedes Einzelnen entgegen, seine ihm von der Natur ver-
liehenen Anlagen allseitig und in jeder ihm beliebigen Richtung aus-
zubilden. Es ist somit Unrecht, den Bürger seiner angeborenen Be-
fugnis zu berauben, und Widersinn, den Zweck dem Mittel unterord-
nen zu wollen. 

III Paternalistische Gründe für die Schulpflicht 

Wegen des Instrumentalisierungseinwands gegen gesellschaftliche Be-
gründungen der Schulpflicht erscheint eine paternalistische Argumenta-
tion, die Vorteile des Schulbesuchs für Schüler*innen betont, prima facie 
als die vielversprechendere Kandidatin. Das mag überraschen, denn einer-
seits spielen paternalistische Argumente in der juristischen Diskussion 
kaum eine Rolle, andererseits ist Paternalismus – insbesondere staatlicher 
Paternalismus – typischerweise etwas, das sich erheblichen Beweislasten 
gegenübersieht. Paternalistisches Verhalten bezeichnet grob Handlungen 
gegenüber Personen, die wir zu ihrem eigenen Wohl und auch gegen ihr 
Willen ausführen (Dworkin 2020). In Bezug auf Kinder ist für viele Philo-
soph*innen paternalistisches Verhalten weit weniger strittig als in Bezug 
auf Erwachsene, was insbesondere für pädagogische Kontexte gilt (Drerup 
2016; Giesinger 2019). 

Im Folgenden werde ich drei paternalistische Argumente prüfen. Zu-
nächst werde ich auf das Erziehungs- und Bildungsideal der Mündigkeit 
eingehen, anschließend auf Aspekte des Kindeswohls und schließlich auf 
den Wert der Autonomie. Zuletzt formuliere ich einen grundsätzlichen Ein-
wand gegen paternalistische Begründungsstrategien: den Exklusivitätsein-
wand. 

 
3 Und wenn die Verzwecklichung von Schüler*innen legitim wäre, so wäre unklar, 
weshalb dies nicht gleichermaßen für Erwachsene gelten sollte (Coleman 2002, 
162). 



Samuel Ulbricht 
 

 

47 

1 Mündigkeit 

In der juristischen und pädagogischen Diskussion der Schulpflicht wird 
häufig auf den staatlichen Bildungs- und Erziehungsauftrag als Implikation 
der Schulaufsicht nach Art. 7 GG verwiesen (Uhle 2020 GG Art. 7, Rn. 21–
23; Prange 2010). Dieser Auftrag wird im Grundgesetz allerdings nicht be-
gründet, sondern bloß vorausgesetzt (Rux 2018, Rn. 867). Eine nahelie-
gende Begründung könnte den Wert von Bildung und Erziehung für das In-
dividuum betonen: „Der Mensch kann nur Mensch werden durch Erzie-
hung“ (AA IX, 443), so heißt es bei Kant, und aus dem vielzitierten Diktum 
lässt sich eine allgemeine pädagogische Verantwortung und Verpflichtung 
herleiten, „die man nicht nicht erfüllen darf“ (Prange 2010, 13). Das Argu-
ment für die Schulpflicht lautet dann wie folgt: Der kantische Grundsatz 
zielt auf ein normatives Bildungs- und Erziehungsideal, das als Mündigkeit 
bezeichnet werden kann und das – um für die Begründung der Schulpflicht 
geeignet zu sein – voraussetzt, (nur) durch pädagogische Anleitung erlern-
bar zu sein. Durch den Schulbesuch erwerben Schüler*innen genau dieje-
nigen intellektuellen und ethischen Kompetenzen, die sie brauchen, um 
sich zu mündigen Persönlichkeiten entwickeln zu können. Die Schulpflicht 
wiederum stellt sicher, dass alle Kinder dieses Privileg erfahren. 

Sehen wir uns dieses Argument genauer an. Mündigkeit als pädago-
gisches Ideal begründet die Schulpflicht mit Vorteilen für zukünftige Er-
wachsene. Eine solche zukunftsgerichtete Lesart ist verbreitet: „Schooling 
is a futuredirected activity; we are fostering the development of knowledge, 
skills, and habits in the children we teach that will serve them well when 
they become adults” (Brighouse 2006, 133). Auch Joel Feinbergs ‚Recht auf 
eine offene Zukunft‘ hebt die wichtige Rolle des Schulbesuchs für zukünf-
tige Erwachsene hervor (Feinberg 1992, 76–97). Können signifikante intel-
lektuelle und ethische Kompetenzzuwächse in der Zukunft die Schulpflicht 
rechtfertigen? 

Angenommen, nur Schulen bildeten diejenigen Kompetenzen aus, 
die zur Mündigkeit führen, und es wären hierfür (mindestens) neun Jahre 
Schulbildung nötig. Trotz dieser Zugeständnisse wäre es problematisch, die 
Zwänge der Schulpflicht auf diese Weise zu begründen. Erstens ist Pater-
nalismus leichter zu rechtfertigen, wenn die Vorteile der Intervention un-
mittelbar eintreten, zum Beispiel, wenn ich eine unachtsame Person daran 
hindere, eine vielbefahrene Straße zu betreten (Drerup 2014, 152). Bei der 
Schulpflicht haben wir es nicht mit einer solchen unmittelbaren Abwen-
dung von Gefahren zu tun, sondern mit bloßen Wahrscheinlichkeiten: „The 
controversial question […] concerns paternalistic interventions for some 
temporally […] remote (and purely probabilistic) good” (Birnbacher 2015, 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

48 

111–112). Und selbst wenn wir annehmen, dass der Schulbesuch mein zu-
künftiges Selbst mit hoher Wahrscheinlichkeit vor erheblichen Schäden be-
wahrt, würde das keinen allgemeinen staatlichen Zwang rechtfertigen. Vie-
les spricht dafür, dass der Staat nur wenige Eingriffsmöglichkeiten in An-
gelegenheiten seiner Bürger*innen haben sollte, die nur sie selbst betreffen. 
Bei unmittelbarer Lebensgefahr, wie bei der Pflicht zum Sicherheitsgurt, 
gelten zwar entsprechende Gesetze, aber selbst in diesem Fall nicht allge-
mein, sondern nur eingeschränkt für den öffentlichen Bereich. Nicht die 
Schule zu besuchen, stellt keine unmittelbare Lebensgefahr dar, und die 
Entscheidung betrifft vor allem mich und meine Zukunft. Trotzdem gilt die 
allgemeine Schulpflicht ohne Einschränkungen – das ist unverhältnismä-
ßig. 

Zweitens drängt sich durch den großen zeitlichen Abstand die Frage 
moralischer Gleichheit auf: Wenn wir Kindern Lasten aufbürden, die ihnen 
als Erwachsene zum Vorteil gereichen sollen, so wird eine Personengruppe 
(Kinder) systematisch zugunsten einer anderen (Erwachsene) benachteiligt 
– und zwar unabhängig davon, ob es das Kind selbst ist, das später profitie-
ren wird. 

Drittens stellt sich die Frage, ob wir ein Kind und sein erwachsenes 
Selbst überhaupt als dieselbe Person betrachten sollten. Prominent wider-
spricht Derek Parfit. Die psychologischen Verknüpfungen seien so lose, 
dass wir sie bezüglich moralischer Fragen wie zwei unterschiedliche Perso-
nen behandeln sollten: „We shall give more weight to the fact that […] this 
child does not care what will happen to his adult self. That it will be he who 
receives the benefit may thus seem to us less important. We might say, ‘It 
will not be he who benefits. It will only be his adult self’” (Parfit 1987, 333). 
Behandeln wir ein Kind und sein zukünftiges Selbst wie zwei unterschied-
liche Personen, so wird mit Parfit deutlich, dass die Belastung der einen 
Person nicht durch Vorteile der anderen Person kompensiert werden kann: 
„great burdens imposed upon a child cannot be compensated, or fully com-
pensated, by somewhat greater benefits in this child‘s adult life“ (Parfit 
1987, 346). 

Allerdings kann auch umgekehrt argumentiert werden. Mit Parfit 
könnte die Schulpflicht als notwendiges Mittel angesehen werden, um an-
dere Personen (zukünftige Erwachsene) vor schädigenden Handlungen von 
Kindern (nicht die Schule zu besuchen) zu bewahren. Wenn abzusehen ist, 
dass meine Handlungen meinem zukünftigen Selbst großen Schaden zufü-
gen werden – zum Beispiel, weil ich anfange, stark zu rauchen – so ist dies 
mit Parfit moralisch ebenso abzulehnen, wie wenn diese Handlung unmit-
telbar eine andere Person schädigen würde (Parfit 1987, 319–21). Die ent-
scheidende Frage ist also diese: Entspricht die Schulpflicht einer Bürde, die 



Samuel Ulbricht 
 

 

49 

wir Kindern zum Wohle zukünftiger Erwachsener auferlegen, oder einer 
präventiven Maßnahme, die Schädigungen zukünftiger Erwachsener ver-
hindern soll? 

Schauen wir uns den Fall genauer an. Wenn ich eine Schule besuche 
und mich zahlreichen Zwängen und Lasten unterwerfe, damit eine andere 
Person mündig wird, so ist dies lobenswert, aber wohl kaum eine morali-
sche Pflicht. Ich schade keiner anderen Person, wenn ich die Schule nicht 
besuche, ich verschaffe ihr lediglich keine Vorteile (und auch das nur unter 
der Annahme, dass allein der Schulbesuch diese Vorteile gewährleisten 
kann). Auf den Schulbesuch zu verzichten, ist nicht wie Rauchen, das mein 
zukünftiges Selbst mit der hohen Wahrscheinlichkeit eines schmerzvollen 
Todes bedroht. Und selbst wenn es so wäre, rechtfertigte das für sich ge-
nommen nicht die Schulpflicht; ein allgemeines Rauchverbot existiert 
schließlich auch nicht. 

Eine Begründung der Schulpflicht, die sich allein auf Vorteile für zu-
künftige Erwachsene beruft, sieht sich also mit erheblichen Schwierigkeiten 
konfrontiert. Doch es gibt Alternativen: Wir könnten einen normativen Un-
terschied zwischen Kindern und Erwachsenen annehmen, der Paternalis-
mus im ersten Fall erlaubt und im zweiten Fall verbietet. Eine vielverspre-
chende Kandidatin für diesen Unterschied ist die Autonomiefähigkeit. Die-
sen Gedanken werde ich im übernächsten Kapitel prüfen. Oder wir berufen 
uns darauf, dass die Vorteile der Schulpflicht den Kindern selbst zugute-
kommen – und nicht (nur) zukünftigen Erwachsenen. Die Schule wäre da-
mit essenzieller Bestandteil des Kindeswohls. Diese Überlegungen werde 
ich als Nächstes diskutieren. 

2 Kindeswohl 

Die Rede von Kindeswohl impliziert fundamentale Interessensunter-
schiede zwischen Kindern und Erwachsenen: Gut für Kinder ist nicht de-
ckungsgleich mit dem, was gut für Erwachsene ist. Kinder haben spezifische 
Bedürfnisse, die es zu achten gilt. Während von Erwachsenen angenommen 
wird, dass sie hinreichend kompetent sind, diejenigen Dinge, die ihrem 
Wohl zuträglich sind, selbst zu bestimmen, wird diese „Glückskompetenz“ 
(Schickhardt 2016a, 167) (jüngeren) Kindern standardmäßig abgesprochen 
(Brighouse 2002b; Bagattini 2019). Es ist daher verbreitet, von einem ob-
jektiven Kindeswohlbegriff auszugehen, sodass nicht (allein) subjektive 
Vorlieben der Kinder bestimmen, was gut für sie ist, sondern objektive Gü-
ter wie Bildung, soziale Beziehungen oder Autonomie (Drerup und Schwei-
ger 2024, 42–69). 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

50 

Objektives Kindeswohl 

Es ließe sich anführen, dass schulische Bildung wichtig für eine gute Kind-
heit sei, weil sie objektive Interessen von Kindern erfülle. Das könnte die 
Schulpflicht rechtfertigen: „If the state determines that children’s develop-
mental interests require that they receive an education of a particular sort 
[…], it bears a moral responsibility to ensure that all children receive such 
an education” (Dwyer 2003, 452). Wenn schulische Bildung als objektives 
Entwicklungsinteresse von Kindern angesehen wird und der Staat dafür zu 
sorgen hat, dass dieses Interesse bei all seinen jungen Bürger*innen gleich-
ermaßen erfüllt wird, so erscheint die Schulpflicht als integraler Bestandteil 
einer guten Kindheit. 

Welche Aspekte schulischer Bildung sind geeignet, objektive Interes-
sen von Schüler*innen zu erfüllen? Zunächst ließe sich anführen, dass in 
der Schule Kompetenzen eingeübt werden, die den Schüler*innen unmit-
telbar nützlich sind: „Es ist gut für ein Kind, lesen und schreiben zu lernen. 
[…] Lesen und Schreiben zu können ist wichtig für nahezu alle Zwecke, an 
deren Realisierung verschiedenen Menschen liegt“ (Meyer 2011, 6). Ähnli-
ches lässt sich über andere Kulturtechniken sagen. Diese ‚Basiskompeten-
zen‘ befähigen Schüler*innen, ihre Umwelt zu verstehen und zu verändern. 
Sie nehmen eine zentrale Rolle in ihrem Leben ein und können mit guten 
Gründen als konstitutiver Bestandteil einer guten Kindheit betrachtet wer-
den. Aber rechtfertigen sie die Schulpflicht? 

Lesen, Schreiben und Rechnen lernen Schüler*innen laut Bildungs-
plänen der Länder in den ersten Jahren der Grundschule. Die Ausbildung 
dieser elementaren Kulturtechniken ist beim Eintritt in die weiterführende 
Schule also (normalerweise) bereits abgeschlossen. Der Erwerb von Basis-
kompetenzen begründet somit höchstens eine Grundschulpflicht – und 
auch das ist zweifelhaft. Denn selbst wenn wir annehmen, dass alle Grund-
schulen ideale Bildungsstätten sind, die entscheidende Kulturtechniken 
einüben, rechtfertigte das keine allgemeine Besuchspflicht für Kinder – 
schließlich „ist nicht erkennbar, dass und warum diese Kulturtechniken nur 
oder besser in den Schulen vermittelt werden könnten“ (Rux 2016, 73). 

Schulen sind nicht nur Orte der Bildung. Sie befördern auch andere 
Güter, die für eine gute Kindheit wichtig sind, etwa den regelmäßigen Kon-
takt mit Peers (Schickhardt 2024, 93–94). Bereits Friedrich Herbart emp-
fiehlt, „dass die Ihrigen in der Mitte der Generation heranwachsen, mit der 
sie künftig leben werden. Wie sich das mit der guten Erziehung vertrage? 
Vortrefflich“ (Herbart 1851, 7). 

Dass die Schule ein wichtiger sozialer Ort für Schüler*innen ist, ist 
unstrittig. Allerdings ist auch hier zweifelhaft, dass ausschließlich Schulen 



Samuel Ulbricht 
 

 

51 

dazu in der Lage sind, den Kontakt zu Peers zu gewährleisten. Andere In-
stitutionen wie Vereine oder Jugendzentren erfüllen ebenfalls diese Funk-
tion – und sind freiwillig. Mit dem Wegfall der Schulpflicht wären Kinder 
nicht von ihren Altersgenossen abgeschnitten. Sie könnten sich weiterhin 
in Vereinen, auf der Straße, in sozialen Netzwerken und auch in der Schule 
treffen, wenn ihnen danach ist. Für die Schulpflicht spricht das Argument 
also nicht. 

Mit dem Aufkommen der Kinderrechtsbewegung in den letzten Jahr-
zehnten ist eine weitere wichtige Funktion der Schulpflicht in den Fokus 
gerückt: ihre individuelle Schutzfunktion. So schreibt Heinz-Elmar Ten-
orth: „Die öffentliche Pflichtschule […] findet ihre erste Rechtfertigung of-
fenbar auch heute noch darin, dass sie das Recht auf Bildung all denen si-
chert, die keinen anderen Hüter ihrer Rechte haben als den Staat“ (Tenorth 
2019, 428). 

Das Recht auf Bildung ist zwar moralisch begründet und juristisch 
verbrieft, allerdings kann es für sich genommen nicht die Schulpflicht 
rechtfertigen, denn es impliziert „nur das Recht auf Teilhabe an den öffent-
lichen Bildungseinrichtungen“ (Rux 2018, Rn. 837), aber keinen Zwang, 
diese zu besuchen: „Das Recht auf Bildung ist unabhängig von der Schul-
pflicht“ (Rux 2018, Rn. 196). 

Die schulische Schutzfunktion umfasst nicht nur das Recht auf Bil-
dung, sondern auch allgemeiner lässt sich die Schulpflicht „mit dem Schutz 
Minderjähriger begründen, deren Eltern nicht in ausreichender Weise da-
für sorgen, dass diese gut durchs Leben gehen“ (Meyer 2011, 6). Die Schule 
ist ein wichtiges Organ des Staates, um sein Wächteramt (Art. 6 Abs. 2 GG) 
ausüben zu können: „Der Staat überprüft – ganz im Sinne seines rechts-
staatlichen Grundauftrags –, ob die Eltern ihrer Erziehungspflicht nach-
kommen, und schützt das Wohl des Kindes“ (Krüger 2017, 189). Kinder 
können sich Lehrkräften anvertrauen und finden in der Schule einen 
Schutzraum, wenn es zuhause für sie unangenehm oder gefährlich ist. Die 
Schule ist häufig der erste Ort, an dem eine Kindeswohlgefährdung festge-
stellt und an die Behörden weitergeleitet wird (Schickhardt 2024, 55–63). 
Sie stellt eine staatliche Kontrollinstanz zum Schutz des Kindeswohls dar 
und die Schulpflicht stellt sicher, dass Eltern diese staatliche Kontrolle 
nicht umgehen können. 

Soll die Schutzfunktion der Schule die Schulpflicht rechtfertigen, so 
stellt sich die Frage, wie gut Schulen diese Funktion erfüllen. Zahlreiche 
Studien zu negativen Auswirkungen der Schulschließungen während der 
COVID-19-Pandemie deuten darauf hin, dass Schulen tatsächlich eine 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

52 

wichtige Rolle für den Kindesschutz spielen können (Schickhardt 2024).4 
Gleichzeitig scheint das Schulleben für viele Kinder kaum eine geringere 
Gefahr darzustellen als das Leben bei den Eltern – und zwar aus struktu-
rellen Gründen. Schulen konstituieren eine Machtasymmetrie zuungunsten 
von Schüler*innen (Drerup 2014, 335; Giesinger 2019). Ihre Mitbestim-
mungsrechte sind fakultativ und eingeschränkt: Erwachsene Pädagog*in-
nen haben alle Machtrechte, Schüler*innen kaum Immunitätsrechte. 
Hinzu kommt, dass Lehrkräfte standardmäßig allein unterrichten und es 
keine regelmäßige Supervision des Unterrichts gibt, wodurch sie nahezu 
beliebige Möglichkeiten haben, ihre Macht zu missbrauchen. Selbst unter 
Beobachtung sind mehr als ein Fünftel aller pädagogischen Interaktionen 
in der Schule verletzend (Prengel 2019, 104–26) und auch die Einrichtung 
einer offiziellen Anlaufstelle zur Meldung von Diskriminierung kann diese 
nicht verhindern (Piezunka und Matysiak 2025). Unter diesen Bedingun-
gen scheinen Schulen nicht besonders gut geeignet zu sein, Kinder und Ju-
gendliche zu schützen. 

Aber nehmen wir einmal an, Schulen würden ihre Schutzfunktion 
vorbildlich erfüllen. Es bleibt dennoch fraglich, ob sie die Schulpflicht 
rechtfertigen kann. Staatliche Eingriffe in Familien sind nur legitim „im 
Falle einer Kindeswohlgefährdung […]: Es geht nicht um bessere Förde-
rungsmöglichkeiten, sondern allein um die Abwehr von Schädigung“ 
(Nunner-Winkler 2017, 49). Staatlicher Zwang zum Schutz der Kinder ist 
also nur als Intervention und nicht als Prävention erlaubt. Eine solche In-
tervention ist aber nicht in allen Fällen nötig – den meisten Kindern droht 
keine Kindeswohlgefährdung durch ihre Eltern. Der Schutz vor Eltern kann 
also keine allgemeine Schulpflicht begründen. Erschwerend kommt hinzu, 
dass es nicht beim Schulbesuch als einzige Zwangsmaßnahme bleibt, son-
dern Schüler*innen „unterliegen […] zahlreichen weiteren Pflichten, Re-
geln und Maßnahmen des Lehrkörpers“ (Schickhardt 2016a, 51). Was be-
rechtigt den Staat zu diesen massiven Grundrechtseingriffen, die mit der 
Schulpflicht einhergehen und die weit über eine Schutzfunktion hinausrei-
chen? Die Schulpflicht ist weder die mildeste noch die einzige Möglichkeit 

 
4 Wobei zu beachten ist, dass die Schulschließungen während der COVID-19-Pan-
demie in vielerlei Hinsicht nicht vergleichbar sind mit einem Aussetzen der Schul-
pflicht. Bei Schulschließungen darf kein Kind die Schule besuchen, ohne Schul-
pflicht muss kein Kind die Schule besuchen. Schulschließungen verwehren Kindern 
Rückzugsorte, ohne Schulpflicht wären diese Räume aber weiterhin gegeben. Hinzu 
kommen zahlreiche familiäre Belastungen und Stresssituationen, die während der 
Pandemie vorlagen, die aber unter normalen Umständen nicht vorliegen würden. 



Samuel Ulbricht 
 

 

53 

des Schutzes. Zum Beispiel könnten bestehende Institutionen (etwa das Ju-
gendamt) in ihren Berechtigungen gestärkt oder alternative Institutionen 
geschaffen werden, um Kindeswohl und Bildungsstand bei denjenigen Kin-
dern und Jugendlichen zu überprüfen, die der Schule fernbleiben. Eine 
letzte Schwierigkeit ist diese: Wenn die Hauptbegründung der Schulpflicht 
in ihrer Schutzfunktion läge, so spräche das prima facie nicht für freiheits-
raubende Zwänge auf schutzbedürftige Kinder, sondern auf Eltern. Staatli-
che Zwänge zum Schutz von Personen treffen schließlich normalerweise 
Täter*innen, nicht Opfer. Die Schulpflicht aber trifft vor allem die Kinder. 

Subjektives Kindeswohl 

Was wäre, wenn die Schule keine Belastung für Schüler*innen wäre, son-
dern es ihren subjektiven Interessen entspräche, sie zu besuchen? Dann 
müssten wir nicht mit dem objektiven Kindeswohl argumentieren, sondern 
der Schulbesuch ließe sich mit dem subjektiven Willen schulpflichtiger Kin-
der in Einklang bringen. Tatsächlich deuten empirische Studien darauf hin, 
dass ein Großteil der (jüngeren) Kinder gerne die Schule besucht, wobei der 
Trend mit zunehmendem Alter abzunehmen scheint (Hattie 2024, 87–88) 
und Deutschland im Vergleich zu anderen Ländern eher hintere Plätze be-
legt (Rees u. a. 2020). Ist die Schulpflicht kein Übel, weil Schüler*innen 
gern die Schule besuchen? 

Nehmen wir zugunsten des Arguments an, die Zufriedenheit mit und 
in der Schule wäre nachweislich bei allen Schüler*innen vorhanden. Dies 
wäre in jedem Fall ein wünschenswerter Zustand, auf den wir hinarbeiten 
sollten, und ein gewichtiger Grund für den Schulbesuch. Allerdings sind zu-
friedene Schüler*innen (a) weder ein Zeichen dafür, dass kein moralisches 
Problem vorliegt, (b) noch ein Argument für die Schulpflicht. (a) Zufriedene 
Schüler*innen weisen ebenso wenig auf ein gerechtes System hin wie zu-
friedene Sklav*innen. Der Missstand verliert möglicherweise an Dringlich-
keit, weil kein Leidensdruck herrscht, aber das moralische Problem bleibt 
bestehen. (b) Zwang wird nicht dadurch legitim, dass ich das, wozu ich ge-
zwungen werde, gerne tue oder auch freiwillig getan hätte. Im Gegenteil 
spricht der Hinweis, dass Schüler*innen gerne zur Schule gehen, eher ge-
gen die Schulpflicht: Wenn sie die Schule ohnehin besuchen wollen, wozu 
dann der Zwang? 

Die subjektivistische Perspektive auf das Kindeswohl stützt auch ein 
komplexeres Argument für die Schulpflicht, das an Überlegungen von Kirs-
ten Meyer anknüpft. Ausgangspunkt ist, dass „unserem Bildungssystem 
eine Orientierung am guten Leben zugrunde liegt“ (Meyer 2011, 153). Spe-
ziell ermögliche schulische Bildung eine Reihe wertvoller Erfahrungen, die 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

54 

ohne den Schulbesuch nicht zu machen wären; insbesondere Autonomie-
erfahrungen, Erfahrungen des Wissenserwerbs und ästhetische Erfahrun-
gen. Für die Rechtfertigung der Schulpflicht ist der folgende Gedanke von 
Bedeutung: Die „elementare Schulbildung ist in der Regel eine notwendige 
Bedingung für eine nachhaltige Befriedigung der Grundbedürfnisse aus ei-
gener Kraft“ (Meyer 2011, 185) und „[j]eder Mensch kann […] den Anspruch 
darauf erheben, seine Grundbedürfnisse erfüllt zu sehen“ (Meyer 2011, 
185). Wenn schulische Bildung notwendig für die (nachhaltige) Erfüllung 
von Grundbedürfnissen ist und es die Aufgabe des Staates ist, seinen Bür-
ger*innen die Erfüllung ihrer Grundbedürfnisse zu ermöglichen, dann prä-
sentiert sich die Schulpflicht als staatliche Maßnahme zur Sicherung der 
Wohlfahrt aller Bürger*innen. 

Nehmen wir einmal an, nur der Schulbesuch führe auf lange Sicht 
zur Erfüllung derjenigen Grundbedürfnisse, die erforderlich für ein gutes 
Leben sind, und liege dadurch notwendigerweise im subjektiven Interesse 
der Betroffenen. Trotz dieser voraussetzungsreichen Annahme ergibt sich 
keine Rechtfertigung der Schulpflicht. Wie ich mein Leben führe, ob ich 
glücklich bin oder nicht, ist schließlich Privatsache (solange ich keinen Mit-
bürger*innen schade). Es mag staatliche Pflicht sein, sicherzustellen, dass 
ich meine Grundbedürfnisse befriedigen kann, das rechtfertigt aber keinen 
Zwang, entsprechende Möglichkeiten zu nutzen. Wenn subjektive Interes-
sen eine so wichtige Rolle spielen, wie sie es laut der subjektivistischen Per-
spektive auf das Kindeswohl tun, dann stellt sich die Frage, weshalb die 
Stimme von Kindern genau dann nicht mehr zählen soll, wenn sie sich ge-
gen die auferlegten Zwangsmaßnahmen erhebt. 

Insgesamt liefert der Verweis auf das Kindeswohl sowohl objektiv als 
auch subjektiv verstanden wichtige Gründe für den Schulbesuch. Diese 
Gründe sind stark genug, um den Staat zu verpflichten, gute schulische Bil-
dung für alle zu gewährleisten. Sie berechtigen allerdings nicht dazu, Kin-
der in die Schule zu zwingen. Wir zwingen auch Erwachsene nicht, lesen 
und schreiben zu lernen, sich von ihren Eltern zu emanzipieren, sich mit 
Peers auszutauschen, ihre Grundbedürfnisse zu befriedigen oder ein gutes 
Leben zu führen. Diese Ungleichbehandlung ist nur dann gerechtfertigt, 
wenn ein gewichtiger normative Unterschied zwischen Erwachsenen und 
Kindern besteht. Dies wird im nächsten Kapitel diskutiert. 

3 Autonomie 

Eine vielversprechende Kandidatin für die Rechtfertigung der paternalisti-
schen Ungleichbehandlung von Kindern und Erwachsenen ist die Autono-
miefähigkeit. Ein entsprechendes Defizit könnte Paternalismus gegenüber 



Samuel Ulbricht 
 

 

55 

Kindern rechtfertigen und Autonomieförderung in der Schule als wesentli-
cher Beitrag zum Kindeswohl verstanden werden. Laut Christoph Schick-
hardt macht es nur deshalb Sinn, über das Kindeswohl und seine Förderung 
nachzudenken, weil Kinder (noch) nicht hinreichend autonom sind: „Das 
Kindeswohl ist ein Hilfskonstrukt, ein Surrogat für einen (noch) nicht vor-
handenen qualifiziert autonomen Willen. Das Original, wenn vorhanden, 
schlägt jedoch immer das Surrogat. Der authentische Wille des Kindes, 
wenn qualifiziert autonom, darf nicht im Namen des Surrogats unterdrückt 
werden“ (Schickhardt 2016a, 281). Beruht die Legitimation der Schulpflicht 
auf einem Autonomiedefizit von Schüler*innen? 

Qualitative Autonomie 

Einige Philosoph*innen gehen davon aus, dass Kindern wichtige Fähigkei-
ten fehlen, um als autonome Personen zählen zu können. Johannes Giesin-
ger verweist auf eine fehlende oder geringe „Autonomie-Verletzlichkeit“ 
(Giesinger 2007, 61) und orientiert sich dabei an Tamar Schapiro, die Pa-
ternalismus gegenüber Kindern erlaubt, weil diese keinen vollwertigen 
selbstbestimmten Willen haben (Schapiro 1999, 730–31). Dieser Argumen-
tation zufolge sind Kinder defizitäre Wesen. Wir sollten alles dafür tun, dass 
sie schnellstmöglich erwachsen werden (Schapiro 1999, 734–37). Unter 
dieser Lesart wäre die Schulpflicht kein problematischer Zwang, weil sie 
keinen (autonomen) Willen verletzt. 

Es gibt schwerwiegende Einwände gegen diese Position. Zunächst 
kann bezweifelt werden, dass Paternalismus bei nicht-autonomen Perso-
nen unproblematisch ist. Ein Wille muss nicht autonom sein, um übergan-
gen werden zu können. Das moralische Problem liegt in der Nicht-Achtung 
legitimer subjektiver Interessen, seien sie autonom oder nicht: „paternalis-
tic interventions in not fully autonomous persons stand in need of justifica-
tion no less than paternalistic interventions in fully autonomous persons” 
(Birnbacher 2015, 109). Dass Schüler*innen einen Willen haben, steht au-
ßer Frage – bereits Kleinkinder können diesen äußern (Nunner-Winkler 
2017, 56). 

Ein zweiter Einwand lautet, dass der qualitative Autonomiebegriff, 
wie er hier vertreten wird, grundsätzlich problematisch ist. Er soll eine ka-
tegorische Trennung von Erwachsenen und Kindern begründen, die je ei-
nen anderen Umgang erlaubt: Gegenüber nicht-autonomen Kindern haben 
wir die Erlaubnis, paternalistisch zu handeln, gegenüber autonomen Er-
wachsenen nicht. Damit wird ein normativer Statusunterschied etabliert, 
der erstens empirisch strittig ist: Nicht alle Erwachsenen sind autonom, 
nicht alle Kinder sind nicht-autonom. Das gilt insbesondere für 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

56 

Schüler*innen. Nicht ohne Grund beziehen viele Kinderethiker*innen ihre 
Überlegungen primär auf Kleinkinder (Feinberg 1992, 76–97; Griffin 
2002). Zweitens steht der Festsetzung eines normativen Statusunter-
schieds der Grundsatz moralischer Gleichbehandlung entgegen. Die Legiti-
mität paternalistischen Handelns gegenüber Kindern sollte nicht als selbst-
verständlich vorausgesetzt werden. Die Beweislast ist umgekehrt: Nicht 
Kinder müssen beweisen, dass sie autonom sind (bzw. nicht paternalistisch 
behandelt werden dürfen), sondern diejenigen, die sie paternalistisch be-
vormunden wollen, müssen beweisen, dass sie es nicht sind oder andere 
Gründe für Paternalismus sprechen (Birnbacher 2015, 108–9; Schickhardt 
2016a, 204). Diese Überlegungen sprechen gegen einen qualitativen Auto-
nomiebegriff und einen kategorischen Statusunterschied zwischen Kindern 
und Erwachsenen. Es kommt nicht darauf an, ob die Person vor uns ein 
Kind ist, sondern darauf, welche Fähigkeiten sie (nicht) besitzt. 

Quantitative Autonomie 

Schapiro scheint nicht durchgängig einen qualitativen Autonomiebegriff zu 
vertreten. Sie schreibt, dass sich die Autonomiefähigkeiten von Kindern je 
nach Kontext unterscheiden können und fordert von Erwachsenen, sie bei 
ihrer Autonomieentwicklung zu unterstützen (Schapiro 1999, 734–37). 
Ähnlich äußert sich auch Giesinger (2007, 80). Solche Überlegungen deu-
ten einen quantitativen Autonomiebegriff an, bei dem es ein Mehr oder 
Weniger gibt. Um den besonderen Umgang mit Kindern zu rechtfertigen, 
wird angenommen, dass die Autonomiefähigkeit bei den meisten Kindern 
weniger ausgeprägt sei als bei den meisten Erwachsenen und sie deshalb 
einer Förderung bedürfen, die notfalls auch erzwungen werden darf – al-
lerdings nur, wenn diese „wenig wünschenswerte und problematische Not-
lösung“ (Schickhardt 2016a, 217) nicht vermieden werden kann und die Be-
troffenen tatsächlich keinen „qualifiziert autonome[n] Wille[n]“ 
(Schickhardt 2016a, 199) haben. Eignet sich diese Argumentation, um die 
Schulpflicht zu rechtfertigen? 

Folgende Annahmen müssten akzeptiert werden: 

1. Schüler*innen sind nicht hinreichend autonom. 

2. (Erwachsene) Nicht-Schüler*innen sind hinreichend autonom. 

3. (Nur) Durch schulische Bildung werden Schüler*innen hinrei-
chend autonom. 

Zunächst zu den ersten beiden Annahmen. Es gibt offensichtlich Unter-
schiede in der Autonomiefähigkeit von Personen. Diese bestehen aber nicht 



Samuel Ulbricht 
 

 

57 

nur zwischen Erwachsenen und Kindern, sondern auch innerhalb dieser 
Gruppen. Und sie lassen sich nicht zu derjenigen trennscharfen Unterschei-
dung kondensieren, die wir für die Rechtfertigung der Schulpflicht bräuch-
ten. Gehen wir von einem Minimalbegriff von Autonomie aus, der zum Bei-
spiel die Fähigkeit voraussetzt, „sich selbst zu bestimmen und sein Verhal-
ten oder Leben nach ‚eigenen‘ Regeln, Zielen oder Werten zu führen“ 
(Betzler 2019, 61), so müssen wir schon Kleinkindern „grundsätzlich die Fä-
higkeit zur Autonomie [zugestehen, S.U.], die sich über verschiedene Al-
tersstufen hinweg zunehmend aktualisiert“ (Betzler 2019, 61). Schüler*in-
nen sind keine Kleinkinder, sondern bereits im Grundschulalter elaborier-
ter Entscheidungen fähig, die nicht allein auf unmittelbaren Bedürfnissen 
basieren (Nunner-Winkler 2017, 56). Mit einem niedrigschwelligen Auto-
nomiebegriff lässt sich die Schulpflicht also nicht rechtfertigen. 

Alternativ können wir einen anspruchsvollen Autonomiebegriff an-
legen, der etwa voraussetzt, moralisch handeln oder kritisch reflektierte 
Entscheidungen treffen zu können. Mit einer solchen Kompetenz als Bil-
dungsziel könnten wir die meisten Schüler*innen als nicht-autonome We-
sen einstufen – allerdings auch einen Großteil aller anderen (erwachsenen) 
Personen. Auch dieser Autonomiebegriff eignet sich also nicht, um die 
Schulpflicht zu rechtfertigen. Ich sehe keine Möglichkeit, den Autonomie-
begriff so zu fassen, dass er alle Schüler*innen ausschließt und gleichzeitig 
alle (erwachsenen) Nicht-Schüler*innen einschließt (Archard 2015, 7–11). 
Der Unterschied zwischen Erwachsenen und Schüler*innen ist nicht kate-
gorisch, sondern graduell. 

Wenden wir uns der dritten Annahme zu. Ist schulische Bildung eine 
geeignete Kandidatin zur Förderung autonomer Fähigkeiten? Harry Brig-
house bejaht dies: „most children need to interact with a reasonably wide 
variety of people in a formal and paternalistic setting in order to develop 
into autonomous persons“ (Brighouse 2006, 7). Meyer argumentiert, dass 
Kinder in der Schule Mittel (Kulturtechniken) an die Hand bekommen, um 
eigene Ziele zu erreichen (Meyer 2011, 22). Johannes Drerup spricht davon, 
dass „institutionalisierte Strukturvorgaben und Regelsysteme […] [für die, 
S.U.] Entwicklung intelligenter Gewohnheiten als Voraussetzung der Auto-
nomie“ (Drerup 2014, 467–68) notwendig seien. 

Trotz der vielstimmigen Unterstützung ist unklar, ob schulische Bil-
dung für die Autonomieentwicklung von Kindern (a) notwendig oder (b) 
hinreichend ist. (a) Es ist eine offene Frage, ob Kinder schulische Bildungs-
prozesse brauchen, um autonom zu werden. Es scheint unplausibel, dies 
für alle Kinder anzunehmen. Selbst wenn wir davon ausgehen, dass Kinder 
für die Entwicklung autonomer Fähigkeiten externe Unterstützung benöti-
gen, muss diese nicht von der Schule, sondern kann auch von Eltern oder 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

58 

anderen autonomen Vorbildern kommen. (b) In vielerlei Hinsicht scheint 
schulische Bildung nicht geeignet zu sein, Autonomie zu fördern. Zahlrei-
che institutionelle Rahmenbedingungen, die (den meisten) Schulen einge-
schrieben sind, wecken Zweifel: Die Schule ist ein Ort marginal begründe-
ter Zwänge, asymmetrischer Machtgefälle, epistemischer Ungerechtigkeit, 
permanenten Leistungsdrucks und vieler weiterer Dinge, die der Autono-
mieentwicklung prima facie im Weg stehen. 

Aber mal angenommen, schulische Bildung förderte zuverlässig die 
Autonomieentwicklung der Schüler*innen. Zur Rechtfertigung der Schul-
pflicht genügte dies trotzdem nicht. Zunächst sehen wir uns mit einer Pa-
radoxie konfrontiert: Die Problematik schulischen Zwangs wächst, je mehr 
das Projekt der Autonomieförderung gelingt.5 Wenn wir nämlich anneh-
men, dass schulische Bildung Schüler*innen autonomer macht und gleich-
zeitig davon ausgehen, dass paternalistischer Zwang mit wachsender Auto-
nomie der Betroffenen problematischer wird, dann gelangen wir zu der 
Konklusion, dass die schulische Förderung von Autonomie die moralische 
Problematik der Schulpflicht und anderer Zwänge verschärft und nicht ver-
ringert. Autonomieförderung scheint also mit wachsender Tendenz nicht 
für, sondern gegen die Schulpflicht zu sprechen. 

Noch wichtiger ist aber der folgende Einwand: Wir haben bereits ge-
sehen, dass sich eine trennscharfe Statusunterscheidung zwischen (schul-
pflichtigen) Kindern und Erwachsenen gewichtigen Einwänden gegenüber-
sieht und eine graduelle Unterscheidung plausibler ist. Wenn sich die kate-
gorische Trennung aber nicht aufrechterhalten lässt, so stellt sich die Frage, 
weshalb wir Ersteren die Schulpflicht aufbürden, Letzteren aber nicht. Der 
Hinweis, dass Erwachsene in ihrer Kindheit ebenfalls die Schule besuchen 
mussten, ist keine Begründung der grundsätzlichen Ungleichbehandlung. 
Die Frage ist nicht, weshalb Erwachsene heute nicht (mehr) in die Schule 
müssen, sondern, warum die Schulpflicht per se nur für Kinder und Ju-
gendliche gelten soll (Coleman 2002, 162). Wenn wir Autonomieförderung 
als wichtiges Bildungsziel für nicht-hinreichend autonome, aber entwick-
lungsfähige Personen anerkennen, zu dem auch gezwungen werden darf, so 
sollte dies erstens ausschließlich und zweitens für alle Mitglieder dieser 
Gruppe gelten. Die Schulpflicht sollte dementsprechend nicht für auto-
nome Schüler*innen, aber auch für nicht-hinreichend autonome (und bil-
dungsfähige) Erwachsene gelten. De facto differenziert die Schulpflicht 

 
5 Diese Paradoxie ist verwandt, aber nicht gleichzusetzen mit der bekannten Formel 
Kants – „Wie kultivire ich die Freyheit bei dem Zwange?“ (AA IX, 453) –, weil sie 
die Lösung der kantischen Paradoxie bereits voraussetzt. 



Samuel Ulbricht 
 

 

59 

aber nicht zwischen Autonomiefähigkeit, sondern zwischen Alter. Erwach-
sene Analphabet*innen etwa müssen nicht in die Schule, obwohl Kultur-
techniken wie Lesen und Schreiben als wesentliche Bestandteile einer au-
tonomen Lebensführung gelten. Nun ließe sich einwenden, dass viele Anal-
phabet*innen genau diejenigen sind, die in ihrer Kindheit von einer Schul-
pflicht profitiert hätten und nun, als Erwachsene, darunter leiden, keine 
ausreichende Bildung erfahren zu haben. Dieses Argument führt jedoch 
erstens zu den Schwierigkeiten, die ich im Zusammenhang mit Bürden dis-
kutiert habe, die Schüler*innen zugunsten zukünftiger Erwachsener erdul-
den sollen. Zweitens spricht es eher dafür, die Schule auch für manche Er-
wachsene zu öffnen – und nicht für den Status Quo, ausschließlich (alle) 
Kinder und Jugendliche(n) in die Schule zu zwingen. 

4 Der Exklusivitätseinwand 

Aus den vorangegangenen Überlegungen lässt sich ein grundsätzlicher Ein-
wand gegen paternalistische Begründungsversuche der Schulpflicht ablei-
ten, der als Exklusivitätseinwand bezeichnet werden kann: Je stärker wir 
besondere Güter des Schulbesuchs betonen (wie Bildung Mündigkeit, de-
mokratische Tugenden, Glückskompetenz, Kulturtechniken, soziale Einge-
bundenheit oder Autonomie), desto fragwürdiger erscheint es, dass wir alle 
Kinder und Jugendlichen zum Schulbesuch zwingen (selbst diejenigen, die 
diese Güter bereits besitzen), Erwachsene aber nicht (selbst diejenigen 
nicht, denen diese Güter fehlen und/oder die keine Schule besucht haben). 
Weil sich Erwachsene und Schüler*innen hinsichtlich der schulischen Gü-
ter nicht kategorisch voneinander unterscheiden, ist ihre Ungleichbehand-
lung durch die Schulpflicht moralisch illegitim. 

IV Fazit 

Ich habe Argumente geprüft, die zur Rechtfertigung der allgemeinen Schul-
pflicht in Deutschland vorgebracht werden (können). Es hat sich herausge-
stellt, dass sowohl gesellschaftliche als auch paternalistische Vorschläge er-
hebliche Schwierigkeiten haben, die Schulpflicht in ihrer gegenwärtigen 
Form zu rechtfertigen. 

Zwei Dinge sollten nicht unmittelbar aus meinen Überlegungen ge-
folgert werden. Erstens, dass die Schulpflicht grundsätzlich nicht gerecht-
fertigt werden kann, denn ich habe nicht alle Argumente für die Schul-
pflicht diskutiert. Ich habe zwar gezeigt, dass sich sechs vielversprechende 
und exemplarische Rechtfertigungsversuche erheblichen Einwänden ge-
genübersehen. Damit ist aber weder ausgeschlossen, dass sich eine andere 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

60 

Begründung der Schulpflicht finden lässt (die sich allerdings den Einwän-
den der jeweiligen Begründungsrichtung stellen müsste), noch, dass eine 
reformierte Schulpflicht gerechtfertigt sein könnte (etwa eine Beschrän-
kung auf die Grundschule, eine Ausweitung auf bestimmte Erwachsene 
oder eine bloße Unterrichtspflicht). Zweitens: Selbst wenn sich weder die 
allgemeine noch eine reformierte Schulpflicht moralisch rechtfertigen ließe 
und alle genannten Einwände triftig wären, folgte daraus nicht zwingend, 
dass die Schulpflicht von heute auf morgen abgeschafft werden sollte. 
Wahrscheinlich ergäben sich schwerwiegende moralische Probleme und 
Schäden, wenn wir dies täten. Der vorliegende Beitrag hat schließlich auch 
gezeigt, dass die Schule wichtige Funktionen für Kind und Gesellschaft er-
füllen kann. (Nur) Solange es keine institutionellen Alternativen gibt, die 
diese Funktionen übernehmen, sprechen ebendiese Funktionen dagegen, 
die Schulpflicht außer Kraft zu setzen. 

Dieser Beitrag ist kein politisches Plädoyer für die Abschaffung der 
Schulpflicht, sondern ein akademisches Plädoyer, die kritische Auseinan-
dersetzung mit dem Thema ernst zu nehmen. So ernst, wie es die Sache ver-
langt. 

Literatur 

Archard, David. 2015. „Children, Adults, Autonomy and Well-Being“. In The Nature 
of Children’s Well-Being, herausgegeben von Alexander Bagattini und Colin 
Macleod. Springer Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-94-017-9252-
3_1. 

Bagattini, Alexander. 2019. „Kindeswohl“. In Handbuch Philosophie der Kindheit, 
herausgegeben von Johannes Drerup und Gottfried Schweiger. J.B. Metzler. 
https://doi.org/10.1007/978-3-476-04745-8_16. 

Betzler, Monika. 2019. „Autonomie“. In Handbuch Philosophie der Kindheit, her-
ausgegeben von Johannes Drerup und Gottfried Schweiger. J.B. Metzler. 
https://doi.org/10.1007/978-3-476-04745-8_8. 

Birnbacher, Dieter. 2015. „Paternalism in Education and the Future“. In The Nature 
of Children’s Well-Being, herausgegeben von Alexander Bagattini und Colin 
Macleod. Springer Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-94-017-9252-
3_7. 

Brighouse, Harry. 2002a. School Choice and Social Justice. Oxford University 
Press. 



Samuel Ulbricht 
 

 

61 

Brighouse, Harry. 2002b. „What Rights (If Any) Do Children Have?“ In The Moral 
and Political Status of Children, herausgegeben von David Archard und Colin 
M. Macleod. Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/0199242682.003.0003. 

Brighouse, Harry. 2006. On Education. Routledge. 

Coleman, Joe. 2002. „Answering Susan: Liberalism, Civic Education, and the Status 
of Younger Persons“. In The Moral and Political Status of Children, herausge-
geben von David Archard und Colin M. Macleod. Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/0199242682.003.0009. 

Drerup, Johannes. 2014. Paternalismus, Perfektionismus und die Grenzen der 
Freiheit. Ferdinand Schöningh. 

Drerup, Johannes. 2016. „(Re-)Konstruktion praxisinhärenter Normen. Zur Eigen-
struktur pädagogischer Rechtfertigungsverhältnisse“. Zeitschrift für Pädagogik 
62 (4): 531–50. https://doi.org/10.25656/01:16830. 

Drerup, Johannes, und Gottfried Schweiger. 2024. Was ist eine gute Kindheit? Rec-
lam Verlag. 

Dworkin, Richard. 2020. „Paternalism“. In The Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy (Fall 2020 Edition), with Edward. N. Zalta. https://plato.stanford.edu/ar-
chives/fall2020/entries/paternalism/. 

Dwyer, James G. 2001. „Changing the Conversation about Children’s Education“. 
In Moral and Political Education, herausgegeben von Stephen Macedo und Yael 
Tamir. New York University Press. 
https://doi.org/10.18574/nyu/9780814764268.003.0015. 

Dwyer, James G. 2003. „Children’s Rights“. In A Companion to the Philosophy of 
Education, herausgegeben von Randall Curren. Wiley. 
https://doi.org/10.1002/9780470996454.ch32. 

El-Mafaalani, Aladin. 2023. Mythos Bildung: die ungerechte Gesellschaft, ihr Bil-
dungssystem und seine Zukunft: mit einem Zusatzkapitel zur Coronakrise. 5. 
Aufl. Kiepenheuer & Witsch. 

Feinberg, Joel. 1992. Freedom and Fulfillment: Philosophical Essays. Princeton 
University Press. 

Giesinger, Johannes. 2007. Autonomie und Verletzlichkeit: der moralische Status 
von Kindern und die Rechtfertigung von Erziehung. Transcript-Verlag. 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

62 

Giesinger, Johannes. 2019. „Paternalismus und die normative Eigenstruktur des 
Pädagogischen. Zur Ethik des pädagogischen Handelns“. Zeitschrift für Päda-
gogik 65 (2): 250–65. https://doi.org/10.25656/01:23940. 

Griffin, James. 2002. „Do Children Have Rights?“ In The Moral and Political Status 
of Children, herausgegeben von David Archard und Colin M. Macleod. Oxford 
University Press. https://doi.org/10.1093/0199242682.003.0002. 

Gutmann, Amy. 1999. Democratic Education: Revised Edition. Princeton Univer-
sity Press. 

Hattie, John. 2024. Visible learning 2.0. Übersetzt von Stephan Wernke und Klaus 
Zierer. Schneider Verlag Hohengehren GmbH. 

Herbart, Johann Friedrich. 1851. „Allgemeine Pädagogik aus dem Zweck der Erzie-
hung abgeleitet“. In Johann Friedrich Herbart’s Sämtliche Werke. Schriften zur 
Pädagogik. Erster Theil., herausgegeben von Gustav Hartenstein, Bd. 10. Verlag 
von Leopold Voss. 

Kant, Immanuel. 1923. „Über Pädagogik“. In Kant’s Werke., herausgegeben von Kö-
niglich Preußische Akademie der Wissenschaften, Bd. 9. Berlin. 

Kiesewetter, Benjamin. 2009. „Dürfen wir Kindern das Wahlrecht vorenthalten?“ 
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 95 (2): 252–73. 
https://doi.org/10.25162/arsp-2009-0018. 

Krüger, Oliver. 2017. „Erziehung im Sozialstaat: Kinderethik zwischen staatlicher 
Neutralität und politischem Perfektionismus“. In Kinderethik, herausgegeben 
von Johannes Drerup und Christoph Schickhardt. Brill | mentis. 
https://doi.org/10.30965/9783957438096_012. 

Lewalter, Doris, Jennifer Diedrich, Frank Goldhammer, Olaf Köller, und Kristina 
Reiss, Hrsg. 2023. PISA 2022: Analyse der Bildungsergebnisse in Deutschland. 
Waxmann Verlag GmbH. https://doi.org/10.31244/9783830998488. 

Meyer, Kirsten. 2011. Bildung. De Gruyter. 

Mill, John Stuart. 2003. On Liberty. Herausgegeben von David Bromwich und 
George Kateb. Yale University Press. 

Mohl, Robert von. 1866. Die Polizei-Wissenschaft nach den Grundsätzen des 
Rechtsstaates. 3. Aufl. Bd. 1. Verlag der H. Laupp’schen Buchhandlung. 

Nozick, Robert. 1974. Anarchy, state, and utopia. Basic Books. 



Samuel Ulbricht 
 

 

63 

Nunner-Winkler, Gertrud. 2017. „Zur Bestimmung des Kindeswohls“. In Kinde-
rethik, herausgegeben von Johannes Drerup und Christoph Schickhardt. Brill | 
mentis. https://doi.org/10.30965/9783957438096_005. 

Parfit, Derek. 1987. Reasons and Persons. Clarendon Press. 

Piezunka, Anne, und Josefine Matysiak. 2025. „Discrimination by Teachers Against 
Students: Sensemaking in Light of a Reporting Obligation“. On Education. Jour-
nal for Research and Debate 8 (21). https://doi.org/10.17899/on_ed.2025.21.1. 

Prange, Klaus. 2010. Die Ethik der Pädagogik: zur Normativität erzieherischen 
Handelns. Verlag Ferdinand Schöningh. 

Prengel, Annedore. 2019. Pädagogische Beziehungen zwischen Anerkennung, Ver-
letzung und Ambivalenz. 2. Aufl. Verlag Barbara Budrich. 

Rawls, John. 1971. A Theory of Justice: Original Edition. Harvard University Press. 

Rees, Gwyther, Shazly Savahl, Bong Joo Lee, und Ferran Casas, Hrsg. 2020. Child-
ren’s views on their lives and well-being in 35 countries: A report on the Child-
ren’s Worlds project, 2016-19. Children’s Worlds Project (ISCWeB). https://is-
ciweb.org/wp-content/uploads/2020/07/Childrens-Worlds-Comparative-Re-
port2020.pdf. 

Rux, Johannes. 2016. „Die Schulpflicht und das Selbstbestimmungsrecht der Schü-
ler“. In Selbstbestimmte und selbstorganisierte Bildung versus Schulpflicht: 
Betrachtungen zum Spannungsverhältnis zwischen Schulbesuchspflicht und 
den Grundrechten der jungen Menschen: Tagungsband zum Kolloquium vom 
18. Juli 2014 in Gießen, herausgegeben von Matthias Kern. Tologo verlag. 

Rux, Johannes. 2018. Schulrecht. 6. Aufl. C.H. Beck. 

Schapiro, Tamar. 1999. „What Is a Child?“ Ethics 109 (4): 715–38. 
https://doi.org/10.1086/233943. 

Schickhardt, Christoph. 2016a. Kinderethik: der moralische Status und die Rechte 
der Kinder. 2. Aufl. Mentis. 

Schickhardt, Christoph. 2016b. „Zwang verpflichtet. Der gesetzliche Schulzwang 
zwischen Kindeswohl und Allgemeinwohl.“ In Selbstbestimmte und selbstorga-
nisierte Bildung versus Schulpflicht: Betrachtungen zum Spannungsverhältnis 
zwischen Schulbesuchspflicht und den Grundrechten der jungen Menschen: 
Tagungsband zum Kolloquium vom 18. Juli 2014 in Gießen, herausgegeben von 
Matthias Kern. Tologo verlag. 

Schickhardt, Christoph. 2024. Nicht systemrelevant: eine Aufarbeitung der 
Corona-Politik aus kinderethischer Sicht. Suhrkamp. 



Kritik der Schulpflicht 
 

 

64 

Schuetze, Hans G. 2022. Bildungsrecht: Einführung und Überblick. Waxmann. 

Tenorth, Heinz-Elmar. 2019. „Begründung der Schulpflicht“. In Handbuch Philo-
sophie der Kindheit, herausgegeben von Johannes Drerup und Gottfried 
Schweiger. J.B. Metzler. https://doi.org/10.1007/978-3-476-04745-8_53. 

Uhle, Arnd. 2020. „GG Art. 7“. In Grundgesetz: Kommentar, 3. Aufl., herausgege-
ben von Christian Hillgruber und Volker Epping. Beck. 

Wapler, Friederike. 2015. Kinderrechte und Kindeswohl: eine Untersuchung zum 
Status des Kindes im Öffentlichen Recht. Mohr Siebeck. 

Weisband, Marina. 2024. Die neue Schule der Demokratie: wilder denken, wirk-
sam handeln. S. Fischer. 

Weskamp, Ralf. 2024. Schulrecht. Eine Methodische Anleitung. Reclam Verlag. 

 

 


	Critique of compulsory schooling
	I Einleitung
	II Gesellschaftliche Gründe für die Schulpflicht
	Im Folgenden möchte ich drei Argumente prüfen, die die Schulpflicht mit Verweis auf gesellschaftliche Vorteile begründen. Zunächst gehe ich auf die demokratiebildende Integrationsfunktion der Schule ein. Im Anschluss diskutiere ich ein Argument, das s...

	1 Demokratiebildung
	2 Schutz zukünftiger Bürger*innen
	3 Faire Gegenleistung
	4 Der Instrumentalisierungseinwand
	III Paternalistische Gründe für die Schulpflicht
	1 Mündigkeit
	2 Kindeswohl
	Objektives Kindeswohl
	Subjektives Kindeswohl

	3 Autonomie
	Qualitative Autonomie
	Quantitative Autonomie

	4 Der Exklusivitätseinwand
	IV Fazit
	Literatur

