
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 2, 2025, S. 3–38 

www.praktische-philosophie.org 
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.1 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Moderne Philosophie als Dialektik der 
Entzweiung. Zu Joachim Ritters Wirken als 
philosophischem Lehrer (Mit einer Liste 
seiner Lehrveranstaltungen in Münster) 

Modern philosophy as a dialectic of divisiveness. On Joachim 
Ritter’s impact as a philosophical teacher (With a list of his 
courses in Münster) 

MATTHIAS HOFMANN, UNIVERSITÄT LEIPZIG 

Zusammenfassung: In der alten Bundesrepublik brachte die akademische Philoso-
phie auch politische Akteure hervor. Das gilt nicht nur für Adornos Erben (Frank-
furt), sondern auch für die Mitglieder im Collegium Philosophicum von Joachim 
Ritter (Münster), der vor allem als philosophischer Lehrer gewirkt hat. Sein Denken 
und die Organisation seiner Lehre sind durch den konstitutiven Wechselbezug von 
historischer und systematischer Philosophie gekennzeichnet, womit seine Philoso-
phie zugleich dem modernen Problem des Historismus Rechnung trägt. Ritter ak-
tualisiert Hegels Theorie der Freiheit in der Entzweiung: Sie grundiert sowohl seine 
eigene Theorie der Moderne als auch seine Praxis als akademischer Philosoph und 
Geisteswissenschaftler. Ritters Philosophie bildet eine Dialektik der Entzweiung 
und profiliert eine Alternative zu den zeitgenössischen Philosophien der Eigentlich-
keit (Heidegger) und der Entfremdung (Adorno) mit eigenen sozialen und politi-
schen Potenzialen. 
 
Schlagwörter: Entzweiung, Freiheit, Hegel, Moderne, Politische Philosophie 
 
Abstract: In the old West Germany academic philosophy also generated political 
actors. This applies not only for the heirs of Adorno (Frankfurt), but also for the 
members of Joachim Ritter’s Collegium Philosophicum (Münster). Ritter made an 
impact mostly as a philosophical teacher. A special feature is that he always related 
historical and systematic philosophy to each other. This is also evident in the way 
he organised his teaching activities at the University of Münster. With the bipolarity 
of historical and systematic philosophy, Ritter takes account of the modern problem 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

of historicism. He also actualises Hegel’s theory of freedom in divisiveness, 
Entzweiung. This concept has significance for Ritter’s theory of modernity and for 
his practice as an academic philosopher and humanities scholar. Ritter develops a 
dialectic of divisiveness that profiles an alternative to the philosophies of authenti- 
city, Eigentlichkeit (Heidegger), and alienation, Entfremdung (Adorno), and has its 
own social and political potential. 
 
Keywords: divisivness, freedom, Hegel, modernity, political philosophy 

1 Wenn Philosophen politisch werden: Die Bundesrepublik 
und ihre Philosophenschulen 

In der Geschichte der „alten“ Bundesrepublik Deutschland wurden hoch-
rangige Ämter mit gesellschaftspolitischer Reichweite auch von Philoso-
phen und Schülern von philosophischen Lehrern besetzt. Im Gegensatz 
zum „Klischee-Philosophen“, der praxisscheu lieber ungestört seine Gedan-
kenkreise zieht und seine theoretische Lebensform genießt, wurde in der 
alten Bundesrepublik auch so philosophiert, dass daraus ein gesellschafts-
politisches Engagement erwuchs. Die Idee in der berühmten 11. These von 
Karl Marx über Ludwig Feuerbach – „Die Philosophen haben die Welt nur 
verschieden interpretirt; es kommt aber darauf an, sie zu verändern“ 
(Marx 2011 [1845], 794) – wurde hier teilweise Realität. 

Für die Frankfurter Philosophie, wie sie insbesondere am Institut für 
Sozialforschung um Max Horkheimer und Theodor W. Adorno betrieben 
wurde, gehörte das Marx’sche Diktum quasi zur Agenda. Adorno selbst galt 
als ein „Medienintellektueller“, der häufig in der Öffentlichkeit zu Themen 
des öffentlichen Lebens Stellung nahm. Sein ehemaliger Mitarbeiter Jürgen 
Habermas hat ihn in dieser Funktion gewissermaßen beerbt. Hinter dem 
Frankfurter Institut für Sozialforschung stand insgesamt die Idee, eine ge-
sellschaftlich einflussreiche „Schule“ zu sein. Diese These vertritt jedenfalls 
Jörg Später, der in seinem Buch Adornos Erben die Geschichte der Frank-
furter Schule und ihrer kritischen Theorie rekonstruiert und damit „einen 
Beitrag zur Erkundung der politisch-kulturellen Physiognomie der alten 
Bundesrepublik“ leistet (Später 2024, 14). Von dieser Schule gingen nicht 
nur politische Ideen aus, sondern auch politische Praktiker wie etwa Lud-
wig von Friedeburg, hessischer Kultusminister von 1969 bis 1974, oder 
Oskar Negt, Reformer der gewerkschaftlichen Bildungsarbeit und Berater 
des SPD-Bundeskanzlers Gerhard Schröder (1998–2005). 

Doch solch ein gesellschaftspolitischer Output ist in der Bundesre-
publik kein Alleinstellungsmerkmal der Frankfurter Philosophenschule. 
Auch die Münsteraner Philosophie zeigte ihr Potenzial zur 



Matthias Hofmann 
 

 

5 

gesellschaftspolitischen Relevanz. So war der Philosoph Hermann Lübbe 
ab 1966 Staatssekretär im Kultusministerium und von 1969 bis 1970 Staats-
sekretär des Ministerpräsidenten von Nordrhein-Westfalen. Der Jurist 
Martin Kriele war im selben Bundesland Richter am Verfassungsgerichts-
hof von 1976 bis 1988. Und der Jurist Ernst-Wolfgang Böckenförde am-
tierte sogar am Bundesverfassungsgericht als Richter von 1983 bis 1996. 
Das sogenannte „Böckenförde-Diktum“, wonach der „freiheitliche, säkula-
risierte Staat […] von Voraussetzungen [lebt], die er selbst nicht garantie-
ren kann“ (Böckenförde 2016, 112), wird man heute wohl zum Standardre-
pertoire demokratischer Bildung zählen können. Schließlich sei noch der 
Philosoph Robert Spaemann erwähnt, der als Berater von Papst Benedikt 
XVI. Einflussmöglichkeiten gewann, die über die Grenzen der Bundesre-
publik hinausreichten. Sie alle eint, dass sie Mitglieder im Münsteraner 
Collegium Philosophicum waren. Und zu diesem Kreis gehörten noch wei-
tere namhafte Intellektuelle wie z. B. Odo Marquard, Karlfried Gründer, 
Günther Rohrmoser, Ludger Oening-Hanhoff, Rudolf Vierhaus und Ernst 
Tugendhat. 

Das Collegium Philosophicum, das sich in der Rückschau als eine Art 
intellektuelle Kaderschmiede der Bundesrepublik erweist, war das Oberse-
minar von Joachim Ritter, das er im Sommersemester 1947 gegründet hatte 
und ab dem Wintersemester 1948/49 endgültig unter diesem Namen ver-
anstaltete (vgl. Böckenförde et al. 1965).1 Hinter seinen Schülern blieb Rit-
ter selbst an Bekanntheit zurück. Aber vermittelt durch seine Schüler hatte 
seine Philosophie eine enorme Reichweite. Henning Ottmann resümiert 
treffend: „R[itter] ist […], wenn nicht einer der bekanntesten, dann doch 
einer der einflussreichsten Philosophen Deutschlands gewesen“ (Ottmann 
2007, 559). Und Hermann Lübbe urteilt knapp 30 Jahre nach der Grün-
dung der Bundesrepublik: Die „Erneuerung praktischer Philosophie in 
Deutschland“ sei „zu einem erheblichen Teil Joachim Ritter zu verdanken“ 
(Lübbe 1978, 17). 

Man kann bis hierher festhalten: In der alten Bundesrepublik bilde-
ten sich parallel gleich zwei philosophische Schulen, die eine gesellschafts-
politische Wirksamkeit erzielten: die Frankfurter Schule um Adorno sowie 
das Münsteraner Collegium Philosophicum um Joachim Ritter.2 Allerdings 

 
1 Vgl. auch Anhang, Nr. 5, Nr. 9, Nr. 12, Nr. 15. 

2 Auch wenn man beide „Schulen“ politisch meist gegensätzlich coloriert, sind sich 
ihre Gründerfiguren in bestimmten Punkten gar nicht so unähnlich. Denn nicht nur 
Adorno, sondern auch Ritter – beide Jahrgang 1903 – hatte eine Phase einer prä-
genden Marx-Lektüre (vgl. Scholtz 2004; Schweda 2015, 18–20; Henning 2017). 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

entwickelte Ritter – anders als Adorno – keine große literarische Tätigkeit. 
Sein literarisches Werk der Nachkriegszeit ist „im Vergleich mit seiner gro-
ßen und fortdauernden Wirkung erstaunlich schmal“ (Lübbe 2004, 108). 
Es ist gerade mal „eine Handvoll Aufsätze“ (Spaemann 2003), die in der 
von Odo Marquard besorgten erweiterten Neuausgabe von Ritters Buch 
Metaphysik und Politik gesammelt sind (vgl. Ritter 2018 [1969]).3 Ritter 
brachte es zu seiner nachhaltigen Wirksamkeit in der wissenschaftlichen 
Philosophie mit ihren gesellschaftspolitischen Effekten also weniger durch 
die Größe seines literarischen Œuvres und schon gar nicht durch medien-
wirksame Auftritte, sondern vor allem durch seine Tätigkeit als philosophi-
scher Lehrer an der Universität Münster. 

Unter den Forschungsarbeiten zur sogenannten „Ritter-Schule“ wur-
den bereits einschlägige Beiträge zur Rekonstruktion und Interpretation 
von Ritters eigener Philosophie (vgl. Schweda 2013), zur gesellschaftspoli-
tischen Bedeutung seines Einflusses für die Bundesrepublik (vgl. Hacke 
2008; 2017) sowie zu seinen universitäts- und wissenschaftspolitischen Ak-
tivitäten als Hochschullehrer in Münster vorgelegt (vgl. Lübbe 2004; Kranz 
2020). Die nachfolgenden Überlegungen widmen sich dem Wirken 
Joachim Ritters als philosophischem Lehrer und untersuchen dabei den in-
ternen Zusammenhang der drei soeben genannten Ebenen. Die Frage lau-
tet: Wie bilden sich Ritters Philosophie, seine Tätigkeit als akademischer 
Lehrer und das liberal-bürgerliche Profil seines gesellschaftspolitischen 
Einflusses aufeinander ab? 

Der Gedankengang setzt bei der Lehrtätigkeit ein und beleuchtet den 
von Ritter vermittelten historischen Sinn als Zweipoligkeit von historischer 
und systematischer Philosophie (2). Danach wird der Zusammenhang skiz-
ziert, der zwischen dieser Zweipoligkeit und dem Grundmotiv von Ritters 
Philosophie, nämlich seiner Rezeption von Hegels Begriff der Entzweiung, 

 
Damit verbindet sich bei beiden zugleich eine intensive Rezeption von Marx’ philo-
sophischem Inspirator Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Adornos und Ritters Inte-
resse galt dabei vor allem den politischen Dimensionen von Hegels Philosophie, 
wodurch zugleich in der Geschichte der Hegel-Interpretation neue Akzente gesetzt 
wurden. Und schließlich lässt sich bei beiden ein ausgeprägter Wille ausmachen, im 
Nachkriegsdeutschland einen Wiederaufbau auf dem Gebiet der Bildung zu betrei-
ben – sowohl geistig als auch institutionell (vgl. Kranz 2020). 

3 Zu Ritters literarischer Tätigkeit in Münster kommen noch seine eigenen neun Ar-
tikel im Historischen Wörterbuch der Philosophie (1971–2007) hinzu. Diese monu-
mentale Enzyklopädie wurde von Ritter begründet und bis zu seinem Tod 1974 her-
ausgegeben. Es dürfte bis heute wohl auch das bekannteste Werk sein, das mit sei-
nem Namen verbunden ist (vgl. Kranz 2017). 



Matthias Hofmann 
 

 

7 

besteht (3). Und schließlich wird Ritters Philosophie als eine Dialektik der 
Entzweiung gegenüber zeitgenössischer Alternativen profiliert und hin-
sichtlich ihrer gesellschaftspolitischen Wirkung am Beispiel des Böcken-
förde-Diktums konkretisiert (4). 

2 Irreduzible Zweipoligkeit von historischer und 
systematischer Philosophie: Ritter als philosophischer Lehrer 

2.1 Autobiografische Notizen von Ritter-Schülern 

Fragt man nach Joachim Ritter als Lehrer, spielt es natürlich auch eine 
Rolle, wie er als Mensch mit seinen Studierenden umging: So ist er Lübbe 
zufolge „für viele […] Lehrer, Meister, Ratgeber, Kollege – ein Mensch 
stärkster Fulguration“ gewesen (zit. nach Ottmann 2007, 559). Doch von 
größerem Interesse ist hier das Profil von Ritter als einem philosophischen 
Lehrer. Die ersten Konturen gewinnt dieses Profil durch ein autobiografi-
sches Erinnerungsstück ebenfalls von Hermann Lübbe über „die Inhalte 
der Philosophie, die Joachim Ritter vermittelte“ (Lübbe 2010, 69). Hierzu 
zählten: 

[…] erstens also, konträr zum intellektuellen Neomarxismus der 
Frankfurter Schule, Analyse und Aneignung der bürgerlichen Welt 
mit ihren Optionen für rechtspolitische und ökonomische Liberalität. 
Zweitens gehörte dazu die Aufschliessung des Sinns für historische 
Bildung als dem Medium der Vergegenwärtigung fortwirkender Tra-
ditionen und ihrer Transformationen. Drittens erfuhr man über Rit-
ter eindrücklich auch die Zugehörigkeit der religiösen Traditionen 
zur humanen Kultur und näherhin auch die Zugehörigkeit der Theo-
logie zur Geschichte der europäischen Wissenschaften und der Philo-
sophie seit der Spätantike. Anti-Kulturkritik – das wäre vielleicht 
eine passende Kennzeichnung des polemischen und modernitätsapo-
logetischen Elements in der Ritterschen Philosophie der bürgerlichen 
Welt. Man fand sich der Zumutung ausgesetzt, auf intellektuelle Gel-
tungsgewinne durch verfallsgeschichtliche Ankündigungen überfälli-
ger Revolutionen oder Kehren zu verzichten. (Ebd., Herv. MH) 

Zunächst begegnet in dieser Schilderung eine Kontrastierung mit zeitge-
nössischen Alternativen in der deutschen Philosophie. Ritters philosophi-
sche Lehre wird dabei gegen einen Verabschiedungsgestus sowohl der 
Frankfurter Schule („Neomarxismus“, „Revolutionen“) als auch der Philo-
sophie Heideggers („Kehren“) positioniert und als eine „bürgerliche“ Op-
tion bestimmt, die für eine konstruktive Anknüpfung an geschichtliche und 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

kulturelle Traditionen und deren Bewahrung plädiert. Dieser konservativ 
anmutende Bewahrungsgestus ist dabei aber alles andere als unkritisch. 
Der genannte „Sinn für historische Bildung“ hält kritische Potenziale für die 
philosophische Begriffsarbeit bereit und bildet deshalb einen unverzichtba-
ren Bestandteil der bei Ritter erlernbaren Inhalte der Philosophie. Zugleich 
ist die historische Arbeit in der Philosophie bzw. die philosophische Arbeit 
mit Historischem nicht nur ein konservierendes „Medium der Vergegen-
wärtigung“, sondern ebenso ein progressives Medium der „Transforma-
tion“ von Traditionen. Angedeutet wird hier der konstruktive Wechselbe-
zug von systematischer und historischer Philosophie, der kennzeichnend 
für Ritters Art zu philosophieren ist (vgl. Marquard 2004, 160). Seine Phi-
losophie verfolgt das Programm einer „Hermeneutik der geschichtlichen 
Wirklichkeit“ (Spaemann 1959, 313) und ist dabei „stets durch die beiden 
Pole von ‚Geschichtlichkeit‘ und ‚Sachbezogenheit‘ bestimmt“ (Ottmann 
2007, 560). Der entscheidende Punkt ist dabei die Irreduzibilität der Zwei-
poligkeit. Dieser philosophische Stil ist „modern“ in dem Sinn, dass er das 
Problembewusstsein des Historismus in das systematische Denken inte-
griert und die Geschichtsrelativität philosophischer Ideen berücksichtigt.4 
Das von Lübbe gewählte Kennzeichen der „Anti-Kulturkritik“ meint damit 
auch kein Verbot von Kritik als Zensur im Zeichen der Bewahrung; im Ge-
genteil ist damit eine Potenzierung von Kritik gemeint, nämlich eine Zumu-
tung zum Verzicht auf eine solche Kritik, die sich unkritisch gegenüber der 
Geschichtlichkeit des philosophischen Denkens verhält. 

Auf den historischen Sinn im philosophischen Denken und seine 
vielfältigen Konsequenzen verweist auch Odo Marquard, wenn er in auto-
biografischer Absicht über das spricht, was er bei Ritter gelernt hat: 

Diesseits seiner Thesen habe ich von ihm gelernt: daß Merken wich-
tiger ist als Ableiten; daß niemand von vorn anfangen kann, daß jeder 
anknüpfen muß: also den Sinn fürs Geschichtliche; daß Widersprü-
che notfalls ausgehalten werden müssen gegen den Schein ihrer Auf-
lösung; daß solche Widersprüche eindrucksvoller präsent sind durch 
Personen als durch Lektüren und daß dies verlangt: mit fremden Ein-
stellungen leben und von ihnen lernen können; daß also die buntere 
Philosophenkonstellation die bessere ist […]. (Marquard 1981, 7–8) 

Historischer Sinn bedeutet in dieser Diktion eine Reihe von selbstrelativie-
renden Einsichten: Demnach ist es unvermeidlich, dass man im Denken ir-
gendwo anknüpfen muss, dass im Denken auch unauflösbare 

 
4 Zum Historismus vgl. Troeltsch (2008 [1922]); Scholtz (1991); Oexle (1996). 



Matthias Hofmann 
 

 

9 

Widersprüche auftreten und dass man nie nichts mehr von anderen lernen 
kann. Mit anderen Worten: Was man im philosophischen Denken zu The-
sen synthetisiert und systematisiert, ist das unendliche Material, das ge-
schichtlich-endliche Wesen einander mitteilen und zur Verfügung stellen. 

2.2 Ritters Gestaltung seiner Lehrtätigkeit in Münster 

Vor dem Hintergrund solcher autobiografischen Notizen ist es aufschluss-
reich, der Frage nachzugehen, ob und wie sich diese irreduzible historisch-
systematische Zweipoligkeit von Ritters philosophischem Denken in sei-
nem Lehrangebot an der Universität Münster niederschlägt. Anhand der 
zeitgenössischen Vorlesungsverzeichnisse lässt sich Ritters Lehrangebot 
rekonstruieren. Das im Anhang mitgeteilte Verzeichnis listet sämtlich 
Lehrveranstaltungen Ritters in Münster chronologisch auf und zitiert wört-
lich die Veranstaltungstitel (vgl. auch Kranz 2020, 184–187). Darüber hin-
aus werden in die diachrone Abfolge die einzelnen Publikationen bzw. Vor-
träge aus der erweiterten Ausgabe von Metaphysik und Politik an der je-
weiligen Stelle eingefügt. Die Liste vermittelt damit einen Eindruck von Rit-
ters Lehr- und Forschungsbiografie, einen Überblick über Konstanten und 
Variationen der Themen seiner Lehrtätigkeit sowie einen Einblick in seine 
konkrete Gestaltung und das Pensum seiner Lehre in jedem einzelnen Se-
mester. Der ebenfalls beigefügte Index zur Liste fasst darüber hinaus das 
thematische Repertoire von Ritters philosophischer Lehre zusammen und 
macht inhaltliche Schwerpunkt sichtbar. 

Allerdings müssen für die philosophiehistorische Arbeit mit Vorle-
sungsverzeichnissen auch Limitationen des Aussagewertes eingeräumt 
werden. Die Angabe solcher Limitationen ist methodisch von Bedeutung, 
weil sich an dieser Stelle historisch-biografische Aussagen und sachlich-
systematische Aussagen kreuzen (vgl. Hofmann 2021, 86–93). Man muss 
mit Nachdruck darauf hinweisen, dass die zitierten Vorlesungstitel, die den 
Vorlesungsverzeichnissen entnommen sind, nur wenig Informationen dar-
über liefern, was in den Lehrveranstaltungen inhaltlich im Detail vermittelt 
wurde. Dies wird klar, wenn man ergänzend einen Blick in den Nachlass 
von Joachim Ritter wirft, der im Deutschen Literaturarchiv (DLA) in Mar-
bach aufbewahrt wird. Im Wintersemester 1946/47 kündigte Ritter eine 
Vorlesung mit dem Titel „Probleme der modernen Philosophie“ an (An-
hang, Nr. 1), die im Nachlass als „Zwei Kapitel zur Geschichte und Theorie 
der Vernunft“ bezeichnet wird (DLA Marbach, Bestand A: Ritter, Joachim, 
Nr. III, 11). Ein weiteres Beispiel ist folgendes: Im Wintersemester 1956/57 
liest man im Vorlesungsverzeichnis „Gesellschaftsphilosophie im 19. Jahr-
hundert“ (Anhang, Nr. 65), im Nachlass betitelt eine studentische 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

Nachschrift das Kolleg jedoch mit „Hegel und Marx“ (DLA Marbach, Be-
stand A: Ritter, Joachim, Nr. III, 35). Beide Beispiele können hinreichend 
zeigen, dass die Titel in den Vorlesungsverzeichnissen eine Vergröberung 
dessen sind, was in den Lehrveranstaltungen tatsächlich dargeboten wurde. 

Dennoch muss man sagen, dass die besagte Vergröberung der inhalt-
lichen Details zugleich eine systematische Profilierung des Lehrangebots 
darstellt. Denn die Vorlesungstitel beruhen auf Angaben des jeweiligen Do-
zenten. Insofern gehen die Vergröberungen in den Angaben von der Lehr-
person selbst aus und können deshalb als ein Niederschlag dessen gelesen 
werden, welche systematischen Themen eine Lehrperson mit den materia-
len Inhalten verfolgt. Anhand der beiden Beispiele kann man sagen, dass 
für Ritter eine „Geschichte und Theorie der Vernunft“ systematisch für die 
„Probleme der modernen Philosophie“ insgesamt steht bzw. dass anhand 
von „Hegel und Marx“ in systematischer Hinsicht Variationen einer „Ge-
sellschaftsphilosophie im 19. Jahrhundert“ thematisiert werden können.5 

Vor diesem methodischen Hintergrund sollen hier ein paar wenige 
Beobachtungen an anhand der Indexierung der Vorlesungsankündigungen 
von Joachim Ritter hervorgehoben werden (vgl. Anhang, Index): 

In philosophiehistorischer Hinsicht kommen zunächst dieselben 
Schwerpunkte wie in Metaphysik und Politik zum Vorschein: Aristoteles 
und Hegel. Hinzu kommen noch Kant und die Auseinandersetzung mit den 
Autoren der Gegenwart. Es entsteht hieraus jedenfalls das Bild, dass Ritter 
den Sinn für historische Bildung anhand von philosophischen Klassikern 
verdeutlichte und dabei vor allem das Verhältnis und die Vermittlung zwi-
schen Antike und Neuzeit thematisierte. Die Fokussierung auf Klassiker 
wird man wohl auch lehrpragmatisch deuten können, nämlich als Wahl ge-
eigneter klassischer Autoren und Texte, mit denen man zugleich systema-
tische Problemstellungen der Philosophie erschließen kann. 

In systematisch-philosophischer Hinsicht fällt dabei das breit gefä-
cherte Themenrepertoire auf. Als akademischer Lehrer vertrat Ritter na-
hezu die gesamte Fachphilosophie und kann ohne Vorbehalt als philoso-
phischer Generalist bezeichnet werden. In der Theoretischen Philosophie 
dominieren dabei die Probleme neuzeitlicher Metaphysik, wie sie durch 

 
5 Dieser Interpretationsansatz ist um eine inhaltliche Dimension anhand der Mate-
rialien aus dem Nachlass im DLA erweiterbar. Dies erfordert aber eine eigene und 
eingehende Analyse. Hinsichtlich des Lehrprofils von Joachim Ritter stellt sich hier 
die Frage nach seiner besonderen Philosophiedidaktik. Für die weitere Forschung 
wäre eine solche Analyse im Horizont einschlägiger didaktischer Modelle weiter-
führend und könnte vorläufig anhand von Ritters Ästhetik-Vorlesung (vgl. Ritter 
2010) erprobt werden. 



Matthias Hofmann 
 

 

11 

Kants Kritik der reinen Vernunft gestellt sind. In der Praktischen Philoso-
phie bilden die Schlagworte „Ethik“, „Rechtsphilosophie“ und „Gesell-
schaftsphilosophie“ einen sachlichen Zusammenhang. Denn inhaltlich 
stellt Ritters Praktische Philosophie eine Fortführung von Hegels Erneue-
rung der Praktischen Philosophie dar. Hegel überwindet Kants Dualismus 
von Legalität und Moralität und entwickelt einen integrativen Zusammen-
hang von Recht, Moralität und öffentlichen Institutionen, wie er bereits bei 
Aristoteles zu finden war. Doch Hegel modernisiert diesen Zusammenhang, 
indem er ihn in den Horizont einer universellen Freiheitsidee stellt (vgl. 
Ritter 2018, 281–309). Einen weiteren systematischen Schwerpunkt bildet 
noch die Ästhetik (vgl. Ritter 2010). Dieser Thematik widmete sich Ritter 
unter dem Stichwort „Landschaft“ auch in seiner Antrittsrede als Rektor 
der Universität Münster 1962/63 (vgl. Ritter 2018, 407–441). 

Die Veranstaltungen zu den hermeneutischen Schlagworten verdie-
nen noch ein besonderes Augenmerk. In den Vorlesungsverzeichnissen fin-
det sich häufig eine Kombination aus Vorlesung und Seminar zur selben 
Thematik, woraus man den konzeptionellen Eindruck gewinnt, dass hier 
neben der „Stoffvermittlung“ auch die „Stoffaneignung“ und die methodi-
sche Einübung in die philosophische Interpretationspraxis ermöglicht wer-
den soll. Spaemanns Charakterisierung von Ritters Philosophie als einer 
Hermeneutik der geschichtlichen Wirklichkeit findet hier ihren dokumen-
tarischen Anhalt. Ein illustratives Beispiel bietet hierfür das Wintersemes-
ter 1951/52 (vgl. Anhang, Nr. 39 und 40). Ritters Vorlesung behandelt die 
moderne Kunst, sein Seminar hingegen Platons Lehre vom Schönen, 
wodurch die Gegenüberstellung von Antike und Moderne sowie die Span-
nung von Geschichte und Gegenwart in der Lehrkombination abgebildet 
wird. Karlfried Gründer schreibt: „Es gibt kein Buch mit dem Titel Herme-
neutik von Joachim Ritter, und wenn ich mich recht erinnere, hat er nie 
eine Vorlesung oder ein Seminar mit diesem Titel gehalten“ (Gründer 
2004, 59). Gründer erinnert sich richtig; das Wort Hermeneutik kommt in 
Ritters Veranstaltungstiteln nicht vor. Man kann mit gutem Grund aber an-
nehmen, dass auch hier der Schluss naheliegt: „Ritter hat deswegen keine 
Hermeneutik geschrieben, weil seine ganze Philosophie eine war“ (ebd., 
66). 

Schließlich enthält das Verzeichnis auch eine Chronik des bereits er-
wähnten Diskussionskreises, dem Ritter den Namen Collegium Philosophi-
cum gab. Diesen Kreis wählte Robert Spaemann als Hauptreferenz, um die 
Münsteraner Philosophie unter den „Philosophische[n] Strömungen im 
heutigen Deutschland“ zu profilieren (vgl. Spaemann 1959, 290). Dieser 
Text hat die doppelte Funktion, einerseits über aktuelle Strömungen der 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

1950er-Jahre zu informieren und andererseits eine Selbstverortung der 
Münsteraner darunter vorzunehmen. Spaemann referiert dabei über den 
neueren Thomismus, über Nicolai Hartmann und den Positivismus, über 
die Philosophien im Umkreis von Martin Heidegger und schließlich über 
die Frankfurter Schule und das Münsteraner Collegium Philosophicum um 
Joachim Ritter. Zu Letzterem wird angemerkt: 

Die philosophische Hegelinterpretation Joachim Ritters ist ambiva-
lent, so ambivalent wie die Realität der Gesellschaft, so ambivalent 
wie Hegel selbst. Dem entspricht die heterogene Zusammensetzung 
des „Collegium Philosophicum“ Ritters, das Thomisten, evangelische 
Theologen, Positivisten, Logiker, Marxisten und Skeptiker im Ge-
spräch vereinigt. Aber gerade darin erscheint zugleich das Positive 
dieser Ambivalenz. Keine eindeutige, mit dem Anspruch auf zwingen-
des Wissen auftretende philosophia prima kann heute über das Miß-
verhältnis Rechenschaft geben zwischen ihrem Anspruch auf univer-
sale Einsicht und der geschichtlichen Tatsache, daß ihre Anhänger 
eine Partei unter anderen sind. (Ebd., 313) 

Der Hinweis auf Ritters Hegelinterpretation zeichnet hier erstens einen 
Kontrast zur vorher beschriebenen Frankfurter Schule, die sich ebenfalls 
als „von Hegel herkommend“ versteht (ebd., 309). Als besonderes Kennzei-
chen von Ritters Diskussionskreis wird zweitens die Pluralität an Denkrich-
tungen hervorgehoben, die sich selbst bis zur Widersprüchlichkeit steigert, 
wenn dort etwa Thomisten und Skeptiker oder Theologen und Marxisten 
an einem Tisch sitzen. Man wird diesen Teil des Zitats auch als eine rheto-
rische Raffinesse deuten können: Denn am Ende von Spaemanns Darstel-
lung philosophischer Strömungen der damaligen Bundesrepublik sieht es 
so aus, als würden sich alle diese Strömungen bei Ritter im Münsteraner 
Collegium Philosophicum zum Disput treffen. Drittens bestätigt das Zitat 
als ein zeitgenössisches Dokument den historisierenden Charakter von Rit-
ters Philosophie, wie er im Zusammenhang mit Lübbes Schilderung bereits 
begegnet ist. Hier tritt allerdings stärker der Effekt jenes historisierenden 
Denkens in den Vordergrund, nämlich die positive Ambivalenz der Parti-
kularität eigener universaler Einsichten. Und viertens ist an diesem Zitat 
bedeutsam, dass hier ein sachlicher Zusammenhang zwischen Ritters He-
gelinterpretation und seiner pluralen Gestaltung des Diskussionskreises 
behauptet wird. Ritters besonderer Hegelianismus ist damit nicht nur eine 
Idee zur Wirklichkeitsinterpretation im Sinne einer „Hermeneutik der ge-
schichtlichen Wirklichkeit“, sondern darüber hinaus auch eine eminent 
praktische Idee, die auf Möglichkeiten ihrer äußeren Gestaltung aus ist und 
sich im Collegium Philosophicum konkretisiert. 



Matthias Hofmann 
 

 

13 

3 Im Geist der Entzweiung: Ritters Erneuerung praktischer 
Philosophie 

Hermann Lübbe würdigte das akademische Lebenswerk von Joachim Rit-
ter als eine Erneuerung praktischer Philosophie (s. o.). Dies trifft in min-
destens zwei Hinsichten zu: Die Erneuerung gilt zunächst der Praktischen 
Philosophie als Teilbereich der universitären Fachphilosophie. In dieser 
Hinsicht ist der Beitrag von Ritters Philosophie eine Erneuerung im Sinne 
einer Aneignung und Fortschreibung des durch Hegel erneuerten Aristote-
lismus (s. o.). Ritters Hegel-Rezeption integriert darüber hinaus ein allge-
meines Motiv des Deutschen Idealismus und unterstreicht so von einer an-
deren Seite her sein Wirken als Erneuerung praktischer Philosophie. Die 
Philosophie des Deutschen Idealismus, die Klassische Deutsche Philoso-
phie nach Kant, ist sich darin einig, dass der kritische Gebrauch der 
menschlichen Vernunft die Vernunft selbst als die praktische Realisie-
rungsform menschlicher Freiheit offenbart.6 Der interne Zusammenhang 
von Kritik im Sinne sachhaltiger Subjektivität, Vernunft im Sinne selbst-
ständigen Denkens und Freiheit im Sinne lebenspraktischer Autonomie, 
aus welchem die Denker des Deutsche Idealismus die Idee einer prozedie-
renden Vernunft gewinnen, verdichtet sich bei Hegel unter anderem in der 
Denkfigur der Entzweiung, die wiederum Ritters Hegel-Rezeption domi-
niert und zugleich zum Schlüssel seiner Moderneinterpretation avanciert 
(vgl. Schweda 2013, 121–149). Insofern ist Ritters Philosophie auch in dem 
Sinn eine Erneuerung praktischer Philosophie, dass sie eine philosophische 
Tätigkeit repräsentiert, die sich selbst im Zeichen der Idee der Freiheit als 
eine Form der Realisierung von Freiheit versteht. 

Hegels Idee der Entzweiung kann in der Rückschau als Motor ange-
sehen werden, der Ritters Art zu philosophieren praktisch antreibt (vgl. 
Hacke 2017, 26–28). In konstitutiver Weise begegnet der Gedanke der Ent-
zweiung in Ritters wichtigster Publikation Hegel und die französische Re-
volution (1957), die auf einem Vortrag aus dem Jahr 1956 vor der Arbeits-
gemeinschaft für Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen basiert.7 Und 

 
6 Zur allgemeinen Problemlage vgl. Jaeschke & Arndt (2012, 23–37). 

7 In den Drucknachweisen zur erweiterten Ausgabe von Metaphysik und Politik gibt 
Odo Marquard als Vortragsdatum den 20. Juni 1950 an (vgl. Ritter 2018, 457). In 
den Veröffentlichungen der Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes Nord-
rhein-Westfalen (Geisteswissenschaften), Heft 63, Köln/Opladen 1957 (= Erstver-
öffentlichung), wird allerdings die 63. Sitzung der Arbeitsgemeinschaft am 20. Juni 
1956 angegeben. Dieses Datum ist historisch auch viel wahrscheinlicher, weil das 
erste Heft dieser Reihe (sc. Geisteswissenschaften) erst im Jahr 1953 erschien und 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

im Historischen Wörterbuch der Philosophie hat Ritter 1972 durch einen 
gesonderten Artikel zum Lexem „Entzweiung“ diesem Begriff ein Denkmal 
für seine epochale Bedeutung gesetzt. Hier hat er in äußerst dichter Weise 
den philosophischen Gehalt der Hegelschen Variante dieses Begriffs zu-
sammengefasst: 

Die Versöhnung, die die Philosophie gewährt, liegt darin, daß sie die 
in der E[ntzweiung] liegende Gefahr der wechselseitigen Entfrem-
dung des Subjektiven und Allgemeinen, sie ernst nehmend, überwin-
det, indem sie die E[ntzweiung] als Wirklichkeit der Vernunft und der 
Freiheit begreift, von der alles Handeln politisch und geistig auszuge-
hen hat, wenn es Freiheit zum Grunde und Inhalt hat und behalten 
will. (Ritter 1972, 570) 

Der Gedanke der Entzweiung tritt hier in voller Schärfe als eine Ambivalenz 
hervor. Er meint zunächst ein Auseinandertreten von Subjektivität und All-
gemeinem, eine Differenz von Subjekt und Objekt, Individuum und Sozia-
lität sowie von Besonderheit und Allgemeinheit. In der Schärfe dieser Dif-
ferenz liegt auf der einen Seite die Gefahr, dass beide Pole in eine entfrem-
dete Beziehungslosigkeit geraten. Dennoch ist das Theorem der Entzwei-
ung nicht mit Entfremdung gleichzusetzen. Die Kunst des Philosophierens 
und deren Versöhnungspotenziale liegen in einer Art Reframing des Phä-
nomens, indem man die Entzweiung nicht allein als Gefahr, sondern zu-
gleich als Wirklichkeit von Freiheit und Vernunft begreift. Und die prakti-
sche Pointe dieses Gedankens lautet dann: In einer Entzweiungserfahrung 
nicht der Entfremdung nachzugeben, sondern sich davon geistig und prak-
tisch aktivieren zu lassen, bedeutet, in Freiheit zu leben. 

Diese Bestimmung der Entzweiung als Differenz von Subjektivem 
und Allgemeinem steht dem Entzweiungsbegriff, wie er in Hegels Rechts-
philosophie begegnet, sehr nahe. In den Grundlinien der Philosophie des 
Rechts (1821) gewinnt der Begriff konstitutive Bedeutung zur Bestimmung 
der bürgerlichen Gesellschaft. Sie beruht laut Hegel auf zwei Prinzipien: Da 
ist zum einen die „concrete Person, welche sich als Besondere Zweck ist“ 
(Hegel 2009 [1821]), § 182, 160), und da ist zum anderen die Gesamtheit 
aller anderen Personen, von denen jede ebenso konkret und als Besondere 
sich Zweck ist. Diese beiden Prinzipien der Gesellschaft sind gleichur-
sprünglich; sie verhalten sich zueinander wie ein Teil zum Ganzen und kön-
nen nur aneinander und miteinander in Erscheinung treten. Und daran, 

 
Ritters Aufsatz „Die aristotelische Lehre vom Ursprung und Sinn der Theorie“ ent-
hält (vgl. Ritter 2018, 9–33). 



Matthias Hofmann 
 

 

15 

was auf jede einzelne konkrete Person zutrifft, wird zugleich eine alle Per-
sonen vermittelnde „Form der Allgemeinheit“ erkennbar. Die beiden Prin-
zipen sind demnach die Besonderheit der Person und die Allgemeinheit der 
Besonderheit jeder Person. Auf diese Differenz bezieht sich Hegels Ent-
zweiungsbegriff, wenn er schreibt: 

Die Idee in dieser ihrer Entzweyung ertheilt den Momenten eigen- 
thümliches Daseyn, der Besonderheit – das Recht sich nach allen Sei-
ten zu entwickeln und zu ergehen, und der Allgemeinheit [–] das 
Recht, sich als Grund und nothwendige Form der Besonderheit, so 
wie als die Macht über sie und ihren letzten Grund zu erweisen. (Ebd., 
§ 184, 160) 

Sowohl die Allgemeinheit als auch die Besonderheit stehen im Recht, 
wodurch ihr jeweiliger Prinzipiencharakter erneut unterstrichen wird. Die 
Besonderheit vertritt das Recht der freien Entfaltung von Personen, wäh-
rend der Allgemeinheit das Recht zusteht, sich als Ermöglichungsgrund von 
Besonderheit überhaupt zu behaupten. Die Komplexität dieses Gedankens 
besteht gerade darin, dass das, was hier als Allgemeinheit angesprochen 
wird, die Verallgemeinerung der Struktur der Besonderheit meint. In § 186 
formuliert Hegel: „Aber das Prinzip der Besonderheit geht eben damit, daß 
es sich für sich zur Totalität entwickelt, in die Allgemeinheit über, und hat 
allein in dieser seine Wahrheit und das Recht seiner positiven Wirklichkeit“ 
(ebd., § 186, 162). Daher meint auch das, was hier als „Recht“ angesprochen 
wird, im Grunde genommen Freiheitsrecht. Ein Freiheitsrecht gilt, wenn es 
allgemein anerkannt ist, und es ist wirksam, wenn unter seiner Geltung Be-
sonderheiten so existieren können, dass sie in der Allgemeinheit eben nicht 
vollständig aufgehen. Allgemeinheit und Besonderheit sind zwei gleichur-
sprüngliche Prinzipien der bürgerlichen Gesellschaft und treten in der 
Wirklichkeit zunächst – wie „These“ und „Antithese“ – einander in Ent-
zweiung entgegen. 

Wenn die Hegelsche Entzweiung von Besonderem und Allgemeinem 
bei Ritter als Entzweiung von Subjektivem und Allgemeinem wiedergege-
ben wird, hat das wiederum seinen Anhalt bei Hegel selbst. Denn das Be-
sondere mit seinem Recht zur Besonderheit ist eine Bestimmung Hegels, 
eine gehaltvolle Subjektivität zu beschreiben und zugleich eine epochale 
Wende in der Weltgeschichte zu begreifen. In der Konzeption von Hegels 
Rechtslehre geht der Darlegung der Sittlichkeit (sc. Familie, bürgerliche 
Gesellschaft, Staat) die Darlegung der Moralität voran, die sich der Analyse 
der „Subjectivität des Willens“ widmet (ebd., § 106, 99). Bereits in diesem 
Zusammenhang findet sich die Bestimmung: 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

Das Recht der Besonderheit des Subjects, sich befriedigt zu finden, 
oder, was dasselbe ist, das Recht der subjectiven Freyheit macht den 
Wende- und Mittelpunkt in dem Unterschiede des Alterthums und 
der modernen Zeit. (Ebd., § 124, 110) 

Ritter begreift diese Bestimmung einerseits als eine Entsprechung zwischen 
Hegel und Kant, weil die Subjektivität des Willens gegenüber der Objekti-
vität des Rechts immer ein Zweites bleibt (vgl. Ritter 2018, 285–286).8 An-
dererseits liegt für Ritter hier auch eine Überbietung von Kants Praktischer 
Philosophie vor, weil Hegels Gedanke auf die Aufhebung des Gegensatzes 
von Subjektivität und Allgemeinheit zielt, indem Menschen „in ihrer Sub-
jektivität zum Subjekt des Rechts und des Staats werden“ und zugleich „die 
objektiven Einrichtungen“ des Staates „die Freiheit als Freiheit der Subjek-
tivität zu ihrer Substanz und zu ihrem Inhalt haben“ (ebd., 287). So entsteht 
zwischen Subjektivität und Allgemeinheit ein interner Wechselzusammen-
hang, der sie als gleichursprüngliche Funktionen der Realisierung von Frei-
heit ausweist: Die Subjektivität verleiht der Freiheit besonderen Gehalt und 
die Allgemeinheit gibt der Freiheit Form und Stabilität. 

Dieser komplexe Wechselzusammenhang von Besonderheit bzw. 
Subjektivität als Recht freier Entfaltung und Allgemeinheit als Recht der 
Freiheitsformung hat auch eine geschichtsphilosophische Tiefendimen-
sion, die in Ritters grundlegender Studie Hegel und die französische Revo-
lution im Vordergrund steht. Hegels Philosophie sei geprägt von der Fran-
zösischen Revolution und selbst „bis in ihre innersten Antriebe hinein Phi-
losophie der Revolution“ (ebd., 192). Für sie ist schon allein deshalb eine 
Entzweiung kennzeichnend, weil die Revolution ihren Widerpart, die Res-
tauration, selbst evoziert: 

Die revolutionäre Verneinung der Vergangenheit und die restaurative 
Verneinung der Gegenwart sind daher in der Voraussetzung der ge-
schichtlichen Diskontinuität von Herkunft und Zukunft identisch, 
und diese Diskontinuität wird so für Hegel zu dem entscheidenden 
Problem der Zeit; es treibt ungelöst in allen ihren Spannungen und 
Gegensätzen. (Ebd., 212) 

Das bestechende an dieser Studie ist, dass sie Hegel entgegen herkömmli-
cher Lesarten als einen Denker vorstellt, der sich nicht in den Kreisen seiner 

 
8 Bereits in Hegel und die französische Revolution verweist Ritter auf das Recht der 
Besonderheit, allerdings ohne Nachweis der Stelle in Hegels Rechtsphilosophie (vgl. 
ebd., 230). 



Matthias Hofmann 
 

 

17 

Abstraktionen verloren hat, sondern in seiner Philosophie reale ökonomi-
sche und politische Zusammenhänge verarbeitet. Ritter verweist auf Hegels 
Auseinandersetzung mit den ökonomischen Studien von James Steuart 
und Adam Smith, die für die Wissenschaft der Ökonomie eine ähnliche Be-
deutung haben, „wie Kepler für die Theorie der Planetenbewegung“ (ebd., 
221). Auf der Grundlage ihrer Überlegungen begreife Hegel die freiheitliche 
bürgerliche Gesellschaft als ein System der Bedürfnisse, das auf der Ebene 
des Individuums eine „Vermischung von Naturnothwendigkeit und Will-
kür“ darstellt (Hegel 2009 [1821], § 182, 160), und somit insgesamt auf den 
Menschen als Naturwesen abstellt, wodurch geschichtliche bzw. traditio-
nelle Elemente abgeblendet werden. Unter Verweis auf § 209 von Hegels 
Rechtsphilosophie hebt Ritter hervor: „In der bürgerlichen Gesellschaft gilt 
der Mensch, weil er Mensch ist, und nicht, weil er Jude, Katholik, Protes-
tant, Deutscher, Italiener ist“ (Ritter 2018, 228). Und hier, an der Stelle, wo 
der Mensch geschichtslos nur noch als Naturwesen ein Rechtssubjekt ist, 
kommt das oben genannte Recht der Besonderheit zur vollen Geltung: „Ge-
rade durch ihre abstrakte Geschichtslosigkeit gibt die Gesellschaft der Sub-
jektivität das Recht der Besonderheit frei“ (ebd., 229). – Ritter fasst dies im 
Grundgedanken der Entzweiung zusammen: 

So wird Hegel in der Analyse der bürgerlichen Gesellschaft und an 
ihrem Naturprinzip klar, daß die Entzweiung nicht nur nicht zur Ver-
nichtung der weltgeschichtlichen Kontinuität führen muß, sondern 
gerade die Bedingung ist, die sie ermöglicht und den Fortbestand der 
substantialen Ordnungen der Herkunft auf dem Boden der modernen 
Welt sichern kann. Nicht in der innerlichen Bewahrung der Subjek-
tivität in ihrem antithetischen Verhältnis zur gesellschaftlichen und 
politischen Revolution, sondern in der sie ermöglichenden Entzwei-
ung selbst zeigt sich die in der Gegenwart vorhandene Vernunft. In 
dem Gedanken, daß Freiheit das Recht für alle Menschen ist, liegt für 
Hegel der weltgeschichtliche Sinn der Revolution. (Ebd.) 

Die geschichtsphilosophische Tiefendimension der Hegelschen Entzwei-
ung, das Auseinandertreten von Herkunft und Zukunft, ist zum Grund-
problem der sogenannte „Ritter-Schule“ geworden. Gerade derjenige Rit-
ter-Schüler, der bekanntlich Schwierigkeiten mit der Geschichtsphiloso-
phie hat (vgl. Marquard 1997), findet eine prägnante Formulierung dafür: 

Die Entzweiung von „Zukunft“ – emanzipatorischer Gesellschaft – 
und „Herkunft“ – metaphysischer Tradition – entzweit Zusammen-
gehöriges und braucht zugleich Entzweiung, um zu gelingen. Hegel – 
kein reaktionärer Staatsdenker, sondern Philosoph der Revolution, 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

d. h. der Durchsetzung der bürgerlichen Gesellschaft – bejaht gleich-
zeitig die emanzipatorische Zukunftsgesellschaft und die herkunfts-
geschichtliche Tradition der Metaphysik. Falsch sind darum die Zu-
sammengehörigkeitsverweigerer: also ebenso die des supraprogres-
sistischen Traditionsnegierers, der die Tradition verdammt und nur 
den Fortschritt haben will, wie die des restaurativen Progressionsne-
gierers, der den Fortschritt abwehrt und nur die Tradition haben will. 
(Marquard 2004, 161) 

Die geschichtsphilosophische Tiefendimension von Ritters Hegel-Interpre-
tation und dessen Motiv der Entzweiung führt erneut auf Ritter als philo-
sophischen Lehrer zurück. Denn das Entzweiungsmotiv ist ebenso eine 
Denkfigur, mit welcher Ritter die Aufgabe der Geisteswissenschaften in der 
modernen Gesellschaft bestimmt. Ritter reflektierte als Hochschullehrer 
für das Fach Philosophie seine eigene berufliche Aufgabe im Zeichen des 
Hegelschen Entzweiungstheorems. Und aus der bisherigen Darstellung 
können die entsprechenden Konsequenzen kurzgefasst werden: 

Wenn man mit der „modernen Gesellschaft“ meint, dass es sich hier 
um eine industrielle Gesellschaft handelt, die in arbeitsteiligen Funktions-
strukturen den einzelnen Menschen lediglich als Naturwesen mit entspre-
chenden Bedürfnissen auffasst, kehrt in dieser Struktur erneut die ge-
schichtslose Bestimmung des Menschen wieder. Und diese funktionelle Re-
duktion des Menschen auf seine „Natur“ fordert die Gesellschaft heraus, ein 
Organ auszubilden, wodurch sich die andere Seite des Menschen, seine ge-
schichtlich-kulturelle Seite, frei zu einer besonderen Person entfalten kann. 
Ritter fasst seine Überlegungen dazu so zusammen: 

In dieser für die moderne Gesellschaft konstitutive und unaufhebbare 
Abstraktheit und Geschichtslosigkeit ist die Zugehörigkeit der Geis-
teswissenschaften zu ihr begründet. Sie werden auf ihrem Boden 
ausgebildet, weil die Gesellschaft notwendig eines Organs bedarf, 
das ihre Geschichtslosigkeit kompensiert und für sie die geschichtli-
che und geistige Welt des Menschen offen und gegenwärtig hält, die 
sie außer sich setzen muß. (Ritter 2018, 399) 

Die Geisteswissenschaften repräsentieren in der modernen Gesellschaft die 
Legitimität subjektiver Freiheit. Durch sie realisiert sich eine Gewährleis-
tung des Rechts der Besonderheit. Ritters Lehrtätigkeit konkretisiert dies 
für die akademische Philosophie: Als philosophischer Lehrer ist er Akteur 
bei der Ausformung desjenigen Organs, dessen die moderne Gesellschaft 
als Gegengewicht zur naturalistischen Reduktion bedarf. Seine Erneuerung 
praktischer Philosophie gilt daher der Organisation von Bildungsangeboten 



Matthias Hofmann 
 

 

19 

und -einrichtungen, die einer gehaltvollen Subjektivität und der freien Per-
sönlichkeitsentfaltung verpflichtet sind. Und dazu gehört die oben darge-
legte Zweipoligkeit von historischer und systematischer Philosophie. Denn 
eine rein systematisch-philosophische Bildung würde die Philosophie in die 
Entfremdung von der Geschichte treiben, und ohne die relativierenden Ef-
fekte eines historischen Sinns läuft das gegenwärtige Denken wohl auch Ge-
fahr, sich selbst zu verabsolutieren. Aber eine systematische Philosophie, 
die auf einer aufmerksamen Wahrnehmung philosophischer Traditionen 
fußt, weiß um ihre eigene geschichtliche Relativität, kann im Rückgriff auf 
eine Fülle von Gehalten ihr Profil schärfen und in Ansehung der Diversität 
der Philosophiegeschichte auch eine Pluralität von Positionen fördern. Die 
historisch-systematische Zweipoligkeit von Ritters Lehrtätigkeit ist in the-
oretischer Hinsicht auf Hegels Theorie der Entzweiung der modernen Ge-
sellschaft gegründet und in praktischer Hinsicht ein engagierter Ausdruck 
einer Entfremdungsverweigerung. 

4 Dialektik der Entzweiung: Ritters Philosophie der Freiheit 
und ihr gesellschaftspolitisches Potenzial 

Die Interpretation von Hegels Gedanke eines Rechts der Besonderheit, das 
sich in einer Dialektik der Entzweiung positiv Geltung verschafft, profiliert 
Ritters Modernebewusstseins. Seine Pointe besteht in der Vermittlung von 
Geschichte und Gegenwart, von Herkunft und Zukunft und darüber hinaus 
von Individuum und Gesellschaft. 

In dieser Hinsicht formuliert Ritter mit seiner Entzweiungsdialektik 
auf der einen Seite eine Alternative zu Heideggers Eigentlichkeitsdenken 
(vgl. Heidegger 1927). Dieses Denken tendiert zu einem Verständnis von 
Autonomie, das die Gesellschaft zugunsten der individuellen Existenz 
preisgibt. Ein Eigentliches tritt als Ekstase aus sich selbst hervor; eine Be-
sonderheit hingegen bringt sich als Besonderheit am Allgemeinen zur Gel-
tung und braucht hierfür notwendig das Allgemeine. Auf der anderen Seite 
formuliert Ritter mit seiner Dialektik der Entzweiung auch eine Alternative 
zum dialektischen Denken der Frankfurter Schule (vgl. Adorno 1951). Die 
am Recht der Besonderheit entstehende Entzweiung von Individuum und 
Gesellschaft ist eine nicht zwingend negative Dialektik. Sie besitzt zwar das 
Gefahrenpotenzial, in Entfremdung umzuschlagen. Doch im Hang zur Ent-
fremdung ist sie zugleich wirkliche Freiheit. Diese positiv gewendete und 
eben nicht zwingend entfremdende Entzweiung von Individuum und Ge-
sellschaft im Recht der Besonderheit verlangt allerdings auf der Ebene der 
Allgemeinheit nach Gestaltung und Pflege von solchen Institutionen, die 
das Recht auf freie Entfaltung der Persönlichkeit garantieren und schützen. 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

In diesem Sinne ist Ritters Philosophie politisch, weil sie sich mit Nach-
druck einer gehaltvollen Idee der Freiheit verpflichtet weiß und diese ver-
mittelt. Dieses affirmative Freiheitsdenken macht sie zugleich progressiv. 
Und ihr inhaltliches Profil schöpft sie aus einer Hermeneutik der geschicht-
lich gewordenen Gegenwart. 

Um das politische Potenzial von Ritters Philosophie abschließend 
noch zu illustrieren, soll an dieser Stelle der Hinweis genügen, dass die De-
mokratietheorie im bereits erwähnten Böckenförde-Diktum auf Ritters He-
gel-Interpretation des Entzweiungsmotivs aufbaut.9 Böckenförde verweist 
explizit auf „jene Entzweiung […], aus der sich die staatliche Freiheit kon-
stituiert“ (Böckenförde 2016, 113). Der freiheitliche Staat lebt von solchen 
Voraussetzungen, die einer Subjektivität anheimgestellt sind, welche die 
Gestaltung des Gemeinwesens als ihre eigene Aufgabe begreift. Der Staat 
kann diese Voraussetzungen aber genau deshalb nicht garantieren, weil 
ihm in der Idee der Freiheit die Verfügung über die freie Subjektivität ent-
zogen ist. Dies ist für den Staat zugleich auch „das große Wagnis, das er um 
der Freiheit willen eingegangen ist“ (ebd., 112). Die Entzweiung von Staat 
und Rechtssubjekt ist politische Freiheit und gerät in Entfremdungen, 
wenn ihre Dialektik durch Autokratie in die eine oder andere Richtung auf-
gelöst wird. Für eine solche Auflösung zahlt man keinen geringeren Preis 
als die Freiheit selbst.10 

Es wurde immer wieder darauf verwiesen, dass „Ritter […] keine 
Schule im engeren Sinne gebildet“ hat (Dierse 1992, 248). Es gab keine 
Doktrin, kein System und auch kein Dogma, auf das Ritter verpflichtete. In 
diesem sehr engen Sinne hatte Ritter weder Schüler noch Erben. Wenn man 
dabei bleibt, wie Ritter selbst seinen engeren Kreis nannte, dann hatte er 
vielmehr „Kollegen“, mit denen er sich in seinem Collegium Philosophicum 
dafür traf, die eigene Zeit – die moderne Gegenwart – im dialektischen Ge-
danken der positiven Entzweiung zu erfassen. 

 
9 Ausführliche Darstellungen zum politischen Potential von Ritters Philosophie der 
Entzweiung bieten Hacke (2008; 2017) sowie die Arbeit von Martin Ingenfeld 
(2016), die in ihrem Titel die Entzweiungsthematik – m. E. sachgemäß – sogar bis 
in die Extreme zieht: Fortschritt und Verfall. 

10 Zur Interpretationen des Böckenförde-Diktums vgl. auch Ingenfeld (2016), 368–
379 und Dreier (2018), 188–213. 



Matthias Hofmann 
 

 

21 

Literatur 

Adorno, Theodor W. 1951. Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Le-
ben. 1. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang et al. 1965. Collegium Philosophicum. Studien. 
Joachim Ritter zum 60. Geburtstag. 1. Auflage. Basel/Stuttgart: Schwabe. 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang. 2016. „Die Entstehung des Staates als Vorgang der 
Säkularisation“. In Ders. Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, 
Staatstheorie und Verfassungsgeschichte. Erweiterte Ausgabe. 6. Auflage, 92–
114. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Dierse, Ulrich. 1992. „Joachim Ritter und seine Schüler“. In Philosophie im 20. 
Jahrhundert. Band 1. Phänomenologie, Hermeneutik, Existenzphilosophie und 
Kritische Theorie, herausgegeben von Anton Hügli und Paul Lübcke. 1. Auflage, 
237–278. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 

Dreier, Horst. 2018. Staat ohne Gott. Religion in der säkularen Moderne. 1. Auf-
lage. München: C.H. Beck. 

Gründer, Karlfried. 2004. „Ritters hermeneutische Philosophie“. In Joachim Ritter 
zum Gedenken, herausgegeben von Ulrich Dierse. 1. Auflage, 59–66. Stuttgart: 
Steiner. 

Hacke, Jens. 2008. Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Be-
gründung der Bundesrepublik. 2. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht. 

Hacke, Jens. 2017. „‚Entzweiung ist Versöhnung‘. Die Ritter-Schule in der politi-
schen Philosophie der Bundesrepublik“. In Entzweite Moderne. Zur Aktualität 
Joachim Ritters und seiner Schüler, herausgegeben von Mark Schweda und Ul-
rich von Bülow. 1. Auflage, 19–39. Göttingen: Wallstein. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2009 [1821]. Grundlinien der Philosophie des 
Rechts. Gesammelte Werke 14.1, herausgegeben von Klaus Grotsch und Elisa-
beth Weisser-Lohmann. 1. Auflage. Hamburg: Meiner. 

Heidegger, Martin. 1927. Sein und Zeit. 1. Auflage. Halle an der Saale: Niemeyer. 

Henning, Christoph. 2017. „Aristotelismus von links. Joachim Ritters Marxlektüren 
und ihre Bedeutung für sein weiteres Werk“. In Entzweite Moderne. Zur Aktu-
alität Joachim Ritters und seiner Schüler, herausgegeben von Mark Schweda 
und Ulrich von Bülow. 1. Auflage, 91–113. Göttingen: Wallstein. 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

Hofmann, Matthias. 2021. „Vorlesungen des Typs ‚Leben Jesu‘ zwischen 1778 und 
1834. Ein Verzeichnis zur Kontextualisierung von Schleiermachers Vorlesungen 
über das Leben Jesu“. Zeitschrift für neuere Theologiegeschichte / Journal for 
the History of Modern Theology 28: 82–105. https://doi.org/10.1515/znth-
2021-0004. 

Ingenfeld, Martin. 2016. Fortschritt und Verfall. Zur Diskussion von Religion und 
Moderne im Ausgang von Joachim Ritter. 1. Auflage. Köln: Modern Academic 
Publishing. 

Jaeschke, Walter, und Arndt, Andreas. 2012. Die Klassische Deutsche Philosophie 
nach Kant. Systeme der reinen Vernunft und ihre Kritik 1785–1845. 1. Auflage. 
München: C.H. Beck. 

Kranz, Margarita. 2017. „Der ‚Große Ritter‘. Joachim Ritter und das ‚Historische 
Wörterbuch der Philosophie‘“. In Entzweite Moderne. Zur Aktualität Joachim 
Ritters und seiner Schüler, herausgegeben von Mark Schweda und Ulrich von 
Bülow. 1. Auflage, 354–377. Göttingen: Wallstein. 

Kranz, Margarita. 2020. „Joachim Ritter in Münster“. In Pietät und Weltbezug. 
Universitätsphilosophie in Münster, herausgegeben von Reinhold Schmücker 
und Johannes Müller-Salo. 1. Auflage, 159–187. Münster: Brill|mentis. 

Lübbe, Hermann. 1978. „Laudatio“. In Gedenkschrift Joachim Ritter, herausgege-
ben von der Gesellschaft zur Förderung der Westfälischen Wilhelms-Universi-
tät. 1. Auflage, 14–20. Münster: Aschendorff. 

Lübbe, Hermann. 2004. „Ritters Philosophie im akademischen Kontext der zweiten 
deutschen Demokratie“. In Joachim Ritter zum Gedenken, herausgegeben von 
Ulrich Dierse. 1. Auflage, 89–109. Stuttgart: Steiner. 

Lübbe, Hermann. 2010. Hermann Lübbe im Gespräch. 1. Auflage. Paderborn: Fink. 

Marquard, Odo. 1981. „Abschied vom Prinzipiellen. Auch eine autobiographische 
Einleitung“. In Ders. Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien. 1. 
Auflage, 3–22. Stuttgart: Reclam. 

Marquard, Odo. 1997. Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Aufsätze. 4. 
Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Marquard, Odo. 2004. „Eine Philosophie der Bürgerlichkeit. Joachim Ritters Her-
meneutik der positivierten Entzweiung“. In Ders. Individuum und Gewaltentei-
lung. Philosophische Studien. 1. Auflage, 159–165. Stuttgart: Reclam. 



Matthias Hofmann 
 

 

23 

Marx, Karl. 2011 [1845]. „Marx über Feuerbach“. Karl Marx Friedrich Engels Ge-
samtausgabe I/30, bearbeitet von Renate Merkel-Melis. 1. Auflage, 792–796. 
Berlin: Dietz. 

Oexle, Otto Gerhard 1996. Geschichtswissenschaft im Zeichen des Historismus. 
Studien zur Problemgeschichte der Moderne. 1. Auflage. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht. 

Ottmann, Henning. 2007. „Joachim Ritter“. In Philosophie der Gegenwart in Ein-
zeldarstellungen, herausgegeben von Julian Nida-Rümelin und Elif Özem. 3. 
Auflage, 559–565. Stuttgart: Kröner. 

Ottmann, Henning. 2017. „Entzweiung und Versöhnung. Zum Hegelianismus der 
Ritter-Schule“. In Entzweite Moderne. Zur Aktualität Joachim Ritters und sei-
ner Schüler, herausgegeben von Mark Schweda und Ulrich von Bülow. 1. Auf-
lage, 40–49. Göttingen: Wallstein. 

Ritter, Joachim. 1972. [Art.] „Entzweiung, entzweien“. Historisches Wörterbuch 
der Philosophie 2, 565–572. 

Ritter, Joachim. 2010. Vorlesungen zur Philosophischen Ästhetik, herausgegeben 
von Ulrich von Bülow und Mark Schweda. 1. Auflage. Göttingen: Wallstein. 

Ritter, Joachim. 2018. Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel. 
Erweiterte Neuausgabe. Mit einem Nachwort von Odo Marquard. 2. Auflage. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Scholtz, Gunter. 1991. Zwischen Wissenschaftsanspruch und Orientierungsbedürf-
nis. Zu Grundlage und Wandel der Geisteswissenschaften. 1. Auflage. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Scholtz, Gunter. 2004. „Joachim Ritter als Linkshegelianer“. In Joachim Ritter zum 
Gedenken, herausgegeben von Ulrich Dierse. 1. Auflage, 147–161. Stuttgart: Stei-
ner. 

Schweda, Mark. 2013. Entzweiung und Kompensation. Joachim Ritters philosophi-
sche Theorie der modernen Welt. 1. Auflage. Freiburg im Breisgau/München: 
Alber. 

Schweda, Mark. 2015. Joachim Ritter und die Ritter-Schule zur Einführung. 1. Auf-
lage. Hamburg: Junius. 

Spaemann, Robert. 1959. „Philosophie zwischen Metaphysik und Geschichte. Phi-
losophische Strömungen im heutigen Deutschland“. Neue Zeitschrift für Syste-
matische Theologie und Religionsphilosophie 1 (2): 290–313. 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

Spaemann, Robert. 2003. „Das Natürliche ist nicht das Naturwüchsige. Denker der 
Entzweiung: Zum 100. Geburtstag des Philosophen Joachim Ritter“. Frankfur-
ter Allgemeine Zeitung vom 03. April. 

Später, Jörg. 2024. Adornos Erben. Eine Geschichte aus der Bundesrepublik. 1. 
Auflage. Berlin: Surhkamp. 

Troeltsch, Ernst. 2008 [1922]. Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: 
Das logische Problem der Geschichtsphilosophie. Kritische Gesamtausgabe 
16.1–2, herausgegeben von Friedrich Wilhelm Graf. 1. Auflage. Berlin/New 
York: De Gruyter. 

Anhang 

Ritters Lehrveranstaltungen und Publikationen in Münster 

Quellen 

Verzeichnis der Vorlesungen / Westfälische Landesuniversität Münster (Westf.). 
Universitäts- und Landesbibliothek Münster: https://nbn-resol-
ving.org/urn:nbn:de:hbz:6:1-14749. Fundort: Universitätsarchiv Münster, Sig-
natur: U MS 26. 

Personal- und Vorlesungsverzeichnis / Westfälische Wilhelms-Universität Müns-
ter. Universitäts- und Landesbibliothek Münster: https://nbn-resol-
ving.org/urn:nbn:de:hbz:6:1-14754. Fundort: Universitätsarchiv Münster, Sig-
natur: U MS 26. 

Legende und editorische Zeichen 

* unentgeltlich 
† Zulassung nur mit Genehmigung des Dozenten 
[kursiv] Einfügung des Editors 

Semester 
Lfd. Nr. 

Tage: Uhrzeit Titel der Lehrveranstaltung 
(Seite im Vorlesungsverzeichnis) 

WS 46/47   

1 Do, Fr: 12–13 Probleme der modernen Philosophie (18) 
2 Mi: 16–18 Philosophisches Seminar: Übung zu Kant 

und Newman (18) 



Matthias Hofmann 
 

 

25 

SS 47   

3 Di, Mi: 8–9 Platon (33) 
4 Mi: 16–18 Philosophisches Proseminar: Anleitung zur 

Interpretation ausgewählter philosophi-
scher Texte (33) 

5 Mi: 18–19:30 † Philosophisches Seminar: Übung zu 
Husserl: „Logische Untersuchungen“, mit 
besonderer Berücksichtigung des Bewußt-
seinsproblems (33) 

WS 47/48   

6 Di, Mi: 8–9 Platon II: Interpretationen aus den Spätdia-
logen (34) 

7 Do, Fr: 8–9 Philosophische Ästhetik (34) 
8 Sa: 9–11 Seminar: Übungen zur Philosophie des 17. 

und 18. Jahrhunderts (34) 
9 Mi: 18–19:30 † Oberseminar: Ontologie der Gegenwart 

(34) 

SS 48   

10 Di, Do, Fr: 8–9 Kant und das philosophische Problem des 
deutschen Idealismus (36) 

11 Sa: 8–10 Seminar: Übungen zu Kant, Prolegomena 
(36) 

12 Fr: 17:30–19 Colloquium Philosophicum: Kant, Kritik der 
Urteilskraft (36) 

WS 48/49   

13 Di, Mi, Fr: 8–8:45 Philosophie im 19. und 20. Jahrhundert 
(41) 

14 Sa: 9–10:30 Philosophisches Seminar: Übungen zur Phi-
losophie im 19. und 20. Jahrhundert (41) 

15 Fr: 16:30–18 † Collegium Philosophicum: Besprechung 
philosophischer Neuerscheinungen (42) 

SS 49   

16 Di, Mi: 8–9 Die Philosophie der Existenz und der Exis-
tenzialismus (45) 

17 Fr: 7–8 Philosophische Interpretation ausgewählter 
Aristotelischer Texte (45) 

18 Sa: 9:15–10:45 * Seminar: Übung zur Existenzphilosophie 
(45) 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

19 – *† Collegium Philosophicum: Hegels 
Rechtsphilosophie (nur nach vorheriger An-
meldung) (45) 

WS 49/50   

20 Di, Mi, Fr: 8–9 Geschichtsphilosophie (46) 
21 Sa: 8–9 Philosophische Interpretation ausgewählter 

Aristotelischer Texte II (46) 
22 Sa: 9–11 Seminar: Übungen zur Geschichtsphiloso-

phie (47) 
23 Fr: 18–19:30 *† Collegium Philosophicum: Hegels 

Rechtsphilosophie (Forts.), (nur nach vor-
heriger persönlicher Anmeldung) (47) 

SS 50   

24 Mi: 18–20, 
14-tägig 

[Evangelisch-Theologische Fakultät] Ein-
führung in das philosophische Denken (Col-
loquium für Volltheologen, 5.–9. Semester) 
(7) 

25 Di, Mi, Fr: 8–9 Die Philosophie der „Vorsokratiker“ (24) 
26 Sa: 8–8:45 Philosophische Interpretation ausgewählter 

Aristotelischer Texte II: Die Lehre vom 
sinnlichen Sein (Met. L. XII) (24) 

27 Sa: 9–11 Seminar: Übungen zur Philosophie der 
„Vorsokratiker“ (25) 

28 Fr: 18–19:30 †* Collegium Philosophicum: Übungen zur 
Ethik des Aristoteles (nur nach vorheriger 
persönlicher Anmeldung) (25) 

WS 50/51   

29 Mi: 18–20, 
14-tägig 

[Evangelisch-Theologische Fakultät] Ein-
führung in das philosophische Denken (Col-
loquium für Volltheologen, 5.–9. Semester) 
(49) 

30 Do, Fr, Sa: 8–9 Metaphysische Grundlegung der Ethik: die 
platonische und aristotelische Ethik (65) 

31 Sa: 9–11 Seminar: Kant, Prolegomena (65) 
32 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Kants Kritik 

der reinen Vernunft (65) 
33 Di: 14:30–16 Proseminar: Übungen zu Descartes (Dis-

cours de la méthode, Meditationes de prima 
philosophia) [mit Otto Most und Gerda 
Freiin von Bredow] (66) 



Matthias Hofmann 
 

 

27 

SS 51   

34 Di: 19–20:30, 
14-tägig 

[Evangelisch-Theologische Fakultät] Philo-
sophisches Kolloquium für Volltheologen: 
Zur philosophischen Lehre von der Wahr-
heit (45) 

35 Di, Mi, Fr: 8–9 Ästhetik (66) 
36 Sa: 9–11 Seminar: Übungen zur Ästhetik (66) 
37 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Kants Kritik 

der reinen Vernunft II (eine Zulassung 
neuer Mitglieder ist nicht möglich) (66) 

38 Fr: 16–18 Proseminar: Übungen zu Nicolai Hart-
manns Ethik [mit Otto Most und Gerda 
Freiin von Bredow] (66) 

WS 51/52   

39 Di, Mi, Fr: 8–9 Philosophische Ästhetik: Die moderne 
Kunst (71) 

40 Sa: 9–11 Seminar: Platons Lehre vom Schönen und 
der Dichtung (71) 

41 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Kants Kritik 
der reinen Vernunft (III) (71) 

42 Do: 19–20:30 Übungen zur Geschichte der Naturphiloso-
phie: Aristoteles’ Schrift von der Seele (ins-
besondere für Biologen) (71, 90) 

43 Mo: 10–12 Proseminar: Übungen zu Kants Ethik [mit 
Otto Most und Gerda Freiin von Bredow] 
(72) 

SS 52   

44 Di, Fr: 8–9 Einleitung in die Philosophie: Interpretatio-
nen zur Selbstbestimmung der Philosophie 
(76) 

45 Di: 7–8 Philosophische Ästhetik III: Dichter und 
Schriftsteller (76) 

46 Sa: 9–11 Seminar: Interpretation von Texten zur 
Selbstbestimmung der Philosophie (76) 

47 Do: 18:30–20 †* Collegium Philosophicum: Die Metaphy-
sik des Aristoteles (76) 

48 Mo: 10–12 Proseminar: Philosophische Grundbegriffe 
[mit Otto Most und Gerda Freiin von Bre-
dow] (76) 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

WS 52/53   

49 Fr, Sa: 8–9 Interpretationen zur Geschichte der Gesell-
schaftsphilosophie (81) 

50 Di, Mi: 8–9 Philosophische Ästhetik III: Dichter und 
Schriftsteller (81) 

51 Sa: 9–11 Seminar: Übungen zur Gesellschaftsphilo-
sophie (81) 

52 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Die Metaphy-
sik des Aristoteles II (81) 

53 Mi: 14:30–16 Proseminar: Thomas, De ente et essentia 
[mit Otto Most und Gerda Freiin von Bre-
dow] (82) 

 
Publikation 1953: Die Lehre vom Ursprung und Sinn der Theorie 
bei Aristoteles (Ritter 2018, 9–33). 

SS 53 Ritter beurlaubt für Gastprofessur in Istanbul. 

WS 53/54 Ritter beurlaubt für Gastprofessur in Istanbul. 

 Publikation 1954: Aristoteles und die Vorsokratiker (Ritter 2018, 
34–56). 

SS 54 Ritter beurlaubt für Gastprofessur in Istanbul. 

WS 54/55 Ritter beurlaubt für Gastprofessur in Istanbul. 

SS 55   

54 Mo, Di: 9–10 
Sa: 8–9 

Gesellschaftsphilosophie (93) 

55 Mo: 10–12 Seminar: Grundbegriffe der Metaphysik 
(93) 

56 Fr: 20–22 †* Collegium Philosophicum: Heideggers 
Kritik der Metaphysik (93) 

57  * Kolloquium über formale Logik, 2stdg., 
nach Vereinbarung [mit Johann Hermes, 
Otto Most und Erich Hochstetter] (93) 

 Vortrag Oktober 1955: Europäisierung als europäisches Problem 
(Ritter 2018 [1956], 321–340). 



Matthias Hofmann 
 

 

29 

WS 55/56   

58 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9 

Hegel und die politischen Theorien des 19. 
Jahrh. (92) 

59 Mo: 10–12 Seminar: Übungen zur aristotelischen Ethik 
(mit Lektürekreisen) [mit Karlfried Grün-
der und Odo Marquard] (92) 

60 Fr: 20–22 †* Collegium Philosophicum: Hegels Logik 
(93) 

 Publikation 1956: Das bürgerliche Leben. Zur aristotelischen 
Theorie des Glücks (Ritter 2018, 57–105). 

SS 56   

61 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9 

Die Vorsokratiker und der Ursprung der 
klassischen Metaphysik (101) 

62 Mo: 10–12 Seminar: Zur Deutung der vorsokratischen 
Philosophie (Aristoteles, Diogenes Laertius, 
Hegel, Nietzsche, Heidegger) mit Lektüre-
kreis [mit Karlfried Gründer] (101) 

63 Mo: 18–20 Proseminar: Kants Prolegomena [mit Odo 
Marquard] (101) 

64 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Hegels Lo-
gik II (101) 

 
Vortrag im Juni 1956: Hegel und die Französische Revolution 
(Ritter 2018 [1957], 183–255). 

WS 56/57   

65 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9 

Gesellschaftsphilosophie im 19. Jahrhun-
dert (103) 

66 Mo: 10–12 Seminar: Übungen zur Gesellschaftsphilo-
sophie (103) 

67 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Das Problem 
der Dialektik (Hegels Logik III) (103) 

68 Di: 18–20 Proseminar: Einführung in die Sprachphilo-
sophie J. G. Hamanns [mit Karlfried Grün-
der] (103) 

SS 57   

69 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9 

Historie, Geschichte, Geschichtlichkeit. In-
terpretationen zum philosophischen Prob-
lem der Geschichte (109) 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

70 Mo: 10–12 Seminar: Übungen zur Geschichtsphiloso-
phie (109) 

71 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Der philoso-
phische Positivismus (109) 

72 Do: 20 †* Lesekreis: Besprechung philosophischer 
Neuerscheinungen (nur für Mitglieder des 
Collegium Philosophicum) (109) 

73 Di: 16–18, 
14-tägig 

†* Colloquium über Probleme der formalen 
Logik […] nach Vereinbarung [mit Johann 
Hermes, Otto Most und Erich Hochstetter] 
(110, 137) 

WS 57/58   

74 Mo, Di: 9–10 Geschichtsphilosophie (109) 
75 Mo: 10–12 Seminar: Kant, Kritik der reinen Vernunft 

(109) 
76 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Der philoso-

phische Positivismus II (109) 
77 Do: 20 †* Lesekreis: Besprechung philosophischer 

Neuerscheinungen (nur für Mitglieder des 
Collegium Philosophicum) (109) 

SS 58   

78 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9 

Metaphysik und Wissenschaft (Interpretati-
onen zu Kants „Kritik der reinen Vernunft“) 
(107) 

79 Mo: 10–12 Seminar: Übungen zur Deutungsgeschichte 
der kantischen Philosophie (107) 

80 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Sören Kier-
kegaard (107) 

81 Do: 20 †* Lesekreis: Besprechung philosophischer 
Neuerscheinungen (nur für Mitglieder des 
Collegium Philosophicum) (107) 

WS 58/59   

82 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9 

Griechische Philosophie (107) 

83 Mo: 10–12 Seminar: Zur Grundlegung der Ethik bei 
Aristoteles (107) 

84 Fr: 18–20 †* Collegium Philosophicum: Die Rechts-
philosophie der Gegenwart (107) 

85 Do: 20 †* Lesekreis: Besprechung philosophischer 
Neuerscheinungen (107) 



Matthias Hofmann 
 

 

31 

SS 59   

86 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9  

Rechtsphilosophie und Ethik im Zeitalter 
der Französischen Revolution (115) 

87 Mo: 10–12 Seminar: Besprechung ausgewählter Texte 
zur Grundlegung der Ethik in der Philoso-
phie Kants und Hegels (115) 

88 Fr: 20 †* Collegium Philosophicum: Probleme der 
Rechtsphilosophie (115) 

89 Do: 20 †* Lesekreis: Besprechung philosophischer 
Neuerscheinungen (115) 

WS 59/60   

90 Mo, Di: 9–10 Staat und Gesellschaft in der Philosophie 
des deutschen Idealismus (119) 

91 Mo: 10–12 Seminar: Übungen zur Geschichte der 
Kant-Deutung (119) 

92 Fr: 20 †* Collegium Philosophicum: Kierkegaard 
(119) 

93 Do: 20 †* Lesekreis: Besprechung philosophischer 
Neuerscheinungen (nur für Mitglieder des 
Collegium Philosophicum) (119) 

94 – Kolloquium: Bolzano, Wissenschaftslehre, 
2stdg., nach Vereinbarung [mit Johann 
Hermes, Otto Most, Erich Hochstetter und 
Giesbert Hasenjaeger] (120, 147) 

SS 60   

95 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9 

Dichtung und Philosophie (121) 

96 Mo: 10–12 Seminar: Übungen zur Ästhetik (121) 
97 Do: 20 †* Lesekreis: Besprechung philosophischer 

Neuerscheinungen (nur für Mitglieder des 
Collegium Philosophicum) (121) 

98 Do: 18–20 Kolloquium: Bolzano, Wissenschaftslehre II 
[mit Johann Hermes, Otto Most, Friedrich 
Kaulbach, Erich Hochstetter, Giesbert Ha-
senjaeger und Hermann Lübbe] (122) 

 
Vortrag Oktober 1960: ‚Naturrecht‘ bei Aristoteles. Zum Problem 
einer Erneuerung des Naturrechts (Ritter 2018 [1963], 133–179). 

 
Publikation 1960: Die große Stadt (Ritter 2018, 341–354). 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

WS 60/61 Ritter beurlaubt. 

 Publikationen 1961: Person und Eigentum. Zu Hegels Rechtsphi-
losophie §§ 34–81 (Ritter 2018, 256–280); Subjektivität und in-
dustrielle Gesellschaft. Zu Hegels Theorie der Subjektivität (Rit-
ter 2018, 357–376). 

SS 61   

99 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9 

Hegel (135) 

100 Mo: 10–12 [Seminar] Übungen zur Begriffsgeschichte 
(136) 

101 Do: 20 †* Collegium Philosophicum: Besprechung 
philosophischer Neuerscheinungen (137) 

 Vortrag August 1961: Die Aufgabe der Geisteswissenschaften in 
der modernen Gesellschaft (Ritter 2018 [1963], 377–406). 

WS 61/62   

102 Mo, Di: 9–10 
Mi: 8–9 

Die Vorsokratiker (133) 

103 Mo: 10:30–12 [Seminar] Übungen zur Deutungsge-
schichte der Vorsokratiker (134) 

104 Do: 20 †* Collegium Philosophicum: Besprechung 
philosophischer Neuerscheinungen (135) 

SS 62   

105 Do: 18–19 
Fr: 17–19 

Einführung in die Ästhetik  (141) 

106 Di: 10:30–12 [Seminar] Übungen zur Ästhetik (142) 
107 Do: 20 †* Collegium Philosophicum: Besprechung 

philosophischer Neuerscheinungen (143) 
 

Rede zum Rektoratsantritt am 16. November 1962: Landschaft. 
Zur Funktion des Ästhetischen in der modernen Gesellschaft 
(Ritter 2018 [1963], 407–441). 

WS 62/63   

108 Do: 18–19 
Fr: 17–19 

Kunst und Gesellschaft (121, 145) 

109 Di: 10:30–12 [Seminar] Übungen zur philosophischen 
Theorie der Universität (146) 



Matthias Hofmann 
 

 

33 

110 Do: 20 †* Collegium Philosophicum: Besprechung 
philosophischer Neuerscheinungen (147) 

111 Do: 20, 
14-tägig 

Interpretation ausgewählter Stücke aus der 
„Physik“ des Aristoteles [mit Friedrich 
Kaulbach] (147) 

SS 63   

112 Mi: 8–10, 
14-tägig 

Interpretation ausgewählter Stücke aus der 
„Physik“ des Aristoteles [mit Friedrich 
Kaulbach] (151) 

113 Do: 20 †* Collegium Philosophicum: Besprechung 
philosophischer Neuerscheinungen (151) 

WS 63/64   

114 Fr: 17–19 Kunst und Gesellschaft (145) 
115 Di: 11–13 [Seminar] Übungen zum Problem der Frei-

heit (146) 
116 Do: 20 †* Collegium Philosophicum: Besprechung 

philosophischer Neuerscheinungen (147) 

SS 64   

117 Fr: 17–19 Recht, Moralität, Sittlichkeit (Hegels 
„Grundlinien der Philosophie des Rechts“) 
(151) 

118 Di: 11–13 [Seminar] Übungen zu Hegels „Grundlinien 
der Philosophie des Rechts“ (152) 

119 Do: 20 †* Collegium Philosophicum: Besprechung 
philosophischer Neuerscheinungen (153) 

WS 64/65   

120 Do: 17–19 Recht, Moralität, Sittlichkeit (Hegels 
„Grundlinien der Philosophie des 
Rechts“) II (149) 

121 Di: 11–13 [Seminar] Übungen zu Hegels „Grundlinien 
der Philosophie des Rechts“ II (150) 

122 Do: 20 †* Collegium Philosophicum: Besprechung 
philosophischer Neuerscheinungen (151) 

SS 65   

123 Do: 17–19 Grundbegriffe der Philosophie (157) 
124 Di: 11–13 [Seminar] Übungen zur philosophischen 

Politik (für Fortgeschrittene) (158) 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

125 Do: 20 †* Collegium Philosophicum: Besprechung 
philosophischer Neuerscheinungen (159) 

WS 65/66 Ritter beurlaubt. 

 
Publikation 1966: Moralität und Sittlichkeit. Zu Hegels Ausei-
nandersetzung mit der kantischen Ethik (Ritter 2018, 281–309). 

SS 66   

126 Di: 11–13 Einführung in die Philosophie (165) 
127 Do: 17–19 [Proseminar] Besprechung von Texten zum 

Begriff der Philosophie und des Philoso-
phen (166) 

128  †* Collegium Philosophicum: Besprechung 
philosophischer Neuerscheinungen, nach 
Vereinbarung (167) 

129 Do: 20, 
14-tägig 

[Kolloquium] †* Ästhetik zwischen Baum-
garten und Hegel (167) 

WS 66/67   

130 Di: 11–13 Vorsokratiker (167) 
131 Do: 17–19 [Seminar] Übungen zur platonischen und 

aristotelischen Ethik und Politik (168) 
132 Do: 20, 

14-tägig 
[Kolloquium] †* Ästhetik zwischen Baum-
garten und Hegel II (169) 

 Publikation 1967: ‚Politik‘ und ‚Ethik‘ in der praktischen Philoso-
phie des Aristoteles (Ritter 2018, 106–132). 

SS 67   

133 Di: 11–13 Praktische Philosophie: Ethik, Oekonomie, 
Politik (189) 

134 Do: 17–19 [Seminar] Übungen zur platonischen und 
aristotelischen Ethik (190) 

135 Do: 20 [Kolloquium] †* Ästhetik zwischen Baum-
garten und Hegel II (191) 

WS 67/68   

136 Di: 20, 
14-tägig 

†* Kolloquium: Zum Problem und zur Theo-
rie der Institution [mit Ernst-Joachim 
Mestmäcker, Johannes Baptist Metz, Die-
ter Nörr und Helmut Schelsky] (157, 166, 
190) 



Matthias Hofmann 
 

 

35 

137 Di: 11–13 Praktische Philosophie von Wolff zu Hegel 
(189) 

138 Do: 17–19 [Seminar] Übungen zur praktischen Philo-
sophie (190) 

 
Publikation 1968: Hegel und die Reformation (Ritter 2018, 310–
317). 

SS 68   

139 Di: 11–13 Interpretationen zur Geschichtsphilosophie 
(217) 

140 Do: 17–19 [Seminar] Interpretationen zur Geschichts-
philosophie (218) 

141  [Kolloquium] †* Besprechung philosophi-
scher Arbeiten und Neuerscheinungen nach 
Vereinbarung (218) 

WS 68/69   

142 Di: 11–13 Zur Begriffsgeschichte von ‚Philosophie‘ 
und ‚Philosoph‘ (217) 

143 Do: 17–19 [Seminar] Zur Begriffsgeschichte von ‚Phi-
losophie‘ und ‚Philosoph‘ (218) 

144  [Kolloquium] †* Besprechung philosophi-
scher Arbeiten nach Vereinbarung (219) 

Index zu Ritters Lehrveranstaltungen 

Bemerkung: Der Index gibt zu jedem Schlagwort die laufenden Nummern der Ver-
anstaltungstitel an. Die Schlagworte werden nach der Anzahl der Häufigkeit ihrer 
Zuordnungen (Zahl in Klammern) absteigend aufgelistet. 

A Zur historischen Philosophie: Philosophen und Epochen 

Philosophie der Antike 

(14) Aristoteles 17, 21, 26, 28, 30, 
42, 47, 59, 62, 83, 111, 112, 
131, 134 

(6) Platon 3, 6, 30, 40, 131, 134 
(6) Vorsokratiker 25, 27, 61, 102, 

103, 130 
(1) Diogenes Laertius 62 
(1) Griechische Philosophie 82 

Philosophie des Mittelalters 

(1) Thomas von Aquin 53 

Philosophie der Aufklärung 

(16) Kant 2, 10, 11, 12, 31, 32, 37, 
41, 43, 52, 63, 75, 78, 79, 87, 
91 

(3)  Ästhetik 129, 132, 135 
(3) Baumgarten 129, 132, 135 



Moderne Philosophie als Dialektik der Entzweiung  
 

 

36 

(1) Descartes 33 
(1) Ethik 86 
(1) Hamann 68 
(1) Rechtsphilosophie 86 
(1) Überblick 8 
(1) Wolff 137 

Philosophie der Moderne 

(17) Hegel 19, 23, 58, 60, 62, 64, 
67, 87, 99, 117, 118, 120, 121, 
129, 132, 135, 137 

(3) Überblick 1, 13, 14 
(2) Bolzano 94, 98 
(2) Deutscher Idealismus 10, 90 
(2) Gesellschaftsphilosophie 65, 

66 
(2) Positivismus 71, 76 

(1) Ästhetik 39 
(1) Husserl 5 
(1) Kierkegaard 80, 92 
(1) Newman 2 
(1) Nietzsche 62 

Philosophie der Gegenwart 

(20) Neuerscheinungen 15, 72, 77, 
81, 85, 89, 93, 97, 101, 104, 
107, 110, 113, 116, 119, 122, 
125, 128, 141, 144 

(2) Existenzialismus 16, 18 
(2) Heidegger 56, 62 
(1) Hartmann 38 
(1) Ontologie 9 
(1) Rechtsphilosophie 84 

B Zur systematischen Philosophie: Disziplinen und Themen 

Hermeneutik 

(18) Interpretation/Deutung 4, 6, 
17, 21, 26, 44, 46, 49, 62, 69, 
78, 79, 91, 103, 111, 112, 139, 
140 

(6) Philosophie 44, 46, 126, 127, 
142, 143 

(3) Grundbegriffe 48, 55, 123 
(2) Denken 24, 29 

Theoretische Philosophie 

(16) Metaphysik, neuzeitliche 9, 
11, 31, 32, 33, 37, 41, 52, 55, 
56, 60, 63, 64, 67, 75, 78 

(5) Metaphysik, klassische 26, 
47, 53, 55, 61 

(4) Logik/Wissenschaftstheorie 
5, 57, 73, 94, 98 

(3) Naturphilosophie 42, 111, 112 
(1) Wahrheitstheorie 34 

Praktische Philosophie 

(10) Ethik 28, 30, 38, 43, 59, 83, 
86, 87, 131, 134 

(10) Rechtsphilosophie 19, 23, 84, 
86, 88, 90, 117, 118, 120, 121 

(5) Gesellschaftsphilosophie 49, 
51, 54, 108, 114 

(3) Allgemein 133, 137, 138 
(3) Politische Theorie 58, 124, 

131 
(1) Freiheitstheorie 115 
(1) Institutionentheorie 136 
(1) Universitätstheorie 109 

Weitere 

(16) Ästhetik 7, 12, 35, 36, 39, 40, 
45, 50, 95, 96, 105, 106, 108, 
114, 129, 132 



Matthias Hofmann 
 

 

181 

(9) Geschichtsphilosophie 20, 
22, 65, 66, 69, 70, 74, 139, 
140 

(3) Begriffsgeschichte 100, 142, 
143 

(2) Existenzphilosophie 16, 18 
(2) Positivismus 71, 76 
(1) Idealismus 10 
(1) Sprachphilosophie 68 

 




	Modern philosophy as a dialectic of divisiveness. On Joachim Ritter’s impact as a philosophical teacher (With a list of his courses in Münster)
	1 Wenn Philosophen politisch werden: Die Bundesrepublik und ihre Philosophenschulen
	2 Irreduzible Zweipoligkeit von historischer und systematischer Philosophie: Ritter als philosophischer Lehrer
	2.1 Autobiografische Notizen von Ritter-Schülern
	2.2 Ritters Gestaltung seiner Lehrtätigkeit in Münster

	3 Im Geist der Entzweiung: Ritters Erneuerung praktischer Philosophie
	4 Dialektik der Entzweiung: Ritters Philosophie der Freiheit und ihr gesellschaftspolitisches Potenzial
	Literatur
	Anhang
	Ritters Lehrveranstaltungen und Publikationen in Münster
	Index zu Ritters Lehrveranstaltungen

	Leere Seite

