Zeitschrift fiir Praktische Philosophie
Band 12, Heft 2, 2025, S. 515-536
www.praktische-philosophie.org
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.19

Lassen sich epistemische Tugenden als eine
Art ethische Tugenden verstehen? — Eine Kla-
rung ausgehend von Thomas von Aquin

Can epistemic virtues be understood as a kind of ethical virtue?
— A clarification starting from Thomas Aquinas

JENS KERTSCHER, DARMSTADT

Zusammenfassung: In diesem Beitrag geht es um die Frage, wie eine ,intellektuelle
Ethik aussehen miisste, in der der Begriff der Tugend eine zentrale Rolle spielt.
Unter Tugendepistemolog:innen, die so einen Ansatz verfolgen, gibt es die Tendenz,
epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden zu verstehen, so zum Bei-
spiel Linda Zagzebski. Da diese Tugendarten in vielen alltaglichen Zuschreibungs-
praktiken oftmals nicht trennscharf unterschieden werden, scheint einiges fiir diese
Auffassung zu sprechen. Andererseits sind Tugendbegriffe normativ-deskriptive
Beschreibungsformen. Eine addquate normative Beschreibung ist aber schwerlich
moglich, wenn man die verschiedenen Tugenden nicht genauer spezifizieren kann.
Dafiir werden Kriterien bendtigt. Ich verneine daher die Titelfrage und versuche,
die Unterscheidung zwischen ethischen und epistemischen Tugenden zu verteidi-
gen, indem ich die differenzierte Position des Thomas von Aquin, auf den sich auch
Zagzebski bezieht, vorstelle. Thomas bettet seine Konzeption allerdings in eine me-
taphysische Anthropologie ein, deren Grundannahme ist, dass Vernunft selbst ein
Wert ist, in dem sich das Wesen des Menschen verwirklicht. Als Ausblick stelle ich
knapp einige Uberlegungen zur Frage vor, unter welchen Bedingungen sich so ein
Ansatz verteidigen liefe.

Schlagworter: Tugendethik, Tugendepistemologie, epistemische Tugenden, ethi-
sche Tugenden, Thomas von Aquin

Abstract: This article deals with the question of what an ‘intellectual ethics’ would
look like in which the concept of virtue plays a central role. Among virtue epistemo-
logists who pursue such an approach, there is a tendency to understand epistemic
virtues as a kind of ethical virtue, as Linda Zagzebski does, for example. Since these

Alle Inhalte der Zeitschrift fiir Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative
Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz.



516 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

types of virtues are often not clearly distinguished in many everyday attribution
practices, there seems to be some support for this view. On the other hand, concepts
of virtue are thick concepts. However, an adequate normative description is difficult
if the various virtues cannot be specified more precisely. Criteria are needed for this.
I therefore reject the question posed in the title and attempt to defend the distinc-
tion between ethical and epistemic virtues by presenting the differentiated position
of Thomas Aquinas, to whom Zagzebski also refers. However, Aquinas embeds his
conception in a metaphysical anthropology whose basic assumption is that reason
itself is a value in which the essence of human beings is realised. As an outlook, I
briefly present some thoughts on the conditions under which such an approach
could be defended.

Keywords: Virtue ethics, virtue epistemology, ethical virtues, epistemic virtues,
Thomas Aquinas

1.

Neo-aristotelische Ansétze in der Tugendepistemologie zeichnen sich
dadurch aus, dass sie Verstandestugenden als epistemisch relevante Per-
sonlichkeitsmerkmale begreifen. Sie betonen den Zusammenhang zwi-
schen Tugenden, Handeln und Verantwortung. Dieser Ansatz ist also vo-
raussetzungsreicher als eine bloBe Kompetenztheorie, wonach epistemi-
sche Tugenden Fahigkeiten sind, die uns darin zuverlassig machen, Wis-
sen zu erlangen.! Die differenzierteste systematische Darstellung dieser
Position findet sich nach wie vor bei Linda Zagzebski.2 Sie argumentiert
fiir eine integrierte Konzeption der Tugenden, die Charaktertugenden und
Verstandestugenden umfasst und sich dabei an Aristoteles* Modell der
ethischen Tugenden orientiert. In Anlehnung an Greco & Turri (2011, 21)
habe ich diesen Ansatz eingangs als ,,neo-aristotelisch“ bezeichnet, da
Aristoteles bekanntlich beide Tugendarten trennt (vgl. EN I, 13, 1102a 32-

1 So exemplarisch Ernest Sosa, der gemaB seinem bescheideneren Ansatz die Er-
kenntnistheorie explizit von der Ethik abgrenzt (vgl. Sosa 2017, 149). Zur Unter-
scheidung von kompetenztheoretischen und charakterbasierten Tugendepistemo-
logien vgl. Sosa 2015: 36f. und 2017, 139. Er nimmt damit eine in der einschligigen
Literatur geldufige Unterscheidung zwischen reliabilistischen und responsibilisti-
schen Ansitzen auf. Wahrend Reliabilist:innen epistemische Tugenden als zuver-
lassig funktionierende Fahigkeiten auffassen, legen Responsibilist:innen den Ak-
zent auf den Charakter der epistemischen Akteur:innen. Vgl. dazu Baehr (2011, 8).
Im Folgenden schlieBe ich mich der Terminologie von Sosa an.

2Ein Vorlaufer ist Montmarquet 1993, vgl. jedoch neuerdings Pouivet 2020.



Jens Kertscher 517

1103a 10).3 Zagzebski hingegen begreift die Verstandestugenden als Teil-
menge der ethischen Tugenden (Zagzebski 1996, 139). Sie will damit zu-
gleich zeigen, dass unser geistiges Leben nicht nur einen epistemischen,
sondern auch einen moralischen Wert hat. Zagzebski kniipft aber nicht
nur an Aristoteles an, sondern auch an Thomas von Aquin, dessen Kon-
zeption sie allerdings aus dhnlichen Griinden verwirft wie diejenige des
Aristoteles. Aus ihrer Sicht haben sowohl Aristoteles als auch Thomas eine
Trennung beider Tugendarten vorgenommen, fiir die sich keine systema-
tisch iiberzeugenden Griinde finden lassen.4

Warum ist die Frage nach dem Zusammenhang von ethischen Tu-
genden und Verstandestugenden iiberhaupt eine relevante Frage? Mir
scheint es, unabhingig von der Frage, wie man Aristoteles oder Thomas
im Detail richtig verstehen soll, notwendig, an dem Gedanken festzuhal-
ten, dass sich diese Tugendarten nicht aufeinander reduzieren lassen.
Dass die reduktionistische These unbefriedigend ist, machen schon die
vielen Gegenbeispiele deutlich, die von Kritiker:innen vorgebracht wur-
den.5 Die Gegenbeispiele lassen es andererseits aber auch fraglich erschei-
nen, ob die Spezifikation der Tugenden nach der Unterscheidung ethisch-
epistemisch erfolgen muss.® Ich werde dagegen dafiir argumentieren, dass
sich systematische Griinde fiir die Unterscheidung zwischen ethischen
und epistemischen Tugenden angeben lassen.

Im Folgenden will ich Thomas‘ Auffassung iiber den Zusammen-
hang von ethischen Tugenden und Verstandestugenden gegen den reduk-
tionistischen Ansatz verteidigen. Das soll in erster Linie ausgehend von

3 Aristoteles’ Nikomachische Ethik zitiere ich fortan mit der Sigle EN gefolgt von
Buch, Kapitel und Seite nach der Bekker-Paginierung. Thomas von Aquins Summa
Theologica wird mit der Sigle STh zitiert gefolgt von der Angabe des Teils sowie der
Nummer der Frage (q.) und des Artikels (art.).

4 Zu Aristoteles vgl. Zagzebski 1996, 137-158, zu Thomas von Aquin vgl. ebd., 214-
219.

5 Vgl. die Diskussion bei Pouivet 2010, 5-8. Er hilt fest, dass die Verbindung von
ethischen und epistemischen Tugenden kontingent scheint (vgl. ebd., 5).

6 Vgl. dazu Roberts & Wood 2007, 80of. Zu dieser Thematik vgl. auch grundsitzlich
Beier 2021, die auf die Notwendigkeit einer Taxonomie der (intellektuellen) Tugen-
den aufmerksam gemacht hat. Ich gehe in diesem Beitrag allerdings nicht auf diese
Frage ein, da es mir um das Zusammenwirken der Tugendarten geht und darum zu
verstehen, inwiefern intellektuelle Tugenden und Laster sich in eine allgemeine mo-
ralische Bewertung einfiigen.



518 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

Linda Zagzebskis Kritik geschehen.” Man findet bei Thomas einen diffe-
renzierten Vorschlag zum Verhaltnis beider Tugendarten, der nach wie
vor iiberzeugen kann, nicht zuletzt deshalb, weil er es erlaubt, viele fiir
dieses Thema einschldgige Phinomene adaquat zu beschreiben. Es gibt
noch einen weiteren Grund, warum es sich lohnt, auf Thomas zuriickzu-
greifen: Obwohl er an der aristotelischen Trennung der Tugendarten fest-
halt, kann man auf der Grundlage seiner Lehre die These verteidigen, und
zwar sogar besser als es Zagzebski gelingt, wonach unser geistiges Leben
nicht nur einen epistemischen, sondern auch einen moralischen Wert
hat.8 Die Klarung des Zusammenhangs beider Tugendarten ist, so will ich
hier zeigen, die Voraussetzung dafiir, diese These sinnvoll verteidigen zu
konnen. Sinnvoll heift hier: Sie so zu vertreten, dass man sich mit seinen
Vorschldgen nicht auf phanomenologisch und psychologisch unplausible
Extrempositionen festlegen muss.

Ich gehe so vor, dass ich anhand von zwei besonders aussagekrafti-
gen Stellen aus Thomas® Summa Theologiae seine Konzeption des Zusam-
menhangs der Verstandes- und der Charaktertugenden und ihre Starken
darstelle (Abschnitt 3). Gegen Zagzebskis These, wonach Verstandestu-
genden eine Teilmenge der ethischen Tugenden sind, werde ich zeigen,
dass Thomas im Hinblick auf das Verhiltnis der beiden Tugendarten eine
mehrfach differenzierte Uberlappungsthese vertritt. Das wird dort beson-
ders deutlich, wo Thomas das Verhiltnis beider Tugendarten zur Klugheit
und die Tugend der Wissbegierde diskutiert (Abschnitt 4). Demnach gibt
es keine gleichbleibende Korrelation zwischen den Verstandestugenden
und den ethischen Tugenden sowie den damit verbundenen Bewertungs-
modi, sondern partielle Uberschneidungen, bei denen epistemische

7 Auch andere Autor:innen, auf die ich hier nur am Rande eingehen werde, haben
die aristotelisch-thomistische Trennungsthese kritisiert. Vgl. Roberts & Wood
2007, 69-83 und Dumler-Winckler 2018.

8 Zu Zagzebskis Aristoteles-Kritik vgl. Kertscher 2019 und Beier 2021, 158-164. Fiir
eine Auseinandersetzung mit Zagzebskis Thomas-Interpretation vgl. auch Colton
2016. Er diskutiert vier Typen von Einwinden, die nicht nur von Zagzebski, sondern
insbesondere auch von Roberts & Wood (2007) vorgebracht wurden. Colton zeigt,
dass keiner dieser Einwidnde einer Priifung an den Texten Thomas von Aquins
standhalt. Ich stimme mit den Ergebnissen von Colton iiberein, setze in meinem
Beitrag aber einen anderen Akzent, indem ich auf die Diskussion der Frage nach
dem moralischen Wert unseres geistigen Lebens abziele.



Jens Kertscher 519

Bewertungen mit der ethischen Bewertung einhergehen.9 Zum Schluss
gehe ich in Form eines Ausblicks auf die Implikationen der These vom
ethischen Wert unseres geistigen Lebens nach Thomas ein (Abschnitt 5).
Doch zunéchst schicke ich einige knappe Bemerkungen zu den Griinden
voran, die Zagzebski und andere dazu veranlassen, die aristotelisch-tho-
mistische Trennung der Tugendarten zu verwerfen (Abschnitt 2).

2.

Zagzebski fragt, ob sich die Trennung von Tugenden nach Bereichen,
namlich Erkenntnis und Handeln, nach aristotelischer Manier begriinden
lasst. Sie macht zurecht darauf aufmerksam, dass es sehr viele kausale und
begriffliche Zusammenhénge zwischen ethischen Tugenden und epistemi-
schen bzw. Verstandestugenden gibt, so dass ihre Trennung kiinstlich er-
scheint und damit also auch keinen systematischen Wert hat.° Ein Bei-
spiel fiir einen kausalen Zusammenhang wire: Man muss schon Demut
und Selbstachtung ausgebildet haben, um bestimmte Verstandestugenden
zu entwickeln (man wird dann vielleicht leichter fahig, Tugenden wie Of-
fenheit und Kritikfahigkeit auszubilden). Ein Beispiel fiir einen begriffli-
chen Zusammenhang wire dagegen: Zur Ausiibung von Ehrlichkeit gehort
auch ein sorgfiltiger Umgang mit Wahrheit. Der Ehrliche wird nicht ein-
fach nur sagen, was er fiir wahr hélt. Er wird auch in der Lage sein miis-
sen, seine Uberzeugungen zu rechtfertigen und im Licht von Griinden zu
verteidigen. Dazu braucht man Verstandestugenden. Thr volliges Fehlen
ist also schon aus begrifflichen Griinden mit der Ausiibung von Ehrlich-
keit unvereinbar. Ein weiterer Punkt ist, dass viele Tugenden sowohl in
ethischer also auch in epistemischer Form vorkommen: Mut ist dafiir ein

9 Pouivet 2010, 10f. unterscheidet ausgehend von Susan Haack fiinf unterschiedli-
che Optionen, um den Zusammenhang von ethischen und epistemischen Tugenden
zu fassen. Die ,Uberlappungsthese ist eine davon. Er schreibt sie ebenfalls Thomas
von Aquin zu, ohne das dann allerdings nédher zu erldutern. Fiir eine andere Taxo-
nomie und Diskussion des Zusammenhangs von ethischen und epistemischen Tu-
genden vgl. Baehr 2011, 206-222.

10Vgl. Zagzebski 1996, 158-165. Sie diskutiert dort noch weitere Verbindungen zwi-
schen den beiden Tugendarten, an denen ihr zu folge die Schwierigkeiten der aris-
totelisch-thomistischen Position (zumindest prima facie) deutlich werden.

11 Fiir diese Beispiele vgl. Zagzebski 1996, 158f.



520 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

gutes Beispiel.2 Um eine Tugendart kriteriell abzugrenzen, reicht es nicht,
das Attribut ,epistemisch“ hinzuzufiigen. Es gibt auerdem schwer ent-
scheidbare Grenzfille, wie die Tugend der ,Sorgfalt” — ist sie wesentlich
eine ethische oder eine epistemische Tugend?3 Auch die alltagssprachli-
che Zuschreibungspraxis fiir Tugendpriadikate scheint zu bestétigen, dass
es Zusammenhinge und Uberginge gibt, die es fraglich erscheinen lassen,
ob es angemessen ist, an einer strikten Trennung zwischen den Tugendar-
ten festzuhalten.

Aufgrund von solchen generellen Uberlegungen, die ihre spezifische
Kritik an den aristotelischen Unterscheidungsgriinden flankieren, pladiert
Zagzebski dafiir, Verstandestugenden als Teilmenge der ethischen Tugen-
den zu begreifen. 4 Die Explikation dieser These im Kontext ihrer allge-
meinen Tugenddefinition ist allerdings nicht ganz klar: denn einerseits
hilt sie daran fest, dass die Verstandestugenden als Teilmenge der ethi-
schen Tugenden aufgefasst werden sollten, andererseits legt ihre generelle
Definition der Tugenden und deren Erlduterung eine analoge Struktur
beider Tugendarten nahe, also gerade keine Reduktion der Verstandestu-
genden auf epistemische Tugenden.!5 Tugenden sind nach Zagzebskis: ,a
deep and enduring acquired excellence of a person, involving a character-
istic motivation to produce a certain desired end and a reliable success in
bringing about that end” (Zagzebski, 1996, 137) Diese Definition akzen-
tuiert die Aspekte des Handelns und der Motivation und gilt fiir alle Tu-
genden.

Thre Uberlegung ist nun, dass sich bei Verstandestugenden und
ethischen Tugenden die Bewertungsmodi unterscheiden, was man an den
unterschiedlichen motivationalen Grundlagen festmachen konne (vgl.

12 Dazu Roberts & Woods 2007, 76f. Andere Beispiele, die Zagzebski diskutiert, sind
Autonomie (1996, 159f.) oder Integritit (ebd., 162f.).

13 Sosa 2017, 145f. diskutiert die Tugend der Sorgfalt (conscientiousness) auch unter
dem Gesichtspunkt, ob sie eher eine charakterbasierte oder kompetenztheoretische
Interpretation erfordert.

14 Vgl. Zagzebski 1996, 139: ,[I]ntellectual virtues ought to be treated as a subset of
the moral virtues in the Aristotelian sense of the latter.“ Und ebd.: , Intellectual vir-
tues are best viewed as forms of moral virtues.“

15 Auf diese Spannung macht Pouivet 2010, 11 aufmerksam. Er verweist dabei auch
auf mehrere Stellen, an denen Zagzebski ausdriicklich von ,Analogie“ oder ,,Paral-
lele“ zwischen den Tugendarten spricht. Vgl. Zagzebski 1996, 162 und 142. Greco &
Turri 2012, 21f. schreiben Zagzebski eine Analogiethese zu.



Jens Kertscher 521

ebd., 166): So wie alle ethischen Tugenden von einer allgemeinen Motiva-
tion fiir das (moralisch) Gute her verstanden werden konnten, lieBen sich
die Verstandestugenden von einer allgemeinen Motivation fiir Wissen her
verstehen (ebd., 167f.). Demnach wire Mut eine Tugend, die eine Person
dazu motiviert, Risiken einzugehen, wenn etwas Wertvolles auf dem Spiel
steht, und sie darin zuverlassig erfolgreich macht (ebd., 165). Verstan-
destugenden motivieren Personen hingegen dazu, Wissen zu erwerben
und machen sie darin zuverlassig erfolgreich. Dementsprechend wire der
intellektuelle Mut vom ethischen Mut so zu unterscheiden, dass er eine
Tugend ist, die eine Person dazu motiviert, gegen Widerstinde an dem
festzuhalten, was sie fiir wahr hilt und darin auch zuverlassig erfolgreich
zu sein (so Greco & Turri 2021, 22). Die Spezifikation erfolgt mit anderen
Worten iiber das verfolgte Ziel. Nach dieser Darstellung Zagzebskis hitten
Verstandestugenden und ethische Tugenden also eine analoge Struktur;
sie lassen sich aber iiber die Ausrichtung auf das (moralisch) Gute oder
auf Wissen abgrenzen. Verstandestugenden konnen auf der Grundlage
von spezifischeren Motivationen identifiziert werden, die mit der allge-
meinen Motivation fiir Wissen zusammenhéngen. Zagzebski betont aber
zugleich, dass letztlich auch Wissen ein Gut sei — ,knowledge is a form of
good“ (ebd., 168) —, das als solches unter die moralischen Giiter subsu-
miert werden kann. So fiigt sie die im Kontext ihrer Tugenddefinition ein-
gefiihrte analoge Struktur zwischen den Tugendarten in ihre Reduktions-
these ein. Thre Behauptung, dass Wissen als ein (auBermoralisches) Gut
unter die moralischen Giiter subsumiert werden kann, reicht aber zweifel-
los nicht, um die Reduktionsthese zu begriinden. Im Gegenteil: diese Be-
merkung bestirkt eher den Verdacht, dass mit dieser These etwas nicht
stimmen kann.1¢

Wie im néchsten Abschnitt deutlich werden wird, hat Zagzebskis
Unterscheidung nach der Ausrichtung der Tugenden auf Wissen und Gu-
tes durchaus einen thomistischen Anstrich, allerdings scheint sie zu iiber-
sehen, dass die dhnlich lautende Unterscheidung nach Objekten der Tu-
genden (gut und wahr) bei Thomas von Aquin eine formale

16 Tm Kontext ihrer Diskussion der Rolle der Phronesis will Zagzebski die Phronesis
als intellektuelle Haupttugend ausweisen, so dass alles Denken als eine Form von
Handeln beschrieben werden kann. Vgl. Zagzebski 1996, 231: ,Thinking is itself a
form of acting” und weiter: , There is no special order between thinking and acting.“
Das iiberzeugt allerdings nur, wenn man die Begriffe des Denkens und Handelns
unspezifisch mit dem generischen Begriff der Tatigkeit identifiziert. Zur Phronesis
vgl. auch unten Abschnitt 4.



522 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

Unterscheidung ist und keine Unterscheidung nach inhaltlich bestimmten
Motivationsarten.

3.

Es gibt eine ganze Reihe von Stellen, an denen Thomas den Zusammen-
hang zwischen ethischen Tugenden und Verstandestugenden erlautert.
Ich werde mich in diesem Abschnitt darauf beschranken, zwei dieser Stel-
len zu kommentieren, da sich an ihnen Thomas* Position und ihre Impli-
kationen besonders gut verdeutlichen lassen.”

Wie Aristoteles unterscheidet Thomas die ethischen von den di-
anoetischen Tugenden der Art nach. Dass es sich dabei nicht nur um eine
analytische bzw. begriffliche, sondern eine sachliche Differenz handelt,
wird nicht zuletzt auch daran deutlich, dass Thomas die sie fundierende
Unterscheidung nach seelischen Vermdgen von Aristoteles iibernimmt.8
Da der Intellekt auf die Erkenntnis der Wahrheit ausgerichtet ist, sind
Verstandestugenden solche, die die Vernunft darin vollenden — so Aristo-
teles (EN VI, 2, 1139b 11-13) —, die Wahrheit zu treffen. Thomas fiihrt al-
lerdings gegeniiber Aristoteles einige Prazisierungen und Differenzierun-
gen ein. Man kann bei ihm zwei Argumentationslinien zur Verhéltnisbe-
stimmung von ethischen Tugenden und Verstandestugenden identifizie-
ren. Die erste geht von einer Unterscheidung der formalen Objekte aus,
auf die die Tugenden jeweils ausgerichtet sind: Das Gute und das Wahre.
Dieser Gedanke erinnert, wie schon kurz angedeutet, ein wenig an Zag-
zebskis im vorherigen Abschnitt referierte Position. Das ist aber, wie so-
gleich deutlich werden wird, nur ein oberflachlicher Eindruck, denn

17 Fiir weitere einschlégige Stellen im Werk Thomas von Aquins vgl. Colton (2016),
der Zagzebskis Kritikpunkte einzeln diskutiert und auf einer umfangreicheren Text-
grundlage argumentiert. Vgl. auch die umfianglichen Darstellungen bei Knobel 2022
sowie Osborne 2022, 44-81.

18 Die Unterscheidung der Tugendarten gemaB den Vermdgen der psyché findet sich
in EN 1, 13, 1103a 4-10 und VI, 2, 1139a 3-8. Ich hoffe, im weiteren Verlauf davon zu
iiberzeugen, dass die Einteilung der seelischen Vermogen weniger Begriindungslast
tragt, als Zagzebski und die ihr darin folgenden Kritiker des aristotelisch-thomisti-
schen Ansatzes annehmen. Im Hinblick auf Aristoteles habe ich versucht, das in
Kertscher 2015 zu zeigen. Fiir eine Verteidigung der vermogenstheoretischen Be-
griindung der Unterscheidung zwischen Charaktertugenden und Verstandestugen-
den bei Aristoteles und Thomas von Aquin vgl. Colton 2016, 396-400 und Beier
2021, 161f.



Jens Kertscher 523

Thomas verbindet damit keine motivationspsychologisch begriindete Ana-
logiethese. Die zweite Argumentationslinie will ich als ,,Unterstiitzungs-
these” bezeichnen. Sie besagt, dass die Verstandestugenden zu ihrer rich-
tigen Ausilibung die Unterstiitzung durch andere, nicht zuletzt ethische
Tugenden benoétigen. In diesem Abschnitt erldutere ich die erste dieser
beiden Argumentationslinien.

Es bietet sich dazu an, mit Thomas* Definition der Tugenden einzu-
steigen. Er folgt wiederum grundsitzlich Aristoteles, wenn er Tugenden
als feste Habitus bestimmt, die die Ausiibung menschlicher Vermégen auf
das Gute ausrichten (STh I-11, q. 55, art. 4, 1), indem sie das Vermdogen
vervollkommnen: , Tugend besagt Vervollkommnung des Vermogens®
(STh I-1I, q. 55, art. 3 c.a.)'9 Eine weitere Formulierung lautet: ,,Tugend ist
jene gute Beschaffenheit des Geistes, kraft deren man recht lebt, die nie-
mand schlecht gebraucht, die Gott in uns ohne uns bewirkt." (STh I-11, q.
55, art. 4, 1). Oder, um die aus der Nikomachischen Ethik bekannte Wen-
dung aufzugreifen: Eine Tugend macht denjenigen, der sie besitzt, und
sein Werk gut.2¢ Grundsitzlich gilt das auch nach Thomas fiir alle Tugen-
den, allerdings mit einer Einschrankung, die darauf beruht, dass Tugen-
den Habitus sind, die in unterschiedlicher Hinsicht auf das Gute ausge-
richtet sind: , Ein Gehaben [habitus] ist aber in doppelter Weise auf den
guten Akt hingeordnet. Einmal, insofern durch ein solches Gehaben dem
Menschen die Fahigkeit mitgeteilt wird, einen guten Akt zu setzen [...]. In
anderer Weise bewirkt das Gehaben nicht nur die Fahigkeit zum Handeln,
sondern bewirkt auch, dafl man die Fahigkeit recht gebraucht. So bewirkt
die Gerechtigkeit nicht nur, daB der Mensch einen einsatzbereiten Willen
hat, das Gerechte zu tun, sondern auch, daf er [in der Tat] gerecht han-
delt.” (STh I-II, q. 56, art. 3, c.a.). Nur in diesem zweiten Sinne werden die
Habitus im vollen Sinne (simpliciter) Tugenden genannt, so Thomas wei-
ter. Vor dem Hintergrund dieser Unterscheidung werden die Verstan-
destugenden — mit Ausnahme der Klugheit (und der theologischen Tu-
gend des Glaubens, die ebenfalls eine kognitive Tugend ist) —2! nicht im

19 Vgl. auch STh I-1I, q. 55, art. 1 c.a.

20 Sie findet sich in EN II, 5, 1106a 15f. Fiir eine Rekonstruktion und Verteidigung
der Tugenddefinition des Thomas von Aquin gegen verbreitete Missverstindnisse
vgl. Beier 2017.

21 Die Klugheit unterscheidet sich von den anderen Verstandestugenden (vgl. unten
Abschnitt 4). Nach Thomas kann die Klugheit in bestimmter Hinsicht sogar zu den
ethischen Tugenden gezahlt werden: , Die Klugheit ist ihrer Wesenheit nach eine
verstandhafte Tugend. Dem Tatigkeitsfeld nach aber kommt sie mit den sittlichen



524 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

vollen Sinne Tugenden genannt, sondern nur im eingeschrankten Sinn
(secundum quid): ,Die ersteren [d.h. die verstandhaften] Gehaben heifien
jedoch nicht schlechthin Tugenden, weil sie zum guten Werk nur ein ge-
wisses Konnen [nicht schon die Ausfiihrung] geben und den, der sie hat,
nicht schlechthin gut machen.” (Ebd.)22 Die Verstandestugenden wiren
dann nur in einem eingeschrankten Sinne Tugenden. Diese Unterschei-
dungshinsicht ist fiir Thomas‘ Bestimmung des Verhéltnisses von ethi-
schen Tugenden und Verstandestugenden grundlegend. Sie bildet aller-
dings nur den Hintergrund fiir weitere Differenzierungen, die es ihm er-
lauben, an der sachlichen Trennung der Tugendarten festzuhalten, ohne
die eine auf die andere zuriickzufiihren.

Um das zu verdeutlichen, will ich nun auf eine langere Stelle einge-
hen, die sich im zweiten Teil des zweiten Teils der Summa Theologiae fin-
det. In dem Artikel geht es um die Frage, ob Klugheit eine Tugend sei:

Gut kann [...] in zweifacher Weise ausgesagt werden, einmal im Sinne
der ,Materie’ als das, was gut ist [pro eo quod est bonum]; zum ande-
ren im Sinne der ,Form°, das heift sofern etwas gut ist [secundum ra-
tionem bonti]. Das Gute ist aber als solches der Gegenstand der Stre-
bekraft. Wenn es nun Gehaben [habitus] gibt, welche die Uberlegung
der Vernunft zu einer rechten machen ohne Hinblick auf die Recht-
heit des Strebens, so haben sie weniger vom Wesen der Tugend, da
sie auf das Gute nur im Sinne der Materie hinordnen, das hei3t auf
das, was gut ist, nicht aber auf es, sofern es gut ist. Mehr vom Wesen
der Tugend haben hingegen jene Gehaben, die die Rechtheit des Stre-
bens betreffen, weil sie das Gute nicht nur im Sinne der Materie, son-
dern auch im Sinne der Form betreffen, das heiBt das, was gut ist,
sofern es gut ist. (STh II-11, q. 47, art. 4, c.a.)

Thomas unterscheidet die ethischen Tugenden von den Verstandestugen-
den nach der Art ihres Objektbezugs. Das formale Objekt der Verstan-
destugenden ist das Wahre; das formale Objekt der ethischen Tugenden

Tugenden iiberein; sie ist ndmlich die auf das rechte Tun gerichtete Vernunft. Und
danach wird sie den sittlichen Tugenden beigezahlt.“ (STh I-II, q. 58, art. 3, ad 1)
Ich danke Kathi Beier fiir den Hinweis auf diese wichtige Differenzierung innerhalb
der Verstandestugenden. Den Hinweis auf die Tugend des Glaubens verdanke ich
dem Hinweis eine:s:r anonymen Gutachter:in.

22 Auf die Relevanz dieser Unterscheidung verweisen auch Dumler-Winckler 2018,
83 und Colton 2017, 400-403. Beide diskutieren ausfiihrlich Zagzebskis Missdeu-
tung der Rolle dieser Unterscheidung.



Jens Kertscher 525

das Gute.23 Beide Tugendarten haben aber auch einen Bezug auf das Gute,
jedoch auf unterschiedliche Weise. Diesen Unterschied erlautert Thomas
mit Hilfe der Differenz von gut im formalen Sinn (gut per se bzw. gut un-
ter dem Gesichtspunkt des Guten) und gut im materialen Sinn (per acci-
dens). Im formalen Sinne ist das Objekt gut, wenn es als ein Gutes, unter
dem Gesichtspunkt seines Gutseins intendiert wird. In diesem Sinn wird
Gutheit von den strebenden Vermogen der Seele ausgesagt. Weil Gut der
formale Gegenstand des Wollens ist, kann nur ein Willensakt bzw. ein Akt
des Strebevermdgens, und zwar sofern er der Leitung der Vernunft unter-
liegt, in diesem Sinn gut genannt werden. Formal gut heiBt das Strebens-
ziel deshalb, weil das Wollen auf ein Gut als ein Gut bzw. unter dem Ge-
sichtspunkt des Guten ausgerichtet ist und angestrebt wird.24 Beim Gut-
sein im materialen Sinn ist ein Vermdégen bloB auf sein Gut ausgerichtet.
Von der Richtigkeit des Strebens wird abgesehen. Das gilt fiir Tugenden,
die, wie es in der oben zitierten Passage heiBt, verniinftige Uberlegungen
richtig machen, ,,ohne Hinblick auf die Rechtheit des Strebens®. Gemeint
sind hier die Verstandestugenden. Auf dieser Grundlage kann man die
gute Tatigkeit eines Vermogens beschreiben, beispielsweise die gute Tétig-
keit einer verniinftigen Uberlegung, das Wahre zu treffen. Die Titigkeit ei-
nes Vermogens wire dann material gut, wenn sie die Vollkommenbheit des
Vermogens, die sie hervorgebracht hat, exemplifiziert. Oder anders for-
muliert: Der Intellekt arbeitet als Intellekt gut, wenn er seine Aufgabe gut
erfiillt, Wahrheit zu treffen.25 Von der Richtigkeit des Wollens wird aller-
dings abgesehen. Solche Tugenden haben daher, wie Thomas festhilt, we-
niger von einer Tugend und das heif3t: sie sind, wenn man sie unter die-
sem Gesichtspunkt betrachtet, Tugenden secundum quid.

Fiir den Kontext der heutigen Tugendepistemologie kann man fest-
halten, dass nach dieser Unterscheidung die Ausiibung der verniinftigen
Vermogen auch auf ein schlechtes Handlungsziel ausgerichtet sein kann;

23Vgl. STh 1, q. 79, art. 1, ad 2 und q. 79, art. 11, ad 2.
24Vgl. STh I-11, q. 1, art. 6, c.a.

25 Dieser Aspekt von Thomas‘ Konzeption entspricht dem beispielsweise von Ernest
Sosa favorisierten kompetenztheoretischen Reliabilismus in der Tugendepistemo-
logie (vgl. Sosa 2017, 149-156). Osborne (2022, 46f.) interpretiert diese Unterschei-
dung etwas schlichter als eine Unterscheidung innerhalb der ethischen Tugenden:
Thre Ausiibung kann als material oder formal gut beschrieben werden. Das scheint
mir aber nicht den Sinn dieser Unterscheidung zu treffen, da Thomas hier die Aus-
iibung eines verniinftigen Vermdégens vom Streben abgrenzt.



526 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

umgekehrt kann die defekte Ausiibung eines Vermogens auch auf gute
Ziele ausgerichtet sein. Thomas kann also miihelos mit Féallen umgehen,
die als Gegenbeispiele fiir die neo-aristotelische Reduktion der Verstan-
destugenden auf ethische Tugenden angefiihrt werden: exzellente Wissen-
schaftler:innen, die Chemiewaffen bauen; Leichtglaubige, die das Gute
wollen. 26 Die Kritik an der neo-aristotelischen Reduktionsthese, die Zag-
zebskis Position treffen mag, tibersieht allerdings die differenziertere,
nicht reduktionistische Analyse Thomas von Aquins. Verstandestugenden
sind nach seiner Erlauterung Habitus, die den Intellekt dazu disponieren,
lediglich material gute Akte hervorzubringen. Wie noch deutlicher werden
wird, heifit das aber nicht, dass Thomas wie heutige Kompetenztheoreti-
ker:innen darauf verzichtet, die Ausiibung der Verstandestugenden auch
unter einem moralischen Gesichtspunkt zu thematisieren.

Dieser Gedanke wird an einer anderen Stelle noch etwas greifbarer.
Sie stammt aus dem ersten Teil des zweiten Teils der Summa Theologiae.
Es geht um die Frage, ob die Verstandestugenden iiberhaupt Tugenden
sind:

Da man von Tiichtigkeit [Tugend] nur spricht in Hinordnung auf das
Gute (55,3), wird ein Gehaben [habitus] im doppelten Sinn Tiichtig-
keit genannt: einmal, weil es die Befdhigung zum guten Tun gibt; und
zweitens, weil es mit der Befdhigung zugleich den guten Vollzug gibt.
Das aber gehort, wie oben gesagt, nur jenen Gehaben zu, die den stre-
benden Teil angehen; denn die Strebekraft der Seele ist es, die uns in
den Vollzug aller Vermégen und Gehaben setzt. Da also die auf die
Schau ausgerichteten Verstandesgehaben [die auf die Ausiibung the-
oretischer Vernunft ausgerichteten Habitus] den Strebeteil [der
Seele] weder vervollkommnen noch ihn sonstwie angehen, sondern
nur den verstandhaften, so konnen sie zwar Tiichtigkeiten genannt
werden, insofern sie die Befdhigung zu jenem guten Werk geben, das
in der Betrachtung des Wahren besteht; denn das ist das dem Ver-
stande zugehorige ,gute Werk‘. Nicht aber heiflen sie im zweiten
Sinne Tiichtigkeiten, als ob sie auch den guten Vollzug [Ausfiihrung,
Gebrauch] des Vermogens oder des Gehabens gidben. Dadurch allein
namlich, dass einer das Gehaben der auf die Schau gerichteten Wis-
senschaft hat, wird er noch nicht zum Vollzug gedriangt, sondern er
wird [lediglich] befahigt, das Wahre zu schauen in jenen Dingen, von
denen er Wissen besitzt; daB er das erworbene Wissen aber auch ge-
braucht, das kommt aus der Bewegung des Willens. Deshalb bewirkt

26 Zu dieser Diskussion mit Blick auf Thomas von Aquin vgl. Roberts & Wood 2007,
70-72.



Jens Kertscher 527

die Tugend, welche den Willen vervollkommnet, wie Liebe und Ge-
rechtigkeit, auch noch dieses, dal man diese Schaugehaben [Habitus
des theoretischen Denkens] gut gebraucht. (STh I-1II, q. 57, art. 1, c.a.)

Fiir meine Fragestellung will ich aus dieser Passage die Uberlegung her-
vorheben, wonach die Verstandestugenden zwar die Fahigkeit, richtig zu
handeln, erméglichen; sie garantieren aber nicht ihren eigenen moralisch
vertretbaren Gebrauch. Man kann Verstandestugenden gut ausiiben, ohne
von ihnen einen Gebrauch zu machen, der die Ausiibung moralische Tu-
genden — Thomas nennt hier Liebe und Gerechtigkeit — mit umfasst. Das
bereits erwihnte Beispiel der exzellenten Wissenschaftler:innen, die sich
der Entwicklung von Massenvernichtungswaffen verschreiben, ist eine
Moglichkeit, intellektuell ausgezeichnet, aber moralisch fehlgeleitet zu
sein. Verstandestugenden sind also in dieser Hinsicht axiologisch neutral.
Thomas von Aquins Differenzierungen erlauben es, solche Alltagsbe-
obachtungen (moralisch fehlgeleitete Menschen, die iiber epistemisch Tu-
genden verfiigen) zu fassen, ohne sie durch direkte Moralisierung der Ver-
standestugenden wegerkldaren zu miissen, wie Zagzebski. Thomas konnte
also durchaus der These zustimmen, wonach jemand iiber Wissen verfiigt,
der iiber eine zuverliissig hervorgebrachte wahre Uberzeugung verfiigt, so
zum Beispiel, wenn diese Person aus wahren Primissen einen deduktiv
giiltigen Schluss gezogen hat. Der moralische Kontext spielt dabei keine
Rolle.27 Das heiBt allerdings nicht, dass man Thomas‘ Position derjenigen
der Kompetenztheorien angleichen konnte, denen zufolge die Aufgabe der
epistemischen Tugenden ausschlieBlich darin bestehe, die Ausiibung un-
serer geistigen Fihigkeiten zuverladssig zu machen.

Bevor ich zur zweiten Argumentationslinie komme, will ich diese
Uberlegungen zusammenfassen: Tugenden sind Habitus, die einen Akt —
ob kognitiv oder praktisch — vorzugswiirdig machen, weil er etwas Gutes
instanziiert.28 Im Fall der Verstandestugenden ist dieses Gut eines, durch
dessen Realisierung sich die verniinftige Natur des Menschen vollendet.
Was bedeutet das nun fiir die Spezifikation einer Tugend im Konkreten als
ethisch oder epistemisch? An dieser Stelle kann man auf Thomas‘ Unter-
scheidung nach den formalen Objekten des Guten und des Wahren zu-
riickgreifen. Ob das Gut, das durch die Handlung realisiert ist, das einer

27 Fiir diese Prazisierung danke ich eine:r:m anonymen Gutachter:in.

28 So, zumindest der Sache nach, Pouivet 2020, 74. Mit ,instanziieren“ meine ich
hier, dass fiir die Handlung eine Beschreibung moglich ist, nach der sie sich letztlich
mit Bezug auf den relevanten Tugendbegriff begriinden lasst.



528 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

dianoetischen oder einer ethischen Tugend ist, hingt dann davon ab, ob
sie dieses Gute formal oder material realisiert. Und das wiederum hangt
von der situationsangemessenen Beschreibung und Bewertung des Ver-
haltens der jeweiligen Personen ab.

Das ist jedoch nur ein erstes Fazit, denn Thomas hat seine Uberle-
gungen zum Zusammenhang zwischen ethischen und Verstandestugenden
noch vertieft. Das fithrt mich zur ,,Unterstiitzungsthese®.

4.

Die Unterstiitzung der Verstandestugenden erfolgt sozusagen von zwei
Seiten. In diesem Zusammenhang wird die besondere Rolle der Klugheit
bei Thomas relevant, die auch Zagzebski nicht entgangen ist.29 Die beson-
dere Stellung der Klugheit bei Thomas hingt damit zusammen, dass er
ihre Aufgaben nicht nur im Hinblick auf die ethischen Tugenden unter-
sucht, sondern auch im Verhaltnis zu den anderen Verstandestugenden.
Nach Thomas ist die Ausiibung der Verstandestugenden namlich immer
auch eine Sache der Wahl und der Uberlegung. Sie bediirfen daher zu ih-
rem richtigen Gebrauch der Klugheit:

Man konnte freilich sagen: Der Akt der auf die Schau gerichteten Ver-
nunft [die theoretische Vernunft] selbst fallt, insofern er willentlich
ist und unter dem Gesichtspunkt seiner Ausiibung betrachtet wird,
unter die Wahl und die Uberlegung, und infolge davon fillt er unter
die Anordnung der Klugheit. Was hingegen seine Artbestimmtheit
betrifft im Vergleich zu seinem Gegenstand, welcher das notwendige
Wabhre ist, fallt er weder unter den Rat noch unter die Klugheit. (STh
II-11, q. 47, art. 2, ad 2)

In diesem Artikel geht es um die Frage, ob die Klugheit nur eine Tugend
der praktischen oder auch der theoretischen Vernunft ist. Zagzebski sieht
solche Bemerkungen als Bestitigung ihrer Reduktionsthese. Sie schreibt:
~phronesis does not relate to the intellectual virtues any differently than it
relates to the traditional moral virtues.” (Zagzebski 1996, 219). Ich glaube
aber nicht, dass man Thomas so verstehen sollte, als wiirde er hier das
Verhiltnis der Klugheit zu den ethischen Tugenden mit dem Verhiltnis
der Klugheit zu den iibrigen Verstandestugenden schlicht identifizieren.
Er nimmt hier vielmehr eine Unterscheidung nach Hinsichten vor, die

29 Vgl. Zabzebski 1996, 211-219. Fiir eine Darstellung der Klugheit bei Thomas von
Aquin vgl. Osborne 2022, 69-81.



Jens Kertscher 529

konsistent ist mit dem, was er auch sonst zum Verhaltnis der ethischen
Tugenden und der Verstandestugenden behauptet hat: Sofern Verstan-
destugenden unter dem Gesichtspunkt betrachtet werden, dass sie auch
mit Willensakten verbunden sind, bendtigen sie Klugheit, damit ihre Aus-
iibung moralisch gut ist.3¢ Das Verhaltnis der ethischen Tugenden zur
Klugheit ist dagegen (wie auch schon bei Aristoteles) eines der wechselsei-
tigen Bedingtheit: Man kann nicht gut sein ohne klug zu sein, und nicht
klug, ohne gut zu sein, man kann aber sehr wohl die iibrigen Verstan-
destugenden besitzen ohne Klugheit (und umgekehrt).s:

Einerseits benétigen die Verstandestugenden also zu ihrem mora-
lisch guten Gebrauch die Klugheit. Sie benétigen andererseits aber auch
von der Seite der ethischen Tugenden Unterstiitzung. Diesen Gedanken
kann man sehr gut an der in epistemischen Kontexten relevanten Tugend
der Wissbegierde (studiositas) erlautern (vgl. STh II-1I, q. 166). Diese Tu-
gend ist fiir ein nicht nur in epistemischer, sondern auch in ethischer Hin-
sicht gutes geistiges Leben unverzichtbar. Thomas ordnet die studiositas
ausdriicklich den ethischen Tugenden zu. Sie ist eine Untertugend der
MaiBigung, und ihre Aufgabe ist es, das Erkenntnisstreben selbst in eine
angemessene Form zu bringen (STh II-11, q. 166, art 2, c.a.). Insofern be-
trifft die Wissbegierde nicht den Erfolg verniinftiger Vermogen, wertvolle
epistemische Ziele zuverlissig zu erreichen, sondern sie ist eine Tugend
des epistemischen Strebens:

Der Erkenntnisakt nimmt von der Strebekraft, die ja alle Kréfte in
Bewegung setzt, seinen Ausgang (I 82,4). Daher kann auf dem Gebiet
der Erkenntnis ein zweifaches Gut in Betracht gezogen werden. Das
eine beriihrt direkt den Erkenntnisakt und gehort zu den

30 Diese Interpretation passt auch zur in Fn. 19 zitierten Stelle in STh I-1II, q. 58, art.
3,ad 1.

31 Der locus classicus dafiir ist EN VI, 13, 1144b 30-22. Vgl. auch STh I-11, q. 59, a.
4, wo Thomas ausdriicklich bemerkt, dass die Verstandestugenden, im Gegensatz
zu den ethischen Tugenden, ohne Klugheit auskommen. Zagzebski zitiert diese
Stelle (1996, 214). Sie sieht darin allerdings einen Fehler, der auf die aus ihrer Sicht
bereits nur unzureichend begriindete Unterscheidung von praktischer und theore-
tischer Vernunft nach ihrer Ausrichtung auf Notwendiges bzw. Mdgliches zuriick-
zufiihren sei. Nach meiner Rekonstruktion ergeben diese verschiedenen Bemerkun-
gen zum Verhiltnis der Klugheit zu den anderen Verstandestugenden bei Thomas
von Aquin ein koharentes und zudem mit der aristotelischen Konzeption kompatib-
les Bild.



530 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

Verstandestugenden in dem Sinn, dal der Mensch in allem beurteile,
was wahr und richtig ist. — Das andere Gut gehort zum Akt der Stre-
bekraft in dem Sinn, dafl der Mensch mit rechtem Streben seine Er-
kenntniskraft so oder anders zu dem oder jenem einsetze. Und dies
ist Sache der Wissbegierde. Darum wird sie auch zu den sittlichen Tu-
genden gezahlt. (STh II-1I, q. 166, art. 2, ad 2)

Thomas bekréftig hier den Gedanken, wonach Erkenntnis grundsétzlich
etwas Gutes ist, allerdings kann das Streben nach Erkenntnis fehlgeleitet
werden. Daher bedarf es immer auch der Wissbegierde, um die Verstan-
destugenden richtig auszuiiben. Die Wissbegierde leistet das nach Thomas
in zweierlei Hinsicht: Einerseits durch Ziigelung dieses Strebens, so dass
es auf die richtigen, wertvollen Gegenstidnde ausgerichtet bleibt, wozu
auch die Fahigkeit gehort, relevantes von irrelevantem Wissen zu unter-
scheiden, und andererseits ,,in einer energischen Hinwendung zur wissen-
schaftlichen Arbeit” (STh II-II, q. 166, art. 2, ad 3). Sie macht das Erkennt-
nisstreben und seine Ausrichtung auf sein Gut, namlich das Wahre, selbst
zu etwas im ethischen Sinne Gutem.

Die Wissbegierde ist daher eine ethische Tugend, die im geistigen
Leben wirksam ist. Roger Pouivet hat diese unterstiitzende Rolle der
Wissbegierde in moralischer Hinsicht sehr gut herausgearbeitet, wenn er
feststellt, dass sie das Streben nach Erkenntnis aus den richtigen Griinden
habitualisiert, nimlich solchen, die geeignet sind, den Wert der Erkennt-
nis um dieses Wertes willen zu exemplifizieren. Der Wissbegierige strebt
Erkenntnis als etwas Gutes an und nicht aus anderen Grinden, wie etwa
Geltungssucht oder ganz ohne Interesse an Wahrheitserkenntnis (vgl.
Pouivet 2020, 166f.). In diesem Sinne, so Pouivet, kann die Frage der epis-
temischen Rechtfertigung als Aspekt eines moralischen Lebens angespro-
chen werden (ebd., 167). Wenn man dieser Interpretation folgt, wire
Wissbegierde die Tugend, mit der die bloB epistemische Bewertung von
Erkenntnisakten vermittelt ist mit der Frage nach dem Wert von Erkennt-
nis und Wissen. Wire dieses Ergebnis nicht Wasser auf die Miihlen von
Zagzebski? Durchaus, es sollte allerdings deutlich geworden sein, dass
Thomas den Zusammenhang der Tugendarten als eine komplexe Vermitt-
lung von Bewertungshinsichten erldautert und daher Verstandestugenden
— anders als Zagzebski — gerade nicht auf moralische Tugenden begrifflich
reduziert.

Die Defekte des Erkenntnisstrebens thematisiert Thomas unter
dem Titel ,,Neugier” (curiositas) (vgl. STh II-II, q. 167). Abweichend von
unserem heutigen Sprachgebrauch, nach dem ,Neugier” ein evaluativ am-
bivalenter Begriff ist, verwendet Thomas den Begriff ausschlieBlich



Jens Kertscher 531

negativ.32 Insofern enthélt dieser Artikel eine Theorie epistemischer Las-
ter. Dazu zdhlen geistiger Hochmut, Vertrauen in falsche Quellen (Wahr-
sagerei), Zerstreuung der Aufmerksamkeit, Ausrichtung des Erkenntnis-
strebens auf falsche Ziele, Beschiftigung mit irrelevantem Wissen oder
auch die Uberschitzung der eigenen Erkenntnisméoglichkeiten.33

An der Tugend der Wissbegierde kann man also sehr gut verdeutli-
chen, inwiefern nach auch unser Erkenntnisstreben und damit die Vollen-
dung unserer verniinftigen Natur einen moralischen Wert hat.

5.

Die beiden voran gehenden Abschnitte sollten deutlich machen, dass Ver-
standestugenden und ethische Tugenden nach Thomas auf unterschiedli-
che Weise miteinander verflochten sind, ohne auf einander zuriickgefiihrt
zu werden. Er thematisiert Verstandestugenden unter dem Gesichtspunkt
der Vollendung der Ausiibung verniinftiger Fahigkeiten, im Sinne ihres
guten, zuverldssigen Funktionierens. Er betont ebenso die Rolle der Klug-
heit, die den guten Gebrauch der Erkenntnisvermogen, sofern sie auch
dem Willen unterliegen, sichert. Und schlieBlich kennt er mit der Wissbe-
gierde und ihrem Gegensatz, der Neugier, ethische Tugenden und Laster
im Bereich der Erkenntnis, die das Streben nach Wissen zu etwas ethisch
Wertvollem (oder Defektem) machen. Ethische Bewertungen und episte-
mische Bewertungen unterscheiden sich also, je nachdem worauf der Ak-
zent gelegt wird: Geht es um die Bewertung des epistemischen Erfolgs
(das Wahre treffen) oder um die Verfolgung guter praktischer Ziele? Oder
geht es um den Umgang mit dem Wissen, d.h. die Qualitit des Erkennt-
nisstrebens? Thomas von Aquins Unterscheidungen erlauben es, solche
Fragen zu stellen, ohne sich auf eine Trennung der Tugendarten

32Um genau zu sein, muss man allerdings betonen, dass Thomas Aristoteles grund-
sétzlich darin folgt, dass das Streben nach Wissen zur Natur des Menschen gehort
und insofern auch nichts Schlechtes ist. Die von ihm unter dem Titel der curiositas
aufgezihlten Laster verderben dieses natiirliche Streben des Menschen, indem sie
die Verwirklichung der verniinftigen Natur des Menschen gefidhrden.

33 Thomas unterscheidet Neugier als Laster der geistigen und als Laster der sinnli-
chen Erkenntnis. Die aufgezdhlten Defekte des Erkenntnisstrebens beziehen sich
auf Neugier als Laster der geistigen Erkenntnis (Vgl. STh II-1I, g. 167, art. 1, c.a.).
Ein Laster der sinnlichen Erkenntnis wére beispielsweise ,das Anschauen einer
Frau zur Begehrlichkeit und die aufmerksame Beobachtung des Tuns und Lassens
anderer zur Ehrabschneidung” (STh II-11, g. 167, art. 2, c.a.).



532 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

festzulegen, die sich dann im Licht der Realitidten unseres epistemischen
und praktischen Lebens nicht aufrechterhalten ldsst. Thomas lasst aber
auch Raum fiir das Zusammenspiel der Tugendarten, ohne die eine auf die
andere zu reduzieren. Auf der Ebene der Beschreibung einschlagiger Bei-
spiele des Zusammenspiels der Tugendarten ist seine Konzeption daher
sehr plausibel. Um noch einmal das Schema Pouivets heranzuziehen:
Nach Thomas gibt es keine gleichbleibende Korrelation zwischen den Ver-
standestugenden und den ethischen Tugenden und den damit verbunde-
nen Bewertungsmodi, sondern bloB partielle Uberschneidungen, bei de-
nen epistemische Bewertungen mit ethischen Bewertungen einhergehen
konnen. Jeder kognitive Akt kann als solcher oder aber auch als moralisch
qualifizierte Handlung bewertet werden. AuBerdem kann Thomas episte-
mische Tugenden sowohl im Sinne der Kompetenztheorie, z.B. Beherr-
schung von Logik, Erinnerung, Wahrnehmung usw., als auch im Sinne der
Charaktertheorie thematisieren, wonach es zur richtigen Ausiibung der
Tugend auch des moralisch geordneten Strebens bedarf.

Wie ich eingangs betont habe, ist die angemessene Beschreibung
des Zusammenhangs der Tugendarten eine Voraussetzung dafiir, die
These zu diskutieren, wonach unser geistiges Leben nicht nur einen epis-
temischen, sondern auch einen ethischen Wert hat. Bei Thomas wird die-
ser Gedanke insofern deutlich als er, was die Beschreibung der Verflech-
tungen von ethischen Tugenden und Verstandestugenden betrifft, noch et-
was weiter geht, als ich es bisher dargestellt habe. Das geht ebenfalls aus
der oben ausfiihrlich zitierten Passage (STh I-1I, q 57, art. 1, c.a.) hervor.
Denn er hélt dort fest, dass das, was den spekulativen Habitus zu etwas
Tugendhaften im vollen Sinne macht, am Ende die Riickbindung an die
ethischen Tugenden im eigentlichen Sinn ist. Damit geht er noch iiber die
Ausfiihrungen zur unterstiitzenden Rolle der Wissbegierde hinaus. Nicht
zufillig nennt er in dieser Passage neben der Liebe auch die Gerechtigkeit.
Die ethischen Tugenden sorgen dafiir, dass die Verstandestugenden auch
auf eine im ethischen Sinn gute Weise ausgeiibt werden. Die Verstan-
destugenden, mit denen wir wahre Uberzeugungen und Erkenntnisse aus-
bilden, fiigen sich so in ein gerechtes Verhalten ein; sie sind im vollen
Sinne Tugenden nur dann, wenn das der Fall ist. Und nur unter dieser Vo-
raussetzung vollenden wir mit Hilfe der Verstandestugenden unsere Natur
als verniinftige Wesen.

Der Wert von Wissen, Erkenntnis und Wahrheit verweist also auf
den Wert der Vernunft als solcher, oder besser: auf den Wert unserer
Existenz als verniinftige Wesen, die alle menschlichen Fahigkeiten im
Sinne eines Prinzips des Guten vereint. Die Verbindung von Charaktertu-
genden und Verstandestugenden griindet in einer metaphysischen



Jens Kertscher 533

Anthropologie, die auf der Annahme beruht, dass Vernunft selbst einen
Wert hat, in dem sich das Wesen des Menschen verwirklicht. Die Norma-
tivitat von Vernunft wire nach Thomas also axiologisch zu fassen: Es ist
besser, verniinftig zu sein, als es nicht zu sein. Da sich menschliches Leben
in verniinftiger Tatigkeit verwirklicht, verwirklicht sich im Wert von Ver-
nunft zugleich auch das gute menschliche Leben. Thomas von Aquin ge-
lingt es, diesen Zusammenhang zu artikulieren, ohne ethische Tugenden
auf moralische Tugenden zu reduzieren.

Die These, wonach Vernunft selbst etwas Wertvolles ist, wird heut-
zutage auch unabhingig vom aristotelisch-thomistischen Kontext disku-
tiert und lasst sich wohl auch ohne Annahmen {iiber die verniinftige Natur
des Menschen verteidigen (vgl. beispielsweise Wedgwood 2019). Eine gro-
Bere Herausforderung fiir eine Theorie epistemischer Tugenden, die sich
auf die aristotelisch-thomistische Tradition beruft, bleibt die zweite, sub-
stanziell-anthropologische These, wonach sich im Wert der Vernunft im-
mer auch das gute menschliche Leben verwirklicht. Die vorangehenden
Ausfiihrungen konnten fiir ein solches anspruchsvolles Vorhaben allen-
falls einige Voriiberlegungen beitragen.34

Literatur

Aristoteles: Nikomachische Ethik, iibers. und hg. von U. Wolf, Hamburg: Rowohlt
2011.

Aquin, Thomas von: Summa Theologica. Die Deutsche Thomas-Ausgabe. Voll-
standige, ungekiirzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa Theologica,
Salzburg/Leipzig: Kerle/Pustet 1955.

Baehr, Jason. 2011. The Inquiring Mind. On Intellectual Virtues and Virtue Epis-
temology. 1. Aufl. Oxford: Oxford University Press.

Beier, Kathi. 2017. ,Tugend und Natur - Uber einige Missverstindnisse des Tu-
gendbegriffs in der Gegenwartsphilosophie®. In Praxis und ,zweite Natur®. Be-
griindungsfiguren normativer Wirklichkeit in der Diskussion, herausgegeben
von Jens Kertscher und Jan Miiller, 1. Aufl., 31-48, Miinster: mentis.

34 Mein Dank gilt Kathi Beier fiir wertvolle Kommentare und Hinweise zu einer
fritheren Fassung dieses Beitrags sowie eine:m:r anonymen Gutachter:in fiir hilfrei-
che Verbesserungs- und Prizisierungsvorschlage.



534 Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen?

Beier, Kathi. 2021. ,,Orientierung an Wahrheit. Vorarbeiten zu einer Taxonomie
intellektueller Tugenden®. In Orientierung durch Kritik. Essays zum philoso-
phischen Werk Pirmin Stekeler-Weithofers, herausgegeben von Wolfram Go-
bsch und Jonas Held, 1. Aufl., 155-181, Hamburg: Meiner.

Colton, Randall. 2016. ,,A Thomistic Defense of the Distinction Between the Moral
and Intellectual Virtues“, International Philosophical Quarterly 56 (4): 393-
410.

Dumler-Winckler, Emily. 2018. , Distinguishing Intellectual Virtues and Moral
Virtues in the Practices of Science®, Philosophy, Theology and the Sciences 5
(1): 80-103.

Greco, John & Turri, John. 2011. ,,Virtue Epistemology“. In Stanford Encyclopedia
of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta und Uri Nodelman: URL:
http://plato.stanford.edu/archives/win2011/entries/epistemology-virtue/
(PDF-Version 53 Seiten)

Kertscher, Jens. 2015. ,Epistemische Tugenden, verniinftige Fahigkeiten und die
Einheit der Vernunft®. In Lebensform und Praxisform, herausgegeben von
Jens Kertscher und Jan Miiller, 1. Aufl., 191-215, Miinster: mentis.

Kertscher, Jens. 2019. ,Aristoteles — ein Tugendepistemologe?“. In Epistemische
Tugenden. Zur Geschichte und Gegenwart eines Konzepts, herausgegeben von
Andreas Gelhard, Ruben Hackler und Sandro Zanetti, 1. Aufl., 29-42, Tii-
bingen: Mohr Siebeck.

Knobel, Angela. 2022. ,Intellectual Virtues. Acquiring Understanding”. In The
New Cambridge Companion to Aquinas, herausgegeben von Eleonore Stump
und Thomas Joseph White, 1. Aufl., 185-210, Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Montmarquet, James A..1993. Epistemic Virtue and Doxastic Responsibility. 1.
Aufl. Lanham, Md.: Rowman & Littlefield.

Osborne, Thomas M.. 2022. Thomas Aquinas on Virtue. 1. Aufl. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Pouivet, Roger. 2010. ,Moral and Epistemic Virtues: A Thomistic and Analytical
Perspective” Forum Philosophicum 15: 1-15.

Pouivet, Roger. 2020. L’éthique intellectuelle. Une épistémologie des vertus. 1.
Aufl. Paris : Vrin.

Roberts, Robert C. & Wood, W. Jay. 2007. Intellectual Virtues. An Essay in Regu-
lative Epistemology. 1. Aufl. Oxford: Oxford University Press.



Jens Kertscher 535

Sosa, Ernest. 2015. Judgment & Agency. 1. Aufl. Oxford: Oxford University Press.
Sosa, Ernest. 2017. Epistemology. 1. Aufl. Princeton: Princeton University Press.

Wedgwood, Ralph. 2019. The Value of Rationality. 1. Aufl. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

Zagzebski, Linda (1996): Virtues of the Mind. An Inquiry into the Nature of Virtue
and the Ethical Foundations of Knowledge. 1. Aufl. Cambridge: Cambridge
University Press.






	Can epistemic virtues be understood as a kind of ethical virtue? – A clarification starting from Thomas Aquinas
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	Literatur
	Leere Seite

