
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 2, 2025, S. 515–536 

www.praktische-philosophie.org 
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.19 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Lassen sich epistemische Tugenden als eine 
Art ethische Tugenden verstehen? – Eine Klä-
rung ausgehend von Thomas von Aquin 

Can epistemic virtues be understood as a kind of ethical virtue? 
– A clarification starting from Thomas Aquinas  

JENS KERTSCHER, DARMSTADT 

Zusammenfassung: In diesem Beitrag geht es um die Frage, wie eine „intellektuelle 
Ethik“ aussehen müsste, in der der Begriff der Tugend eine zentrale Rolle spielt. 
Unter Tugendepistemolog:innen, die so einen Ansatz verfolgen, gibt es die Tendenz, 
epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden zu verstehen, so zum Bei-
spiel Linda Zagzebski. Da diese Tugendarten in vielen alltäglichen Zuschreibungs-
praktiken oftmals nicht trennscharf unterschieden werden, scheint einiges für diese 
Auffassung zu sprechen. Andererseits sind Tugendbegriffe normativ-deskriptive 
Beschreibungsformen. Eine adäquate normative Beschreibung ist aber schwerlich 
möglich, wenn man die verschiedenen Tugenden nicht genauer spezifizieren kann. 
Dafür werden Kriterien benötigt. Ich verneine daher die Titelfrage und versuche, 
die Unterscheidung zwischen ethischen und epistemischen Tugenden zu verteidi-
gen, indem ich die differenzierte Position des Thomas von Aquin, auf den sich auch 
Zagzebski bezieht, vorstelle. Thomas bettet seine Konzeption allerdings in eine me-
taphysische Anthropologie ein, deren Grundannahme ist, dass Vernunft selbst ein 
Wert ist, in dem sich das Wesen des Menschen verwirklicht. Als Ausblick stelle ich 
knapp einige Überlegungen zur Frage vor, unter welchen Bedingungen sich so ein 
Ansatz verteidigen ließe. 
 
Schlagwörter: Tugendethik, Tugendepistemologie, epistemische Tugenden, ethi-
sche Tugenden, Thomas von Aquin 
 
Abstract: This article deals with the question of what an ‘intellectual ethics’ would 
look like in which the concept of virtue plays a central role. Among virtue epistemo-
logists who pursue such an approach, there is a tendency to understand epistemic 
virtues as a kind of ethical virtue, as Linda Zagzebski does, for example. Since these 



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

516 

types of virtues are often not clearly distinguished in many everyday attribution 
practices, there seems to be some support for this view. On the other hand, concepts 
of virtue are thick concepts. However, an adequate normative description is difficult 
if the various virtues cannot be specified more precisely. Criteria are needed for this. 
I therefore reject the question posed in the title and attempt to defend the distinc-
tion between ethical and epistemic virtues by presenting the differentiated position 
of Thomas Aquinas, to whom Zagzebski also refers. However, Aquinas embeds his 
conception in a metaphysical anthropology whose basic assumption is that reason 
itself is a value in which the essence of human beings is realised. As an outlook, I 
briefly present some thoughts on the conditions under which such an approach 
could be defended. 

 
Keywords: Virtue ethics, virtue epistemology, ethical virtues, epistemic virtues, 
Thomas Aquinas 

1. 

Neo-aristotelische Ansätze in der Tugendepistemologie zeichnen sich 
dadurch aus, dass sie Verstandestugenden als epistemisch relevante Per-
sönlichkeitsmerkmale begreifen. Sie betonen den Zusammenhang zwi-
schen Tugenden, Handeln und Verantwortung. Dieser Ansatz ist also vo-
raussetzungsreicher als eine bloße Kompetenztheorie, wonach epistemi-
sche Tugenden Fähigkeiten sind, die uns darin zuverlässig machen, Wis-
sen zu erlangen.1 Die differenzierteste systematische Darstellung dieser 
Position findet sich nach wie vor bei Linda Zagzebski.2 Sie argumentiert 
für eine integrierte Konzeption der Tugenden, die Charaktertugenden und 
Verstandestugenden umfasst und sich dabei an Aristoteles‘ Modell der 
ethischen Tugenden orientiert. In Anlehnung an Greco & Turri (2011, 21) 
habe ich diesen Ansatz eingangs als „neo-aristotelisch“ bezeichnet, da 
Aristoteles bekanntlich beide Tugendarten trennt (vgl. EN I, 13, 1102a 32-

 
1 So exemplarisch Ernest Sosa, der gemäß seinem bescheideneren Ansatz die Er-
kenntnistheorie explizit von der Ethik abgrenzt (vgl. Sosa 2017, 149). Zur Unter-
scheidung von kompetenztheoretischen und charakterbasierten Tugendepistemo-
logien vgl. Sosa 2015: 36f. und 2017, 139. Er nimmt damit eine in der einschlägigen 
Literatur geläufige Unterscheidung zwischen reliabilistischen und responsibilisti-
schen Ansätzen auf. Während Reliabilist:innen epistemische Tugenden als zuver-
lässig funktionierende Fähigkeiten auffassen, legen Responsibilist:innen den Ak-
zent auf den Charakter der epistemischen Akteur:innen. Vgl. dazu Baehr (2011, 8). 
Im Folgenden schließe ich mich der Terminologie von Sosa an. 

2 Ein Vorläufer ist Montmarquet 1993, vgl. jedoch neuerdings Pouivet 2020. 



Jens Kertscher 
 

 

517 

1103a 10).3 Zagzebski hingegen begreift die Verstandestugenden als Teil-
menge der ethischen Tugenden (Zagzebski 1996, 139). Sie will damit zu-
gleich zeigen, dass unser geistiges Leben nicht nur einen epistemischen, 
sondern auch einen moralischen Wert hat. Zagzebski knüpft aber nicht 
nur an Aristoteles an, sondern auch an Thomas von Aquin, dessen Kon-
zeption sie allerdings aus ähnlichen Gründen verwirft wie diejenige des 
Aristoteles. Aus ihrer Sicht haben sowohl Aristoteles als auch Thomas eine 
Trennung beider Tugendarten vorgenommen, für die sich keine systema-
tisch überzeugenden Gründe finden lassen.4  

Warum ist die Frage nach dem Zusammenhang von ethischen Tu-
genden und Verstandestugenden überhaupt eine relevante Frage? Mir 
scheint es, unabhängig von der Frage, wie man Aristoteles oder Thomas 
im Detail richtig verstehen soll, notwendig, an dem Gedanken festzuhal-
ten, dass sich diese Tugendarten nicht aufeinander reduzieren lassen. 
Dass die reduktionistische These unbefriedigend ist, machen schon die 
vielen Gegenbeispiele deutlich, die von Kritiker:innen vorgebracht wur-
den.5 Die Gegenbeispiele lassen es andererseits aber auch fraglich erschei-
nen, ob die Spezifikation der Tugenden nach der Unterscheidung ethisch-
epistemisch erfolgen muss.6 Ich werde dagegen dafür argumentieren, dass 
sich systematische Gründe für die Unterscheidung zwischen ethischen 
und epistemischen Tugenden angeben lassen. 

Im Folgenden will ich Thomas‘ Auffassung über den Zusammen-
hang von ethischen Tugenden und Verstandestugenden gegen den reduk-
tionistischen Ansatz verteidigen. Das soll in erster Linie ausgehend von 

 
3 Aristoteles‘ Nikomachische Ethik zitiere ich fortan mit der Sigle EN gefolgt von 
Buch, Kapitel und Seite nach der Bekker-Paginierung. Thomas von Aquins Summa 
Theologica wird mit der Sigle STh zitiert gefolgt von der Angabe des Teils sowie der 
Nummer der Frage (q.) und des Artikels (art.).  

4 Zu Aristoteles vgl. Zagzebski 1996, 137-158, zu Thomas von Aquin vgl. ebd., 214-
219. 

5 Vgl. die Diskussion bei Pouivet 2010, 5-8. Er hält fest, dass die Verbindung von 
ethischen und epistemischen Tugenden kontingent scheint (vgl. ebd., 5).  

6 Vgl. dazu Roberts & Wood 2007, 80f. Zu dieser Thematik vgl. auch grundsätzlich 
Beier 2021, die auf die Notwendigkeit einer Taxonomie der (intellektuellen) Tugen-
den aufmerksam gemacht hat. Ich gehe in diesem Beitrag allerdings nicht auf diese 
Frage ein, da es mir um das Zusammenwirken der Tugendarten geht und darum zu 
verstehen, inwiefern intellektuelle Tugenden und Laster sich in eine allgemeine mo-
ralische Bewertung einfügen. 



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

518 

Linda Zagzebskis Kritik geschehen.7 Man findet bei Thomas einen diffe-
renzierten Vorschlag zum Verhältnis beider Tugendarten, der nach wie 
vor überzeugen kann, nicht zuletzt deshalb, weil er es erlaubt, viele für 
dieses Thema einschlägige Phänomene adäquat zu beschreiben. Es gibt 
noch einen weiteren Grund, warum es sich lohnt, auf Thomas zurückzu-
greifen: Obwohl er an der aristotelischen Trennung der Tugendarten fest-
hält, kann man auf der Grundlage seiner Lehre die These verteidigen, und 
zwar sogar besser als es Zagzebski gelingt, wonach unser geistiges Leben 
nicht nur einen epistemischen, sondern auch einen moralischen Wert 
hat.8 Die Klärung des Zusammenhangs beider Tugendarten ist, so will ich 
hier zeigen, die Voraussetzung dafür, diese These sinnvoll verteidigen zu 
können. Sinnvoll heißt hier: Sie so zu vertreten, dass man sich mit seinen 
Vorschlägen nicht auf phänomenologisch und psychologisch unplausible 
Extrempositionen festlegen muss. 

Ich gehe so vor, dass ich anhand von zwei besonders aussagekräfti-
gen Stellen aus Thomas‘ Summa Theologiae seine Konzeption des Zusam-
menhangs der Verstandes- und der Charaktertugenden und ihre Stärken 
darstelle (Abschnitt 3). Gegen Zagzebskis These, wonach Verstandestu-
genden eine Teilmenge der ethischen Tugenden sind, werde ich zeigen, 
dass Thomas im Hinblick auf das Verhältnis der beiden Tugendarten eine 
mehrfach differenzierte Überlappungsthese vertritt. Das wird dort beson-
ders deutlich, wo Thomas das Verhältnis beider Tugendarten zur Klugheit 
und die Tugend der Wissbegierde diskutiert (Abschnitt 4). Demnach gibt 
es keine gleichbleibende Korrelation zwischen den Verstandestugenden 
und den ethischen Tugenden sowie den damit verbundenen Bewertungs-
modi, sondern partielle Überschneidungen, bei denen epistemische 

 
7 Auch andere Autor:innen, auf die ich hier nur am Rande eingehen werde, haben 
die aristotelisch-thomistische Trennungsthese kritisiert. Vgl. Roberts & Wood 
2007, 69-83 und Dumler-Winckler 2018.  

8 Zu Zagzebskis Aristoteles-Kritik vgl. Kertscher 2019 und Beier 2021, 158-164. Für 
eine Auseinandersetzung mit Zagzebskis Thomas-Interpretation vgl. auch Colton 
2016. Er diskutiert vier Typen von Einwänden, die nicht nur von Zagzebski, sondern 
insbesondere auch von Roberts & Wood (2007) vorgebracht wurden. Colton zeigt, 
dass keiner dieser Einwände einer Prüfung an den Texten Thomas von Aquins 
standhält. Ich stimme mit den Ergebnissen von Colton überein, setze in meinem 
Beitrag aber einen anderen Akzent, indem ich auf die Diskussion der Frage nach 
dem moralischen Wert unseres geistigen Lebens abziele.  



Jens Kertscher 
 

 

519 

Bewertungen mit der ethischen Bewertung einhergehen.9 Zum Schluss 
gehe ich in Form eines Ausblicks auf die Implikationen der These vom 
ethischen Wert unseres geistigen Lebens nach Thomas ein (Abschnitt 5). 
Doch zunächst schicke ich einige knappe Bemerkungen zu den Gründen 
voran, die Zagzebski und andere dazu veranlassen, die aristotelisch-tho-
mistische Trennung der Tugendarten zu verwerfen (Abschnitt 2). 

2. 

Zagzebski fragt, ob sich die Trennung von Tugenden nach Bereichen, 
nämlich Erkenntnis und Handeln, nach aristotelischer Manier begründen 
lässt. Sie macht zurecht darauf aufmerksam, dass es sehr viele kausale und 
begriffliche Zusammenhänge zwischen ethischen Tugenden und epistemi-
schen bzw. Verstandestugenden gibt, so dass ihre Trennung künstlich er-
scheint und damit also auch keinen systematischen Wert hat.10 Ein Bei-
spiel für einen kausalen Zusammenhang wäre: Man muss schon Demut 
und Selbstachtung ausgebildet haben, um bestimmte Verstandestugenden 
zu entwickeln (man wird dann vielleicht leichter fähig, Tugenden wie Of-
fenheit und Kritikfähigkeit auszubilden). Ein Beispiel für einen begriffli-
chen Zusammenhang wäre dagegen: Zur Ausübung von Ehrlichkeit gehört 
auch ein sorgfältiger Umgang mit Wahrheit. Der Ehrliche wird nicht ein-
fach nur sagen, was er für wahr hält. Er wird auch in der Lage sein müs-
sen, seine Überzeugungen zu rechtfertigen und im Licht von Gründen zu 
verteidigen. Dazu braucht man Verstandestugenden. Ihr völliges Fehlen 
ist also schon aus begrifflichen Gründen mit der Ausübung von Ehrlich-
keit unvereinbar.11 Ein weiterer Punkt ist, dass viele Tugenden sowohl in 
ethischer also auch in epistemischer Form vorkommen: Mut ist dafür ein 

 
9 Pouivet 2010, 10f. unterscheidet ausgehend von Susan Haack fünf unterschiedli-
che Optionen, um den Zusammenhang von ethischen und epistemischen Tugenden 
zu fassen. Die „Überlappungsthese“ ist eine davon. Er schreibt sie ebenfalls Thomas 
von Aquin zu, ohne das dann allerdings näher zu erläutern. Für eine andere Taxo-
nomie und Diskussion des Zusammenhangs von ethischen und epistemischen Tu-
genden vgl. Baehr 2011, 206-222.  

10 Vgl. Zagzebski 1996, 158-165. Sie diskutiert dort noch weitere Verbindungen zwi-
schen den beiden Tugendarten, an denen ihr zu folge die Schwierigkeiten der aris-
totelisch-thomistischen Position (zumindest prima facie) deutlich werden. 

11 Für diese Beispiele vgl. Zagzebski 1996, 158f. 



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

520 

gutes Beispiel.12 Um eine Tugendart kriteriell abzugrenzen, reicht es nicht, 
das Attribut „epistemisch“ hinzuzufügen. Es gibt außerdem schwer ent-
scheidbare Grenzfälle, wie die Tugend der „Sorgfalt“ – ist sie wesentlich 
eine ethische oder eine epistemische Tugend?13 Auch die alltagssprachli-
che Zuschreibungspraxis für Tugendprädikate scheint zu bestätigen, dass 
es Zusammenhänge und Übergänge gibt, die es fraglich erscheinen lassen, 
ob es angemessen ist, an einer strikten Trennung zwischen den Tugendar-
ten festzuhalten. 

Aufgrund von solchen generellen Überlegungen, die ihre spezifische 
Kritik an den aristotelischen Unterscheidungsgründen flankieren, plädiert 
Zagzebski dafür, Verstandestugenden als Teilmenge der ethischen Tugen-
den zu begreifen.14 Die Explikation dieser These im Kontext ihrer allge-
meinen Tugenddefinition ist allerdings nicht ganz klar: denn einerseits 
hält sie daran fest, dass die Verstandestugenden als Teilmenge der ethi-
schen Tugenden aufgefasst werden sollten, andererseits legt ihre generelle 
Definition der Tugenden und deren Erläuterung eine analoge Struktur 
beider Tugendarten nahe, also gerade keine Reduktion der Verstandestu-
genden auf epistemische Tugenden.15 Tugenden sind nach Zagzebskis: „a 
deep and enduring acquired excellence of a person, involving a character-
istic motivation to produce a certain desired end and a reliable success in 
bringing about that end” (Zagzebski, 1996, 137) Diese Definition akzen-
tuiert die Aspekte des Handelns und der Motivation und gilt für alle Tu-
genden.   

Ihre Überlegung ist nun, dass sich bei Verstandestugenden und 
ethischen Tugenden die Bewertungsmodi unterscheiden, was man an den 
unterschiedlichen motivationalen Grundlagen festmachen könne (vgl. 

 
12 Dazu Roberts & Woods 2007, 76f. Andere Beispiele, die Zagzebski diskutiert, sind 
Autonomie (1996, 159f.) oder Integrität (ebd., 162f.). 

13 Sosa 2017, 145f. diskutiert die Tugend der Sorgfalt (conscientiousness) auch unter 
dem Gesichtspunkt, ob sie eher eine charakterbasierte oder kompetenztheoretische 
Interpretation erfordert. 

14 Vgl. Zagzebski 1996, 139: „[I]ntellectual virtues ought to be treated as a subset of 
the moral virtues in the Aristotelian sense of the latter.“ Und ebd.: „Intellectual vir-
tues are best viewed as forms of moral virtues.“ 

15 Auf diese Spannung macht Pouivet 2010, 11 aufmerksam. Er verweist dabei auch 
auf mehrere Stellen, an denen Zagzebski ausdrücklich von „Analogie“ oder „Paral-
lele“ zwischen den Tugendarten spricht. Vgl. Zagzebski 1996, 162 und 142. Greco & 
Turri 2012, 21f. schreiben Zagzebski eine Analogiethese zu. 



Jens Kertscher 
 

 

521 

ebd., 166): So wie alle ethischen Tugenden von einer allgemeinen Motiva-
tion für das (moralisch) Gute her verstanden werden könnten, ließen sich 
die Verstandestugenden von einer allgemeinen Motivation für Wissen her 
verstehen (ebd., 167f.). Demnach wäre Mut eine Tugend, die eine Person 
dazu motiviert, Risiken einzugehen, wenn etwas Wertvolles auf dem Spiel 
steht, und sie darin zuverlässig erfolgreich macht (ebd., 165). Verstan-
destugenden motivieren Personen hingegen dazu, Wissen zu erwerben 
und machen sie darin zuverlässig erfolgreich. Dementsprechend wäre der 
intellektuelle Mut vom ethischen Mut so zu unterscheiden, dass er eine 
Tugend ist, die eine Person dazu motiviert, gegen Widerstände an dem 
festzuhalten, was sie für wahr hält und darin auch zuverlässig erfolgreich 
zu sein (so Greco & Turri 2021, 22). Die Spezifikation erfolgt mit anderen 
Worten über das verfolgte Ziel. Nach dieser Darstellung Zagzebskis hätten 
Verstandestugenden und ethische Tugenden also eine analoge Struktur; 
sie lassen sich aber über die Ausrichtung auf das (moralisch) Gute oder 
auf Wissen abgrenzen. Verstandestugenden können auf der Grundlage 
von spezifischeren Motivationen identifiziert werden, die mit der allge-
meinen Motivation für Wissen zusammenhängen. Zagzebski betont aber 
zugleich, dass letztlich auch Wissen ein Gut sei – „knowledge is a form of 
good“ (ebd., 168) –, das als solches unter die moralischen Güter subsu-
miert werden kann. So fügt sie die im Kontext ihrer Tugenddefinition ein-
geführte analoge Struktur zwischen den Tugendarten in ihre Reduktions-
these ein. Ihre Behauptung, dass Wissen als ein (außermoralisches) Gut 
unter die moralischen Güter subsumiert werden kann, reicht aber zweifel-
los nicht, um die Reduktionsthese zu begründen. Im Gegenteil: diese Be-
merkung bestärkt eher den Verdacht, dass mit dieser These etwas nicht 
stimmen kann.16 

Wie im nächsten Abschnitt deutlich werden wird, hat Zagzebskis 
Unterscheidung nach der Ausrichtung der Tugenden auf Wissen und Gu-
tes durchaus einen thomistischen Anstrich, allerdings scheint sie zu über-
sehen, dass die ähnlich lautende Unterscheidung nach Objekten der Tu-
genden (gut und wahr) bei Thomas von Aquin eine formale 

 
16 Im Kontext ihrer Diskussion der Rolle der Phronesis will Zagzebski die Phronesis 
als intellektuelle Haupttugend ausweisen, so dass alles Denken als eine Form von 
Handeln beschrieben werden kann. Vgl. Zagzebski 1996, 231: „Thinking is itself a 
form of acting“ und weiter: „There is no special order between thinking and acting.“ 
Das überzeugt allerdings nur, wenn man die Begriffe des Denkens und Handelns 
unspezifisch mit dem generischen Begriff der Tätigkeit identifiziert. Zur Phronesis 
vgl. auch unten Abschnitt 4. 



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

522 

Unterscheidung ist und keine Unterscheidung nach inhaltlich bestimmten 
Motivationsarten. 

3. 

Es gibt eine ganze Reihe von Stellen, an denen Thomas den Zusammen-
hang zwischen ethischen Tugenden und Verstandestugenden erläutert. 
Ich werde mich in diesem Abschnitt darauf beschränken, zwei dieser Stel-
len zu kommentieren, da sich an ihnen Thomas‘ Position und ihre Impli-
kationen besonders gut verdeutlichen lassen.17 

Wie Aristoteles unterscheidet Thomas die ethischen von den di-
anoetischen Tugenden der Art nach. Dass es sich dabei nicht nur um eine 
analytische bzw. begriffliche, sondern eine sachliche Differenz handelt, 
wird nicht zuletzt auch daran deutlich, dass Thomas die sie fundierende 
Unterscheidung nach seelischen Vermögen von Aristoteles übernimmt.18 
Da der Intellekt auf die Erkenntnis der Wahrheit ausgerichtet ist, sind 
Verstandestugenden solche, die die Vernunft darin vollenden – so Aristo-
teles (EN VI, 2, 1139b 11-13) –, die Wahrheit zu treffen. Thomas führt al-
lerdings gegenüber Aristoteles einige Präzisierungen und Differenzierun-
gen ein. Man kann bei ihm zwei Argumentationslinien zur Verhältnisbe-
stimmung von ethischen Tugenden und Verstandestugenden identifizie-
ren. Die erste geht von einer Unterscheidung der formalen Objekte aus, 
auf die die Tugenden jeweils ausgerichtet sind: Das Gute und das Wahre. 
Dieser Gedanke erinnert, wie schon kurz angedeutet, ein wenig an Zag-
zebskis im vorherigen Abschnitt referierte Position. Das ist aber, wie so-
gleich deutlich werden wird, nur ein oberflächlicher Eindruck, denn 

 
17 Für weitere einschlägige Stellen im Werk Thomas von Aquins vgl. Colton (2016), 
der Zagzebskis Kritikpunkte einzeln diskutiert und auf einer umfangreicheren Text-
grundlage argumentiert. Vgl. auch die umfänglichen Darstellungen bei Knobel 2022 
sowie Osborne 2022, 44-81. 

18 Die Unterscheidung der Tugendarten gemäß den Vermögen der psyché findet sich 
in EN I, 13, 1103a 4-10 und VI, 2, 1139a 3-8. Ich hoffe, im weiteren Verlauf davon zu 
überzeugen, dass die Einteilung der seelischen Vermögen weniger Begründungslast 
trägt, als Zagzebski und die ihr darin folgenden Kritiker des aristotelisch-thomisti-
schen Ansatzes annehmen. Im Hinblick auf Aristoteles habe ich versucht, das in 
Kertscher 2015 zu zeigen. Für eine Verteidigung der vermögenstheoretischen Be-
gründung der Unterscheidung zwischen Charaktertugenden und Verstandestugen-
den bei Aristoteles und Thomas von Aquin vgl. Colton 2016, 396-400 und Beier 
2021, 161f. 



Jens Kertscher 
 

 

523 

Thomas verbindet damit keine motivationspsychologisch begründete Ana-
logiethese. Die zweite Argumentationslinie will ich als „Unterstützungs-
these“ bezeichnen. Sie besagt, dass die Verstandestugenden zu ihrer rich-
tigen Ausübung die Unterstützung durch andere, nicht zuletzt ethische 
Tugenden benötigen. In diesem Abschnitt erläutere ich die erste dieser 
beiden Argumentationslinien. 

Es bietet sich dazu an, mit Thomas‘ Definition der Tugenden einzu-
steigen. Er folgt wiederum grundsätzlich Aristoteles, wenn er Tugenden 
als feste Habitus bestimmt, die die Ausübung menschlicher Vermögen auf 
das Gute ausrichten (STh I-II, q. 55, art. 4, 1), indem sie das Vermögen 
vervollkommnen: „Tugend besagt Vervollkommnung des Vermögens“ 
(STh I-II, q. 55, art. 3 c.a.)19 Eine weitere Formulierung lautet: „Tugend ist 
jene gute Beschaffenheit des Geistes, kraft deren man recht lebt, die nie-
mand schlecht gebraucht, die Gott in uns ohne uns bewirkt." (STh I-II, q. 
55, art. 4, 1). Oder, um die aus der Nikomachischen Ethik bekannte Wen-
dung aufzugreifen: Eine Tugend macht denjenigen, der sie besitzt, und 
sein Werk gut.20  Grundsätzlich gilt das auch nach Thomas für alle Tugen-
den, allerdings mit einer Einschränkung, die darauf beruht, dass Tugen-
den Habitus sind, die in unterschiedlicher Hinsicht auf das Gute ausge-
richtet sind: „Ein Gehaben [habitus] ist aber in doppelter Weise auf den 
guten Akt hingeordnet. Einmal, insofern durch ein solches Gehaben dem 
Menschen die Fähigkeit mitgeteilt wird, einen guten Akt zu setzen […]. In 
anderer Weise bewirkt das Gehaben nicht nur die Fähigkeit zum Handeln, 
sondern bewirkt auch, daß man die Fähigkeit recht gebraucht. So bewirkt 
die Gerechtigkeit nicht nur, daß der Mensch einen einsatzbereiten Willen 
hat, das Gerechte zu tun, sondern auch, daß er [in der Tat] gerecht han-
delt.“ (STh I-II, q. 56, art. 3, c.a.). Nur in diesem zweiten Sinne werden die 
Habitus im vollen Sinne (simpliciter) Tugenden genannt, so Thomas wei-
ter. Vor dem Hintergrund dieser Unterscheidung werden die Verstan-
destugenden – mit Ausnahme der Klugheit (und der theologischen Tu-
gend des Glaubens, die ebenfalls eine kognitive Tugend ist) –21 nicht im 

 
19 Vgl. auch STh I-II, q. 55, art. 1 c.a. 

20 Sie findet sich in EN II, 5, 1106a 15f. Für eine Rekonstruktion und Verteidigung 
der Tugenddefinition des Thomas von Aquin gegen verbreitete Missverständnisse 
vgl. Beier 2017. 

21 Die Klugheit unterscheidet sich von den anderen Verstandestugenden (vgl. unten 
Abschnitt 4). Nach Thomas kann die Klugheit in bestimmter Hinsicht sogar zu den 
ethischen Tugenden gezählt werden: „Die Klugheit ist ihrer Wesenheit nach eine 
verstandhafte Tugend. Dem Tätigkeitsfeld nach aber kommt sie mit den sittlichen 



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

524 

vollen Sinne Tugenden genannt, sondern nur im eingeschränkten Sinn 
(secundum quid): „Die ersteren [d.h. die verstandhaften] Gehaben heißen 
jedoch nicht schlechthin Tugenden, weil sie zum guten Werk nur ein ge-
wisses Können [nicht schon die Ausführung] geben und den, der sie hat, 
nicht schlechthin gut machen.“ (Ebd.)22 Die Verstandestugenden wären 
dann nur in einem eingeschränkten Sinne Tugenden. Diese Unterschei-
dungshinsicht ist für Thomas‘ Bestimmung des Verhältnisses von ethi-
schen Tugenden und Verstandestugenden grundlegend. Sie bildet aller-
dings nur den Hintergrund für weitere Differenzierungen, die es ihm er-
lauben, an der sachlichen Trennung der Tugendarten festzuhalten, ohne 
die eine auf die andere zurückzuführen. 

Um das zu verdeutlichen, will ich nun auf eine längere Stelle einge-
hen, die sich im zweiten Teil des zweiten Teils der Summa Theologiae fin-
det. In dem Artikel geht es um die Frage, ob Klugheit eine Tugend sei: 

Gut kann […] in zweifacher Weise ausgesagt werden, einmal im Sinne 
der ‚Materie‘ als das, was gut ist [pro eo quod est bonum]; zum ande-
ren im Sinne der ‚Form‘, das heißt sofern etwas gut ist [secundum ra-
tionem boni]. Das Gute ist aber als solches der Gegenstand der Stre-
bekraft. Wenn es nun Gehaben [habitus] gibt, welche die Überlegung 
der Vernunft zu einer rechten machen ohne Hinblick auf die Recht-
heit des Strebens, so haben sie weniger vom Wesen der Tugend, da 
sie auf das Gute nur im Sinne der Materie hinordnen, das heißt auf 
das, was gut ist, nicht aber auf es, sofern es gut ist. Mehr vom Wesen 
der Tugend haben hingegen jene Gehaben, die die Rechtheit des Stre-
bens betreffen, weil sie das Gute nicht nur im Sinne der Materie, son-
dern auch im Sinne der Form betreffen, das heißt das, was gut ist, 
sofern es gut ist. (STh II-II, q. 47, art. 4, c.a.) 

Thomas unterscheidet die ethischen Tugenden von den Verstandestugen-
den nach der Art ihres Objektbezugs. Das formale Objekt der Verstan-
destugenden ist das Wahre; das formale Objekt der ethischen Tugenden 

 
Tugenden überein; sie ist nämlich die auf das rechte Tun gerichtete Vernunft. Und 
danach wird sie den sittlichen Tugenden beigezählt.“ (STh I-II, q. 58, art. 3, ad 1) 
Ich danke Kathi Beier für den Hinweis auf diese wichtige Differenzierung innerhalb 
der Verstandestugenden. Den Hinweis auf die Tugend des Glaubens verdanke ich 
dem Hinweis eine:s:r anonymen Gutachter:in. 

22 Auf die Relevanz dieser Unterscheidung verweisen auch Dumler-Winckler 2018, 
83 und Colton 2017, 400-403. Beide diskutieren ausführlich Zagzebskis Missdeu-
tung der Rolle dieser Unterscheidung. 



Jens Kertscher 
 

 

525 

das Gute.23 Beide Tugendarten haben aber auch einen Bezug auf das Gute, 
jedoch auf unterschiedliche Weise. Diesen Unterschied erläutert Thomas 
mit Hilfe der Differenz von gut im formalen Sinn (gut per se bzw. gut un-
ter dem Gesichtspunkt des Guten) und gut im materialen Sinn (per acci-
dens). Im formalen Sinne ist das Objekt gut, wenn es als ein Gutes, unter 
dem Gesichtspunkt seines Gutseins intendiert wird. In diesem Sinn wird 
Gutheit von den strebenden Vermögen der Seele ausgesagt. Weil Gut der 
formale Gegenstand des Wollens ist, kann nur ein Willensakt bzw. ein Akt 
des Strebevermögens, und zwar sofern er der Leitung der Vernunft unter-
liegt, in diesem Sinn gut genannt werden. Formal gut heißt das Strebens-
ziel deshalb, weil das Wollen auf ein Gut als ein Gut bzw. unter dem Ge-
sichtspunkt des Guten ausgerichtet ist und angestrebt wird.24 Beim Gut-
sein im materialen Sinn ist ein Vermögen bloß auf sein Gut ausgerichtet. 
Von der Richtigkeit des Strebens wird abgesehen. Das gilt für Tugenden, 
die, wie es in der oben zitierten Passage heißt, vernünftige Überlegungen 
richtig machen, „ohne Hinblick auf die Rechtheit des Strebens“. Gemeint 
sind hier die Verstandestugenden. Auf dieser Grundlage kann man die 
gute Tätigkeit eines Vermögens beschreiben, beispielsweise die gute Tätig-
keit einer vernünftigen Überlegung, das Wahre zu treffen. Die Tätigkeit ei-
nes Vermögens wäre dann material gut, wenn sie die Vollkommenheit des 
Vermögens, die sie hervorgebracht hat, exemplifiziert. Oder anders for-
muliert: Der Intellekt arbeitet als Intellekt gut, wenn er seine Aufgabe gut 
erfüllt, Wahrheit zu treffen.25 Von der Richtigkeit des Wollens wird aller-
dings abgesehen. Solche Tugenden haben daher, wie Thomas festhält, we-
niger von einer Tugend und das heißt: sie sind, wenn man sie unter die-
sem Gesichtspunkt betrachtet, Tugenden secundum quid.  

Für den Kontext der heutigen Tugendepistemologie kann man fest-
halten, dass nach dieser Unterscheidung die Ausübung der vernünftigen 
Vermögen auch auf ein schlechtes Handlungsziel ausgerichtet sein kann; 

 
23 Vgl. STh I, q. 79, art. 1, ad 2 und q. 79, art. 11, ad 2. 

24 Vgl. STh I-II, q. 1, art. 6, c.a. 

25 Dieser Aspekt von Thomas‘ Konzeption entspricht dem beispielsweise von Ernest 
Sosa favorisierten kompetenztheoretischen Reliabilismus in der Tugendepistemo-
logie (vgl. Sosa 2017, 149-156). Osborne (2022, 46f.) interpretiert diese Unterschei-
dung etwas schlichter als eine Unterscheidung innerhalb der ethischen Tugenden: 
Ihre Ausübung kann als material oder formal gut beschrieben werden. Das scheint 
mir aber nicht den Sinn dieser Unterscheidung zu treffen, da Thomas hier die Aus-
übung eines vernünftigen Vermögens vom Streben abgrenzt.  



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

526 

umgekehrt kann die defekte Ausübung eines Vermögens auch auf gute 
Ziele ausgerichtet sein. Thomas kann also mühelos mit Fällen umgehen, 
die als Gegenbeispiele für die neo-aristotelische Reduktion der Verstan-
destugenden auf ethische Tugenden angeführt werden: exzellente Wissen-
schaftler:innen, die Chemiewaffen bauen; Leichtgläubige, die das Gute 
wollen.26 Die Kritik an der neo-aristotelischen Reduktionsthese, die Zag-
zebskis Position treffen mag, übersieht allerdings die differenziertere, 
nicht reduktionistische Analyse Thomas von Aquins. Verstandestugenden 
sind nach seiner Erläuterung Habitus, die den Intellekt dazu disponieren, 
lediglich material gute Akte hervorzubringen. Wie noch deutlicher werden 
wird, heißt das aber nicht, dass Thomas wie heutige Kompetenztheoreti-
ker:innen darauf verzichtet, die Ausübung der Verstandestugenden auch 
unter einem moralischen Gesichtspunkt zu thematisieren. 

Dieser Gedanke wird an einer anderen Stelle noch etwas greifbarer. 
Sie stammt aus dem ersten Teil des zweiten Teils der Summa Theologiae. 
Es geht um die Frage, ob die Verstandestugenden überhaupt Tugenden 
sind:  

Da man von Tüchtigkeit [Tugend] nur spricht in Hinordnung auf das 
Gute (55,3), wird ein Gehaben [habitus] im doppelten Sinn Tüchtig-
keit genannt: einmal, weil es die Befähigung zum guten Tun gibt; und 
zweitens, weil es mit der Befähigung zugleich den guten Vollzug gibt. 
Das aber gehört, wie oben gesagt, nur jenen Gehaben zu, die den stre-
benden Teil angehen; denn die Strebekraft der Seele ist es, die uns in 
den Vollzug aller Vermögen und Gehaben setzt. Da also die auf die 
Schau ausgerichteten Verstandesgehaben [die auf die Ausübung the-
oretischer Vernunft ausgerichteten Habitus] den Strebeteil [der 
Seele] weder vervollkommnen noch ihn sonstwie angehen, sondern 
nur den verstandhaften, so können sie zwar Tüchtigkeiten genannt 
werden, insofern sie die Befähigung zu jenem guten Werk geben, das 
in der Betrachtung des Wahren besteht; denn das ist das dem Ver-
stande zugehörige ‚gute Werk‘. Nicht aber heißen sie im zweiten 
Sinne Tüchtigkeiten, als ob sie auch den guten Vollzug [Ausführung, 
Gebrauch] des Vermögens oder des Gehabens gäben. Dadurch allein 
nämlich, dass einer das Gehaben der auf die Schau gerichteten Wis-
senschaft hat, wird er noch nicht zum Vollzug gedrängt, sondern er 
wird [lediglich] befähigt, das Wahre zu schauen in jenen Dingen, von 
denen er Wissen besitzt; daß er das erworbene Wissen aber auch ge-
braucht, das kommt aus der Bewegung des Willens. Deshalb bewirkt 

 
26 Zu dieser Diskussion mit Blick auf Thomas von Aquin vgl. Roberts & Wood 2007, 
70-72. 



Jens Kertscher 
 

 

527 

die Tugend, welche den Willen vervollkommnet, wie Liebe und Ge-
rechtigkeit, auch noch dieses, daß man diese Schaugehaben [Habitus 
des theoretischen Denkens] gut gebraucht. (STh I-II, q. 57, art. 1, c.a.) 

Für meine Fragestellung will ich aus dieser Passage die Überlegung her-
vorheben, wonach die Verstandestugenden zwar die Fähigkeit, richtig zu 
handeln, ermöglichen; sie garantieren aber nicht ihren eigenen moralisch 
vertretbaren Gebrauch. Man kann Verstandestugenden gut ausüben, ohne 
von ihnen einen Gebrauch zu machen, der die Ausübung moralische Tu-
genden – Thomas nennt hier Liebe und Gerechtigkeit – mit umfasst. Das 
bereits erwähnte Beispiel der exzellenten Wissenschaftler:innen, die sich 
der Entwicklung von Massenvernichtungswaffen verschreiben, ist eine 
Möglichkeit, intellektuell ausgezeichnet, aber moralisch fehlgeleitet zu 
sein. Verstandestugenden sind also in dieser Hinsicht axiologisch neutral. 
Thomas von Aquins Differenzierungen erlauben es, solche Alltagsbe-
obachtungen (moralisch fehlgeleitete Menschen, die über epistemisch Tu-
genden verfügen) zu fassen, ohne sie durch direkte Moralisierung der Ver-
standestugenden wegerklären zu müssen, wie Zagzebski. Thomas könnte 
also durchaus der These zustimmen, wonach jemand über Wissen verfügt, 
der über eine zuverlässig hervorgebrachte wahre Überzeugung verfügt, so 
zum Beispiel, wenn diese Person aus wahren Prämissen einen deduktiv 
gültigen Schluss gezogen hat. Der moralische Kontext spielt dabei keine 
Rolle.27 Das heißt allerdings nicht, dass man Thomas‘ Position derjenigen 
der Kompetenztheorien angleichen könnte, denen zufolge die Aufgabe der 
epistemischen Tugenden ausschließlich darin bestehe, die Ausübung un-
serer geistigen Fähigkeiten zuverlässig zu machen. 

Bevor ich zur zweiten Argumentationslinie komme, will ich diese 
Überlegungen zusammenfassen: Tugenden sind Habitus, die einen Akt – 
ob kognitiv oder praktisch – vorzugswürdig machen, weil er etwas Gutes 
instanziiert.28 Im Fall der Verstandestugenden ist dieses Gut eines, durch 
dessen Realisierung sich die vernünftige Natur des Menschen vollendet. 
Was bedeutet das nun für die Spezifikation einer Tugend im Konkreten als 
ethisch oder epistemisch? An dieser Stelle kann man auf Thomas‘ Unter-
scheidung nach den formalen Objekten des Guten und des Wahren zu-
rückgreifen. Ob das Gut, das durch die Handlung realisiert ist, das einer 

 
27 Für diese Präzisierung danke ich eine:r:m anonymen Gutachter:in. 

28 So, zumindest der Sache nach, Pouivet 2020, 74. Mit „instanziieren“ meine ich 
hier, dass für die Handlung eine Beschreibung möglich ist, nach der sie sich letztlich 
mit Bezug auf den relevanten Tugendbegriff begründen lässt. 



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

528 

dianoetischen oder einer ethischen Tugend ist, hängt dann davon ab, ob 
sie dieses Gute formal oder material realisiert. Und das wiederum hängt 
von der situationsangemessenen Beschreibung und Bewertung des Ver-
haltens der jeweiligen Personen ab. 

Das ist jedoch nur ein erstes Fazit, denn Thomas hat seine Überle-
gungen zum Zusammenhang zwischen ethischen und Verstandestugenden 
noch vertieft. Das führt mich zur „Unterstützungsthese“. 

4. 

Die Unterstützung der Verstandestugenden erfolgt sozusagen von zwei 
Seiten. In diesem Zusammenhang wird die besondere Rolle der Klugheit 
bei Thomas relevant, die auch Zagzebski nicht entgangen ist.29 Die beson-
dere Stellung der Klugheit bei Thomas hängt damit zusammen, dass er 
ihre Aufgaben nicht nur im Hinblick auf die ethischen Tugenden unter-
sucht, sondern auch im Verhältnis zu den anderen Verstandestugenden. 
Nach Thomas ist die Ausübung der Verstandestugenden nämlich immer 
auch eine Sache der Wahl und der Überlegung. Sie bedürfen daher zu ih-
rem richtigen Gebrauch der Klugheit:  

Man könnte freilich sagen: Der Akt der auf die Schau gerichteten Ver-
nunft [die theoretische Vernunft] selbst fällt, insofern er willentlich 
ist und unter dem Gesichtspunkt seiner Ausübung betrachtet wird, 
unter die Wahl und die Überlegung, und infolge davon fällt er unter 
die Anordnung der Klugheit. Was hingegen seine Artbestimmtheit 
betrifft im Vergleich zu seinem Gegenstand, welcher das notwendige 
Wahre ist, fällt er weder unter den Rat noch unter die Klugheit. (STh 
II-II, q. 47, art. 2, ad 2) 

In diesem Artikel geht es um die Frage, ob die Klugheit nur eine Tugend 
der praktischen oder auch der theoretischen Vernunft ist. Zagzebski sieht 
solche Bemerkungen als Bestätigung ihrer Reduktionsthese. Sie schreibt: 
„phronesis does not relate to the intellectual virtues any differently than it 
relates to the traditional moral virtues.” (Zagzebski 1996, 219). Ich glaube 
aber nicht, dass man Thomas so verstehen sollte, als würde er hier das 
Verhältnis der Klugheit zu den ethischen Tugenden mit dem Verhältnis 
der Klugheit zu den übrigen Verstandestugenden schlicht identifizieren. 
Er nimmt hier vielmehr eine Unterscheidung nach Hinsichten vor, die 

 
29 Vgl. Zabzebski 1996, 211-219. Für eine Darstellung der Klugheit bei Thomas von 
Aquin vgl. Osborne 2022, 69-81. 



Jens Kertscher 
 

 

529 

konsistent ist mit dem, was er auch sonst zum Verhältnis der ethischen 
Tugenden und der Verstandestugenden behauptet hat: Sofern Verstan-
destugenden unter dem Gesichtspunkt betrachtet werden, dass sie auch 
mit Willensakten verbunden sind, benötigen sie Klugheit, damit ihre Aus-
übung moralisch gut ist.30 Das Verhältnis der ethischen Tugenden zur 
Klugheit ist dagegen (wie auch schon bei Aristoteles) eines der wechselsei-
tigen Bedingtheit: Man kann nicht gut sein ohne klug zu sein, und nicht 
klug, ohne gut zu sein, man kann aber sehr wohl die übrigen Verstan-
destugenden besitzen ohne Klugheit (und umgekehrt).31 

Einerseits benötigen die Verstandestugenden also zu ihrem mora-
lisch guten Gebrauch die Klugheit. Sie benötigen andererseits aber auch 
von der Seite der ethischen Tugenden Unterstützung. Diesen Gedanken 
kann man sehr gut an der in epistemischen Kontexten relevanten Tugend 
der Wissbegierde (studiositas) erläutern (vgl. STh II-II, q. 166). Diese Tu-
gend ist für ein nicht nur in epistemischer, sondern auch in ethischer Hin-
sicht gutes geistiges Leben unverzichtbar. Thomas ordnet die studiositas 
ausdrücklich den ethischen Tugenden zu. Sie ist eine Untertugend der 
Mäßigung, und ihre Aufgabe ist es, das Erkenntnisstreben selbst in eine 
angemessene Form zu bringen (STh II-II, q. 166, art 2, c.a.). Insofern be-
trifft die Wissbegierde nicht den Erfolg vernünftiger Vermögen, wertvolle 
epistemische Ziele zuverlässig zu erreichen, sondern sie ist eine Tugend 
des epistemischen Strebens:  

Der Erkenntnisakt nimmt von der Strebekraft, die ja alle Kräfte in 
Bewegung setzt, seinen Ausgang (I 82,4). Daher kann auf dem Gebiet 
der Erkenntnis ein zweifaches Gut in Betracht gezogen werden. Das 
eine berührt direkt den Erkenntnisakt und gehört zu den 

 
30 Diese Interpretation passt auch zur in Fn. 19 zitierten Stelle in STh I-II, q. 58, art. 
3, ad 1. 

31 Der locus classicus dafür ist EN VI, 13, 1144b 30-22. Vgl. auch STh I-II, q. 59, a. 
4, wo Thomas ausdrücklich bemerkt, dass die Verstandestugenden, im Gegensatz 
zu den ethischen Tugenden, ohne Klugheit auskommen. Zagzebski zitiert diese 
Stelle (1996, 214). Sie sieht darin allerdings einen Fehler, der auf die aus ihrer Sicht 
bereits nur unzureichend begründete Unterscheidung von praktischer und theore-
tischer Vernunft nach ihrer Ausrichtung auf Notwendiges bzw. Mögliches zurück-
zuführen sei. Nach meiner Rekonstruktion ergeben diese verschiedenen Bemerkun-
gen zum Verhältnis der Klugheit zu den anderen Verstandestugenden bei Thomas 
von Aquin ein kohärentes und zudem mit der aristotelischen Konzeption kompatib-
les Bild. 



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

530 

Verstandestugenden in dem Sinn, daß der Mensch in allem beurteile, 
was wahr und richtig ist. – Das andere Gut gehört zum Akt der Stre-
bekraft in dem Sinn, daß der Mensch mit rechtem Streben seine Er-
kenntniskraft so oder anders zu dem oder jenem einsetze. Und dies 
ist Sache der Wissbegierde. Darum wird sie auch zu den sittlichen Tu-
genden gezählt. (STh II-II, q. 166, art. 2, ad 2) 

Thomas bekräftig hier den Gedanken, wonach Erkenntnis grundsätzlich 
etwas Gutes ist, allerdings kann das Streben nach Erkenntnis fehlgeleitet 
werden. Daher bedarf es immer auch der Wissbegierde, um die Verstan-
destugenden richtig auszuüben. Die Wissbegierde leistet das nach Thomas 
in zweierlei Hinsicht: Einerseits durch Zügelung dieses Strebens, so dass 
es auf die richtigen, wertvollen Gegenstände ausgerichtet bleibt, wozu 
auch die Fähigkeit gehört, relevantes von irrelevantem Wissen zu unter-
scheiden, und andererseits „in einer energischen Hinwendung zur wissen-
schaftlichen Arbeit“ (STh II-II, q. 166, art. 2, ad 3). Sie macht das Erkennt-
nisstreben und seine Ausrichtung auf sein Gut, nämlich das Wahre, selbst 
zu etwas im ethischen Sinne Gutem.   

Die Wissbegierde ist daher eine ethische Tugend, die im geistigen 
Leben wirksam ist. Roger Pouivet hat diese unterstützende Rolle der 
Wissbegierde in moralischer Hinsicht sehr gut herausgearbeitet, wenn er 
feststellt, dass sie das Streben nach Erkenntnis aus den richtigen Gründen 
habitualisiert, nämlich solchen, die geeignet sind, den Wert der Erkennt-
nis um dieses Wertes willen zu exemplifizieren. Der Wissbegierige strebt 
Erkenntnis als etwas Gutes an und nicht aus anderen Gründen, wie etwa 
Geltungssucht oder ganz ohne Interesse an Wahrheitserkenntnis (vgl. 
Pouivet 2020, 166f.). In diesem Sinne, so Pouivet, kann die Frage der epis-
temischen Rechtfertigung als Aspekt eines moralischen Lebens angespro-
chen werden (ebd., 167). Wenn man dieser Interpretation folgt, wäre 
Wissbegierde die Tugend, mit der die bloß epistemische Bewertung von 
Erkenntnisakten vermittelt ist mit der Frage nach dem Wert von Erkennt-
nis und Wissen. Wäre dieses Ergebnis nicht Wasser auf die Mühlen von 
Zagzebski? Durchaus, es sollte allerdings deutlich geworden sein, dass 
Thomas den Zusammenhang der Tugendarten als eine komplexe Vermitt-
lung von Bewertungshinsichten erläutert und daher Verstandestugenden 
– anders als Zagzebski – gerade nicht auf moralische Tugenden begrifflich 
reduziert. 

Die Defekte des Erkenntnisstrebens thematisiert Thomas unter 
dem Titel „Neugier“ (curiositas) (vgl. STh II-II, q. 167). Abweichend von 
unserem heutigen Sprachgebrauch, nach dem „Neugier“ ein evaluativ am-
bivalenter Begriff ist, verwendet Thomas den Begriff ausschließlich 



Jens Kertscher 
 

 

531 

negativ.32 Insofern enthält dieser Artikel eine Theorie epistemischer Las-
ter. Dazu zählen geistiger Hochmut, Vertrauen in falsche Quellen (Wahr-
sagerei), Zerstreuung der Aufmerksamkeit, Ausrichtung des Erkenntnis-
strebens auf falsche Ziele, Beschäftigung mit irrelevantem Wissen oder 
auch die Überschätzung der eigenen Erkenntnismöglichkeiten.33  

An der Tugend der Wissbegierde kann man also sehr gut verdeutli-
chen, inwiefern nach auch unser Erkenntnisstreben und damit die Vollen-
dung unserer vernünftigen Natur einen moralischen Wert hat.   

5. 

Die beiden voran gehenden Abschnitte sollten deutlich machen, dass Ver-
standestugenden und ethische Tugenden nach Thomas auf unterschiedli-
che Weise miteinander verflochten sind, ohne auf einander zurückgeführt 
zu werden. Er thematisiert Verstandestugenden unter dem Gesichtspunkt 
der Vollendung der Ausübung vernünftiger Fähigkeiten, im Sinne ihres 
guten, zuverlässigen Funktionierens. Er betont ebenso die Rolle der Klug-
heit, die den guten Gebrauch der Erkenntnisvermögen, sofern sie auch 
dem Willen unterliegen, sichert. Und schließlich kennt er mit der Wissbe-
gierde und ihrem Gegensatz, der Neugier, ethische Tugenden und Laster 
im Bereich der Erkenntnis, die das Streben nach Wissen zu etwas ethisch 
Wertvollem (oder Defektem) machen. Ethische Bewertungen und episte-
mische Bewertungen unterscheiden sich also, je nachdem worauf der Ak-
zent gelegt wird: Geht es um die Bewertung des epistemischen Erfolgs 
(das Wahre treffen) oder um die Verfolgung guter praktischer Ziele? Oder 
geht es um den Umgang mit dem Wissen, d.h. die Qualität des Erkennt-
nisstrebens? Thomas von Aquins Unterscheidungen erlauben es, solche 
Fragen zu stellen, ohne sich auf eine Trennung der Tugendarten 

 
32 Um genau zu sein, muss man allerdings betonen, dass Thomas Aristoteles grund-
sätzlich darin folgt, dass das Streben nach Wissen zur Natur des Menschen gehört 
und insofern auch nichts Schlechtes ist. Die von ihm unter dem Titel der curiositas 
aufgezählten Laster verderben dieses natürliche Streben des Menschen, indem sie 
die Verwirklichung der vernünftigen Natur des Menschen gefährden.  

33 Thomas unterscheidet Neugier als Laster der geistigen und als Laster der sinnli-
chen Erkenntnis. Die aufgezählten Defekte des Erkenntnisstrebens beziehen sich 
auf Neugier als Laster der geistigen Erkenntnis (Vgl. STh II-II, q. 167, art. 1, c.a.). 
Ein Laster der sinnlichen Erkenntnis wäre beispielsweise „das Anschauen einer 
Frau zur Begehrlichkeit und die aufmerksame Beobachtung des Tuns und Lassens 
anderer zur Ehrabschneidung“ (STh II-II, q. 167, art. 2, c.a.).  



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

532 

festzulegen, die sich dann im Licht der Realitäten unseres epistemischen 
und praktischen Lebens nicht aufrechterhalten lässt. Thomas lässt aber 
auch Raum für das Zusammenspiel der Tugendarten, ohne die eine auf die 
andere zu reduzieren. Auf der Ebene der Beschreibung einschlägiger Bei-
spiele des Zusammenspiels der Tugendarten ist seine Konzeption daher 
sehr plausibel. Um noch einmal das Schema Pouivets heranzuziehen: 
Nach Thomas gibt es keine gleichbleibende Korrelation zwischen den Ver-
standestugenden und den ethischen Tugenden und den damit verbunde-
nen Bewertungsmodi, sondern bloß partielle Überschneidungen, bei de-
nen epistemische Bewertungen mit ethischen Bewertungen einhergehen 
können. Jeder kognitive Akt kann als solcher oder aber auch als moralisch 
qualifizierte Handlung bewertet werden. Außerdem kann Thomas episte-
mische Tugenden sowohl im Sinne der Kompetenztheorie, z.B. Beherr-
schung von Logik, Erinnerung, Wahrnehmung usw., als auch im Sinne der 
Charaktertheorie thematisieren, wonach es zur richtigen Ausübung der 
Tugend auch des moralisch geordneten Strebens bedarf. 

Wie ich eingangs betont habe, ist die angemessene Beschreibung 
des Zusammenhangs der Tugendarten eine Voraussetzung dafür, die 
These zu diskutieren, wonach unser geistiges Leben nicht nur einen epis-
temischen, sondern auch einen ethischen Wert hat. Bei Thomas wird die-
ser Gedanke insofern deutlich als er, was die Beschreibung der Verflech-
tungen von ethischen Tugenden und Verstandestugenden betrifft, noch et-
was weiter geht, als ich es bisher dargestellt habe. Das geht ebenfalls aus 
der oben ausführlich zitierten Passage (STh I-II, q 57, art. 1, c.a.) hervor. 
Denn er hält dort fest, dass das, was den spekulativen Habitus zu etwas 
Tugendhaften im vollen Sinne macht, am Ende die Rückbindung an die 
ethischen Tugenden im eigentlichen Sinn ist. Damit geht er noch über die 
Ausführungen zur unterstützenden Rolle der Wissbegierde hinaus. Nicht 
zufällig nennt er in dieser Passage neben der Liebe auch die Gerechtigkeit. 
Die ethischen Tugenden sorgen dafür, dass die Verstandestugenden auch 
auf eine im ethischen Sinn gute Weise ausgeübt werden. Die Verstan-
destugenden, mit denen wir wahre Überzeugungen und Erkenntnisse aus-
bilden, fügen sich so in ein gerechtes Verhalten ein; sie sind im vollen 
Sinne Tugenden nur dann, wenn das der Fall ist. Und nur unter dieser Vo-
raussetzung vollenden wir mit Hilfe der Verstandestugenden unsere Natur 
als vernünftige Wesen.  

Der Wert von Wissen, Erkenntnis und Wahrheit verweist also auf 
den Wert der Vernunft als solcher, oder besser: auf den Wert unserer 
Existenz als vernünftige Wesen, die alle menschlichen Fähigkeiten im 
Sinne eines Prinzips des Guten vereint. Die Verbindung von Charaktertu-
genden und Verstandestugenden gründet in einer metaphysischen 



Jens Kertscher 
 

 

533 

Anthropologie, die auf der Annahme beruht, dass Vernunft selbst einen 
Wert hat, in dem sich das Wesen des Menschen verwirklicht. Die Norma-
tivität von Vernunft wäre nach Thomas also axiologisch zu fassen: Es ist 
besser, vernünftig zu sein, als es nicht zu sein. Da sich menschliches Leben 
in vernünftiger Tätigkeit verwirklicht, verwirklicht sich im Wert von Ver-
nunft zugleich auch das gute menschliche Leben. Thomas von Aquin ge-
lingt es, diesen Zusammenhang zu artikulieren, ohne ethische Tugenden 
auf moralische Tugenden zu reduzieren. 

Die These, wonach Vernunft selbst etwas Wertvolles ist, wird heut-
zutage auch unabhängig vom aristotelisch-thomistischen Kontext disku-
tiert und lässt sich wohl auch ohne Annahmen über die vernünftige Natur 
des Menschen verteidigen (vgl. beispielsweise Wedgwood 2019). Eine grö-
ßere Herausforderung für eine Theorie epistemischer Tugenden, die sich 
auf die aristotelisch-thomistische Tradition beruft, bleibt die zweite, sub-
stanziell-anthropologische These, wonach sich im Wert der Vernunft im-
mer auch das gute menschliche Leben verwirklicht. Die vorangehenden 
Ausführungen konnten für ein solches anspruchsvolles Vorhaben allen-
falls einige Vorüberlegungen beitragen.34   

 

Literatur 

Aristoteles: Nikomachische Ethik, übers. und hg. von U. Wolf, Hamburg: Rowohlt 
2011. 

Aquin, Thomas von: Summa Theologica. Die Deutsche Thomas-Ausgabe. Voll-
ständige, ungekürzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa Theologica, 
Salzburg/Leipzig: Kerle/Pustet 1955. 

Baehr, Jason. 2011. The Inquiring Mind. On Intellectual Virtues and Virtue Epis-
temology. 1. Aufl. Oxford: Oxford University Press. 

Beier, Kathi. 2017. „Tugend und Natur - Über einige Missverständnisse des Tu-
gendbegriffs in der Gegenwartsphilosophie“. In Praxis und ‚zweite Natur‘. Be-
gründungsfiguren normativer Wirklichkeit in der Diskussion, herausgegeben 
von Jens Kertscher und Jan Müller, 1. Aufl., 31-48, Münster: mentis. 

 
34 Mein Dank gilt Kathi Beier für wertvolle Kommentare und Hinweise zu einer 
früheren Fassung dieses Beitrags sowie eine:m:r anonymen Gutachter:in für hilfrei-
che Verbesserungs- und Präzisierungsvorschläge. 



Lassen sich epistemische Tugenden als eine Art ethische Tugenden verstehen? 
 

 

534 

Beier, Kathi. 2021. „Orientierung an Wahrheit. Vorarbeiten zu einer Taxonomie 
intellektueller Tugenden“. In Orientierung durch Kritik. Essays zum philoso-
phischen Werk Pirmin Stekeler-Weithofers, herausgegeben von Wolfram Go-
bsch und Jonas Held, 1. Aufl., 155-181, Hamburg: Meiner. 

Colton, Randall. 2016. „A Thomistic Defense of the Distinction Between the Moral 
and Intellectual Virtues“, International Philosophical Quarterly 56 (4): 393-
410. 

Dumler-Winckler, Emily. 2018. „Distinguishing Intellectual Virtues and Moral 
Virtues in the Practices of Science“, Philosophy, Theology and the Sciences 5 
(1): 80-103. 

Greco, John & Turri, John. 2011. „Virtue Epistemology“. In Stanford Encyclopedia 
of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta und Uri Nodelman: URL: 
http://plato.stanford.edu/archives/win2011/entries/epistemology-virtue/ 
(PDF-Version 53 Seiten) 

Kertscher, Jens. 2015. „Epistemische Tugenden, vernünftige Fähigkeiten und die 
Einheit der Vernunft“. In Lebensform und Praxisform, herausgegeben von 
Jens Kertscher und Jan Müller, 1. Aufl., 191-215, Münster: mentis. 

Kertscher, Jens. 2019. „Aristoteles – ein Tugendepistemologe?“. In Epistemische 
Tugenden. Zur Geschichte und Gegenwart eines Konzepts, herausgegeben von 
Andreas Gelhard, Ruben Hackler und Sandro Zanetti, 1. Aufl., 29-42, Tü-
bingen: Mohr Siebeck. 

Knobel, Angela. 2022. „Intellectual Virtues. Acquiring Understanding“. In The 
New Cambridge Companion to Aquinas, herausgegeben von Eleonore Stump 
und Thomas Joseph White, 1. Aufl., 185-210, Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press. 

Montmarquet, James A..1993. Epistemic Virtue and Doxastic Responsibility. 1. 
Aufl. Lanham, Md.: Rowman & Littlefield. 

Osborne, Thomas M.. 2022. Thomas Aquinas on Virtue. 1. Aufl. Cambridge: Cam-
bridge University Press. 

Pouivet, Roger. 2010. „Moral and Epistemic Virtues: A Thomistic and Analytical 
Perspective“ Forum Philosophicum 15: 1-15. 

Pouivet, Roger. 2020. L’éthique intellectuelle. Une épistémologie des vertus. 1. 
Aufl. Paris : Vrin. 

Roberts, Robert C. & Wood, W. Jay. 2007. Intellectual Virtues. An Essay in Regu-
lative Epistemology. 1. Aufl. Oxford: Oxford University Press. 



Jens Kertscher 
 

 

535 

Sosa, Ernest. 2015. Judgment & Agency. 1. Aufl. Oxford: Oxford University Press. 

Sosa, Ernest. 2017. Epistemology. 1. Aufl. Princeton: Princeton University Press. 

Wedgwood, Ralph. 2019. The Value of Rationality. 1. Aufl. Oxford: Oxford Univer-
sity Press. 

Zagzebski, Linda (1996): Virtues of the Mind. An Inquiry into the Nature of Virtue 
and the Ethical Foundations of Knowledge. 1. Aufl. Cambridge: Cambridge 
University Press. 

 




	Can epistemic virtues be understood as a kind of ethical virtue? – A clarification starting from Thomas Aquinas
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	Literatur
	Leere Seite

