Zeitschrift fiir Praktische Philosophie
Band 12, Heft 2, 2025, S. 557572
www.praktische-philosophie.org
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.21

Das ewige Lacheln. Zur Relevanz einer bislang
unbeachteten These des Thomas von Aquin
fiir die philosophische Anthropologie!

The Eternal Smile: A Neglected Thomistic Thesis and Its Sig-
nificance for Philosophical Anthropology

ANDREA ALDO ROBIGLIO, LEUVEN

Zusammenfassung: Die Frage nach dem Lacheln und dem Humor erweist sich als
aufschlussreiche Heuristik zur praziseren Bestimmung der Grenzen menschlicher
Existenz — sowohl im Hinblick auf lebende, empfindungsfahige und nicht-rationale
Wesen als auch im Hinblick auf kiinstliche, rationale und nicht verkorperte Entité-
ten. Im Zentrum der Untersuchung steht die Ausarbeitung eines Humorbegriffs, der
von zeitgenossischen Theorien bislang weitgehend unbeachtet geblieben ist und den
Thomas von Aquin gleichsam beildufig als Antwort auf die scholastische Anthropo-
logie seiner Zeit entwickelt hat. Die Analyse dieser thomistischen Konzeptualisie-
rung — des Lachelns als ewiges Lachen — erlaubt es einerseits, die Kategorien zu
problematisieren, welche die gegenwirtigen philosophischen Debatten iiber Humor
strukturieren, und andererseits, den Zusammenhang zwischen Humor und verkor-
pertem Leben grundlegend neu zu bestimmen.

1Der vorliegende Text geht — mit minimalen Erginzungen und geringfiigigen Uber-
arbeitungen — auf den Vortrag zuriick, der wahrend der Plenarsitzung am 11. Juli
2025 in der Gottinger Akademie der Wissenschaften gehalten wurde. Mein beson-
derer Dank gilt dem Prisidenten, Prof. Dr. Daniel Goske, fiir die Einladung sowie
meinen Kolleginnen und Kollegen, namentlich Prof. Dr. Tom Kleffmann, Prof. Dr.
Joachim Ringleben und Prof. Dr. Franziska Meier fiir die anregenden Gespréche
und wertvollen Hinweise. Ein Dank gilt auch den beiden anonymen Gutachtern, de-
ren wertvolle Anregungen ich nach Kriften zu berlicksichtigen bemiiht war. Ein
komplementirer Aufsatz, der eine prizise Exegese des Textes von Thomas von
Aquin bietet und zugleich die einschligige Literatur zu Lachen und Humor im Mit-
telalter zusammenfiihrt, wurde in Robiglio 2025 verdffentlicht.

Alle Inhalte der Zeitschrift fiir Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative
Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz.



558 Das ewige Léicheln

Schlagworter: Humor, Leib, Identitat, Zeit, Auferstehung, Thomas von Aquin

Abstract: The question of smiling and humour serves as a revealing heuristic for
more precisely delineating the boundaries of human existence - both with respect to
living, sentient, and non-rational beings, and with respect to artificial, rational, and
non-embodied entities. The inquiry centres on the articulation of a conception of
humour that has been largely neglected by contemporary theories and that Thomas
Aquinas incidentally developed in response to the scholastic anthropology of his
time. An analysis of this Thomistic conceptualisation - understood as smiling as e-
ternal laughter - enables, on the one hand, a critical interrogation of the categories
that dominate current philosophical debates on humour and, on the other hand, a
fundamental re-examination of the relation between humour and embodied life.

Keywords: Humour, Living Body, Identity, Time, Resurrection, Thomas Aquinas

1. Liminalitat als Schliissel zur Definition des Menschlichen

In zwei Aufsitzen aus den Jahren 1941 und 1950 vertrat der Gottinger Phi-
losoph Helmuth Plessner die Ansicht, dass Lachen und Lacheln Grenzpha-
nomene seien: Schwellenerfahrungen, die die exzentrische Verfassung des
Menschen offenbaren.2 Plessners Analyse gewinnt an interpretativer Tie-
fenscharfe und begrifflicher Lebendigkeit, wenn sie im Kontext der neueren
Forschungen zur Einzigartigkeit des Menschen betrachtet wird.3 Neben

2Vgl. H. Plessner, ,,Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschli-
chen Verhaltens“ und ,Das Léacheln®, in Plessner 1982, S. 201-387, 419-434.

3 Mit dem Begriff der ,Einzigartigkeit“ bezeichne ich diejenige Besonderheit des
Menschen, die sich durch die Abgrenzung zu nicht-menschlichen Wesen — seien sie
nicht-rationale oder nicht-tierische — bestimmt. Der Begriff fungiert gewisserma-
Ben als Spiegelbild und Gegenbegriff zur ,Singularitiat, die in der gegenwirtig
wachsenden philosophischen Diskussion iiber Kiinstliche Intelligenz eine zentrale
Rolle einnimmt. ,Einzigartigkeit“ bezeichnet den Versuch, das Wesen des Menschs-
eins zu erfassen, wihrend ,Singularitiat“ zunehmend einen potenziellen histori-
schen Kulminationspunkt markiert, an dem sich die Grundstruktur der Beziehung
zwischen Mensch und Technik transformiert. Hier beziehe ich mich nicht auf die
Anwendung von KI in digitalen Medien, deren Handhabung wir zunehmend erler-
nen, sondern auf die Grundlagenforschung — gelegentlich auch als ,,Allgemeine KI*
bezeichnet —, die an die traditionsreiche Forschung ankniipft, die darauf abzielt,
eine kiinstliche Lebensform zu konstruieren. Als methodische Referenzen seien an



Andrea Aldo Robiglio 559

den klassischen, bis auf Aristoteles zuriickgehenden Vergleich mit der Ani-
malitat tritt dabei der Bezug auf die sogenannte ,kiinstliche Intelligenz“ —
und damit auf einen urspriinglich nicht-tierischen, technogenen Begriff von
Rationalitit.4 Es existiert eine Vielzahl von Arbeiten zum computergestiitz-
ten Humor: etwa zur Erkennung humorvoller Texte, zur Unterscheidung
von Humorarten oder zur Modellierung humoristischer Strukturen. Aus
philosophisch-anthropologischer Perspektive erdffnet sich ein frischer
Blick darauf, wie klassische Theorien des Humors — etwa jene der kogniti-
ven Dissonanz, der Nachahmung oder der Affektregulation — in einem neu-
artigen epistemischen und konzeptuellen Rahmen neu artikuliert werden,
in dem der Begriff des Kalkiils sukzessive ausgeweitet wird, bis er nahezu
jeden Lebensprozess durchdringt. Wenn man — wie in der klassischen Hu-
mortheorie Henri Bergsons — die Inkongruenz als zentrales Strukturmerk-
mal des Komischen voraussetzt, stellt sich aus philosophischer Perspektive
die Frage, ob kiinstliche Intelligenz tiber eine Form von Selbstbeherrschung
(wenn nicht gar iiber eine rudimentire Form von Selbstbewusstsein) ver-
fligen miisste, um tiberhaupt jene Fiahigkeit ausbilden zu konnen, ,,die Kon-
trolle iiber den eigenen ,Korper‘ zu verlieren®, das heift: auf kontingente,
unvorhersehbare Weise iiberrascht oder erfreut zu werden und damit einen
genuinen Sinn fiir Humor zu entwickeln. Aus dem Gesagten lisst sich das
Interesse an philosophischen Untersuchungen zur Natur des Humors ab-
leiten. In diesem Zusammenhang erscheint es naheliegend, das Thema
auch aus historisch-philosophischer Perspektive zu beleuchten und die
Schriften eines Denkers zu analysieren, die bislang nur am Rande in dieser
Hinsicht betrachtet wurden. Die Forschung zu Lachen und Humor bei
Thomas von Aquin befindet sich dabei nach wie vor in einem frithen Ent-
wicklungsstadium. Die bisherigen historisch-philosophischen Untersu-
chungen zum Thema , Lachen” bei Thomas von Aquin haben vornehmlich
versucht, die gingigen Humortheorien auf seine Schriften anzuwenden, um
zu ermitteln, welche von ihnen sich mit diesen am besten in Einklang brin-
gen lasst. Das Thema wurde beim Aquinaten bislang vor allem im Kontext
von Freundlichkeit, Heiterkeit, Verspieltheit und dhnlichen Phanomenen
behandelt, also in Bezug auf jene Aspekte, die mit zwischenmenschlichen

dieser Stelle exemplarisch folgende Arbeiten genannt: Rasmussen u.a. 20009;
Stepney u.a. 2018.

4 Eine aktuelle Studie, die ich fiir besonders informativ und anregend halte, ist die
folgende: Gomez Pin 2025, S. 9-41.



560 Das ewige Lcheln

Beziehungen verkniipft sind. Wie John Morreall bemerkt hat, folgt Thomas
weitgehend der sogenannten Entlastungs- oder Entspannungstheories.

Im Folgenden soll die erwdhnte Interpretation neu befragt, denn das
Modell der , Entspannung® (comic relief) vermag die Idee des ewigen La-
chelns nicht angemessen zu erfassen. Zugleich lasst sich die Theorie der In-
kongruenz oder des Widerspruchs weder unmittelbar anwenden noch
ganzlich verwerfen, insbesondere im Hinblick auf das Wesen der Auferste-
hung, in der die Sterblichkeit qua Sterblichkeit fortbesteht, auch wenn sie
in die Unsterblichkeit aufgenommen wird. Der Leser wird rasch erkennen,
worauf ich mich hier beziehe.

In seinem Kommentar zu Hebrder 11,11, in dem Thomas das Lachen
Abrahams iiber die VerheiBung Gottes diskutiert, dass Sarah einen Sohn
gebiren werde, bemerkt er, dieses Lachen sei von Staunen (risus admira-
tionis) und nicht von Zweifel (risus dubitationis) oder Unvereinbarkeit ge-
tragen®. Das Staunen scheint mir eine besondere Zugangsweise zum La-
chen zu erdffnen. Anstatt also zu versuchen, Thomas von Aquin nahtlos in
bestehende Theorien des Lachens einzuordnen, fordert uns seine eigen-
standige Position dazu auf, die grundlegende Bedeutung des Lacheln fiir ein
tieferes Verstdndnis des genuin Menschlichen zu erkennen.

5 Morreall 2024. Vorab sei auf die Monografie Morreal 2009 verwiesen, in der
Thomas von Aquin als einer der ausdriicklich analysierten Denker behandelt wird
(S. 23-24, 34-36, 71, 112 und 145). Morreall erortert ausschlieBlich die Auseinander-
setzung des Aquinaten mit Aristoteles’ Nikomachischer Ethik (Buch VIII), wie sie
in der Summa Theologiae 11-11, q. 168, zum Ausdruck kommt. Bemerkenswert ist,
dass Thomas More — der Thomas von Aquin nur selten zitiert — gerade diese Be-
handlung der edtpamelia besonders hervorhob; vgl. De Marchi 2015.

6 Vgl. Thomas von Aquin 1953, S. 465, Super Epistolam ad Hebraeos lectura, Cap.
XI, Lectio iii: ,Dicendum est, quod quantum ad Abraham, risus eius non fuit dubi-
tationis sed admirationis. Unde, Rom. IV, 20, non haesitavit diffidentia, sed con-
fortatus est fide dans gloriam Deo plenissime, sciens quod quicquid promisit Deus,
potens est et facere. Unde nec reprehenditur risus eius a Deo, qui corda omnium
novit“. Diese Position, die einen Interpretationsrahmen des Lachens, basierend auf
den Prinzipien von Uberlegenheit (derjenigen, die lachen) und Unterlegenheit (der-
jenigen, die andere zum Lachen bringen), explizit dekonstruiert, eroéffnet ein neues
und vielversprechendes Forschungsfeld. Sie steht in enger Verwandtschaft zu den
Ansitzen des jungen René Girard, der in Dialog mit Maurice Merleau-Pontys Pha-
nomenologie und dem zentralen, uniiberwindbaren Problem der Verkorperung
beim Verstdandnis des Lachens entwickelt wurde. Vgl. Girard 2025, S. 53-137 (der
bislang unveréffentlichte Text von Girard stammt aus den Jahren 1953 bis 1955).



Andrea Aldo Robiglio 561

Versuchen wir also, die Schriften des Aquinaten neu zu lesen und ei-
nen bislang kaum beachteten Text in Visier zu nehmen, der durch seine Be-
deutung und Tragweite dazu angetan ist, die thomistische Auffassung des
Lachens neu zu bedenken und, wenn auch indirekt, einen erweiterten Zu-
gang zur philosophischen Anthropologie des Thomas von Aquin zu erdoff-
nen.

Diese Einsicht — wie wir im Folgenden sehen werden — fand spiter
Resonanz in der rheinischen Dominikanerschule und dariiber hinaus im
italienischen Denken des 15. Jahrhunderts, insbesondere in Florenz bei
Denkern wie Marsilio Ficino”. Im 16. Jahrhundert jedoch scheint sie, mei-
nes Erachtens, weitgehend in Vergessenheit geraten zu sein. Auch in der
heutigen thomistischen Forschung bleibt sie bislang unbeachtet. Die vor-
liegende Untersuchung versteht sich, wenn man so will, als eine Ubung der
Mikrohistorie der Philosophie — eine Ubung, die, sofern sie iiberzeugt, auch
weiterreichende systematische Implikationen erkennen lassen konnte.

2. Eine Disputation an der Universitat Paris im Jahr 1259

Wir schreiben das Jahr 1259. Wir befinden uns in Paris Anfang April, we-
nige Tage vor Ostern (13. April), am linken Ufer, wo das Studium Generale
liegt. Dort finden die de quolibet-Disputationen statt: 6ffentliche Streitge-
spriche, bei denen Schiiler sowie Lehrende frei Fragen stellen konnen, die
vom Lehrstuhlinhaber beantwortet werden miissen.

Meister Thomas, damals 35 Jahre alt und am Ende seiner dreijahri-
gen Lehrtatigkeit in Paris, bereitete sich auf die Riickkehr nach Italien vor.
Wiéhrend er das Werk Quaestiones disputatae de veritate vollendete, be-
gann er mit der Summa contra Gentiles, einer systematischen Darstellung
des christlichen Glaubens. Anfang April wurde er mit der Disputatio de
quolibet iiber Gott, Engel und Menschen betraut. Der dabei entstandene
Text ist in iiber neunzig Handschriften iiberliefert und fand weite Verbrei-
tung.8

7 Die folgende Analyse versteht sich zugleich als ein Versuch, jene Aussagen iiber
Thomas Aquinat zu ergénzen und zu korrigieren, die sich in dem ansonsten hochst
innovativen Artikel von O’Rourke Boyle 1999.

8 Es handelt sich um das Quodlibet XI, herausgegeben von Pater René-Antoine Gau-
thier in Band XXV der , Leonina“ Ausgabe. Die Datierung des Textes (1259) wurde
1927 von Pierre Mandonnet festgelegt und vom Verlag akzeptiert. Im Jahr 1946
stellte Palémon Glorieux die Echtheit in Frage, aber Gauthier bewies, dass diese Ar-
gumente nicht stichhaltig waren: siehe Gauthier 1996, S. 100*.



562 Das ewige Lcheln

In knappen, bisweilen elliptischen Formulierungen — mdglicher-
weise, wie der Herausgeber vermutet, ein Hinweis auf unvollstéindige Uber-
arbeitung — vertritt Thomas von Aquin eine radikale These: der Mensch ist
zum Lachen bestimmt. In der himmlischen Gliickseligkeit nach der Aufer-
stehung wird die Menschheit ewig lachen, als Bestétigung der fortbestehen-
den Identitét zwischen Lebenden und Auferstandenen.

An dieser Stelle ist eine Prizisierung erforderlich: wenn Lachen und
Licheln hier erscheinen, als wéren sie dasselbe, spiegelt dies die Semantik
des mittelalterlichen Lateins wider. Bereits im 13. Jahrhundert unterschie-
den Theologen zwei Formen des Lachens, die beide unter dem Begriff risus
zusammengefasst wurden. Auf der einen Seite steht der cachinnus: ein gro-
bes, unkontrolliertes Lachen, das das Gesicht entstellt und in larmendes
Schnauben eines Esels oder das Wiehern eines Pferdes ausartet9. Auf der
anderen Seite steht der risus feinerer Natur: das entziickte Lachen, signum
iocunditatis, ein sichtbares Zeichen der Freude, das vom Auge oft starker
wahrgenommen wird als vom Ohr. Im Gegensatz zum groben cachinnus
verkorpert es einen ruhigen und wiirdigen Ausdruck des Gliicks und offen-
bart die Freude der Seele auf sanfte Weise0. Fiir Thomas muss es selbst-
verstandlich gewesen sein, diese zweite Art des Lachens in der Disputation
vom April 1259 wiederholt zu erwdhnen.

Seine These, dass Lachen nicht nur mit dem seligen Leben vereinbar,
sondern ein integraler Bestandteil desselben ist, fehlt — soweit ersichtlich —
in der gingigen Geschichte des Humors und Lachens im vormodernen Den-
ken. Eine seltene, beildufige, aber lobenswerte Ausnahme stellt eine Bemer-
kung in Carla Casagrandes Aufsatz ,Lachen im Paradies“ dar. Casagrande
untersuchte diese Doktrin im Werk des elsdssischen Dominikaners Johan-
nes von Dambach (T 1372), Autor der berithmten Consolatio Theologiae. In
einer weiteren Schrift, De sensibilibus deliciis Paradisi, die er 1350 ver-
fasste und Papst Clemens VI. {iberreichte, behandelt Johannes verwandte
Themen, die spater von Bartolomeo de Rambertini (T 1466) in seinem Werk

9 Z.B.: ,Gaudium mundi non est gaudium, sed irrisio et deceptio, nec risus mund-
anorum risus est sed cachinnus uel rechanatus asinorum uel hynnitus equorum*®
(Guillelmus Alvernus. Sermo CXCVIII, in Guillelmus Alvernus 2011, S. 242 [53-

550).

10 7.B.: ,Risus enim est exuberancia gaudii. Sancti enim hic rident et gaudent per
spem, quia quasdam arras habent spiritualis leticie in gloria, sed in futuro plenum
habebunt gaudium® (ibid., 242 [57-60]). Vgl. Smith 2023, S. 82.

1Vgl. Casagrande 2005, S. 186-189.



Andrea Aldo Robiglio 563

zusammengefasst und popularisiert wurden. Rambertinis De glorificatione
sensuum in Paradiso, ,,Uber die Verherrlichung der Sinne im Paradies®,
hatte eine breite Rezeption und wurde 1498 in Venedig sowie noch 1514 in
Paris veroffentlicht. Was Casagrandes Aufmerksamkeit — und meine Neu-
gier — weckte, war die Tatsache, dass Johannes von Dambach in diesem
Traktat ausdriicklich auf eine Quaestio quodlibetalis Bezug nimmt, die sein
heiliggesprochener Mitbruder Thomas von Aquin gestellt hatte?2.

Die Disputation im Quodlibet XI umfasst insgesamt zehn Fragestel-
lungen, die von metaphysischen Themen (iiber Gott und die Engel) zu an-
thropologischen und schlieBlich zu sakramentalen Fragen tiberleiten. Zwei
interne Prologe gliedern die Disputation deutlich in drei Teile. Die Quaes-
tiones fiinf und sechs riicken den Menschen in den Mittelpunkt, wahrend
die letzten drei Fragen den Sakramenten gewidmet sind. Die fiinfte Frage
behandelt die Seele, genauer: ,,Ob die sinnliche und die intellektuelle Seele
ein und dieselbe Substanz sind.” Fragestellung sechs wendet sich dem Leib
zu und befasst sich mit dem Problem der personlichen Identitdt nach dem
Tod. Diese Quaestio besteht aus nur einem einzigen Artikel, der wie folgt
lautet: ,Es wurde jedoch die Frage gestellt, ob der Leib identisch derselbe
aufersteht: Wird der wirklich identische Korper auferstehen?“.

Die Antwort scheint negativ auszufallen.

Denn gemil dem Philosophen in den Topica wird das als ,numerisch
dasselbe’ bezeichnet, was hinsichtlich seiner Eigenart, seiner Akzi-
dentien und seiner Definition dasselbe ist. Der Leib aber wird bei der
Auferstehung nicht dieselben eigentiimlichen Merkmale [propria]
haben: denn jetzt ist er zum Lachen fihig [risibile], dann aber nicht
mehr; auch nicht dieselben Akzidentien: denn jetzt ist er z. B. weil3,

12 Sjehe: Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 964 (datiert 1404), ff. 1r-150v: ins-
besondere ff. 12rb-17vb. Am FuB3 von f. 12va heiBt es: ,Erit in patria laus vocalis et
organum auditus immutabitur in beatis. Item secundum Thomam in patria erit ri-
sus qui est obiectum auditus; nam in suo 10 [sic] quolibet q. 6 dicit sic: In corporibus
gloriosis erit idem proprium scilicet risus. Hiob 8: ,Impleatur os tuum risu et labia
tuae iubilo™ [In der himmlischen Heimat wird es einen stimmlichen Lobpreis ge-
ben, und das Hororgan der Seligen wird verwandelt sein. Ebenso wird es nach
Thomas im Himmel Lachen geben, denn Lachen ist ein Gegenstand des Gehors. So
sagt er in seinem zehnten Quodlibet, Fragestellung 6: ,In den verherrlichten Kor-
pern wird das Lachen dasselbe eigentiimliche Merkmal sein“. Wie bei Hiob 8,21:
»,Dein Mund wird sich mit Lachen fiillen, und deine Lippen mit Jubel.“]. Der Codex
kann unter folgender elektronischer Adresse online eingesehen werden:
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.lat.964.



564 Das ewige Licheln

kraushaarig, schwarz oder dhnliches — was dann nicht mehr der Fall
sein wird; ebenso wird er nicht dieselbe Definition haben: denn jetzt
wird er als ,sterblich‘ definiert, dann aber wird er nicht mehr sterblich
sein. Daraus ergibt sich also, dass er nicht derselbe individuelle Leib
sein wird.3

3. Nur in der Verkorperung wird menschliche Identitat voll-
standig.

Im Hintergrund steht die grundlegende Frage: Darf die Identitit einer Per-
son unabhingig von der Identitit ihres Korpers gedacht werden? Im Falle
des auferstandenen Korpers jedoch werden bestimmte Eigenschaften nicht
langer identisch sein. In via, also in diesem irdischen Leben, gehort die Fa-
higkeit zu lachen zum Menschen als spezifisches Attribut; in patria, im Le-
ben der Herrlichkeit, ist dies nicht mehr der Fall, denn die Seligen lachen
nicht. Wie der Einspruchsteller durchblicken lisst, beruht die Argumenta-
tion auf einer weithin anerkannten These.

Auch die individuellen Akzidentien bleiben nicht erhalten. Der le-
bende Mensch, aus Fleisch und Blut, ist durch seine Sterblichkeit definiert;
da diese Sterblichkeit im Augenblick der Auferstehung jedoch keine Gel-
tung mehr hat, kann der Auferstandene nicht in allen Aspekten mit dem
Lebenden identisch sein. Zwischen dem lebenden Korper und dem aufer-
standenen Korper besteht somit Kontinuitét, jedoch keine strikte numeri-
sche Identitdt. Der Text trigt unterschwellig Spuren jener begrifflichen

13 Thomas von Aquin, Quaestio de quolibet, X1, art. 6 [primum argumentum]:
»,Quia, secundum philosophum in Topicis, illud dicitur idem numero quod est idem
proprio, accidente, et definitione. Sed corpus in resurrectione non habebit eadem
propria, quia modo risibile, tunc non; non eadem accidentia, quia nunc albus, cris-
pus, niger, et huiusmodi, quae tunc non erunt; non eamdem etiam definitionem,
quia modo definitur per mortale, tunc vero non mortale erit. Ergo videtur quod non
resurget idem numero®. Der von den Herausgebern des Quodlibet XI angegebene
Verweis auf Aristoteles’ Topik (Buch I, 103a23—31) scheint streng genommen fehl-
interpretiert bzw. unzutreffend angewendet zu sein. In der fraglichen Passage geht
es nicht um risibilitas bzw. die menschliche Fahigkeit zu lachen. Ein passenderer
Bezugspunkt wére Boethius' Kommentar zu Porphyrs Isagoge gewesen (namlich
Kapitel 23), wo die Frage der praedicabilia explizit auftaucht. Dieser Zusammen-
hang ist besonders relevant, da das Eingangsargument des Quodlibet XI auf genau
solchen Unterscheidungen beruht.



Andrea Aldo Robiglio 565

Auseinandersetzung, die sich um das sogenannte Prinzip der Individuation
dreht.

Die einzige Gegenposition in der sechsten Frage des Quodlibet XI be-
steht in einem knappen Bibelzitat aus dem Buch Hiob (19, 26—27) ,Nach-
dem meine Haut so zerschlagen ist, werde ich ohne mein Fleisch Gott se-
hen. Ich selbst werde ihn sehen, meine Augen werden ihn schauen und kein
Fremder.“

14 Ohne zu sehr in dieses komplexe Thema einzutauchen, mochte ich nur einige
wichtige Punkte hervorheben. Wenn es um die teilweise oder vollstindige Bestim-
mung der leiblichen ,Dimensionen“ geht, besteht in Thomas‘ Uberlegungen eine
Spannung zwischen seiner jugendlichen Losung beziiglich der Individuation der
leiblichen Substanzen (wie in Super Boethium De Trinitate, q. 4, a. 2) und seiner
reiferen Losung, die in den frithen 1260er Jahren Gestalt anzunehmen begann.
Letztere spiegelt sich in seiner Quaestio disputata de anima (a. 9, ad 17). Vgl.
Thomas von Aquin 19964, S. 85-86 [313-522]. Zu dieser Fragestellung ist die Arbeit
von Bobik 1953, weiterhin niitzlich und wird durch die neuere Synthese von Ogden
2016 bestitigt. Gauthier argumentierte, dass Thomas — wie in Summa contra Gen-
tiles IV, Kap. 81 gezeigt — zunichst an der averroistischen Theorie der dimensiones
interminatae festhielt, sie aber spiter aufgab. Gauthier zufolge stellt das Quodlibet
XI die frithe Phase dieser Lehrrevision dar: ,primo ergo in Quodlibet X1, a. 6, doctri-
nae Averrois renuntiavit Thomas“ (Thomas de Aquino, Quodlibet X1, S. 161 [ad li-
neas 69-77]). Es kann jedoch argumentiert werden, dass Thomas' Lehrentwicklung
nicht so linear verlief, wie Gauthier und die meisten Spezialisten angenommen ha-
ben. Erstens ist die Passage in Summa contra Gentiles (IV, 81) fiir mehrere Inter-
pretationen offen. Fiir Francesco Silvestri da Ferrara (1474-1528), einen einflussrei-
chen Kommentator der Summa, scheint Thomas zu diesem Zeitpunkt noch an der
»~Meinung des Kommentators“ festgehalten zu haben, was bedeutet, dass die Ableh-
nung des Averroismus wahrscheinlich spéter erfolgte. Zweitens stellt das Thema der
Identifizierung der Reliquien der Heiligen, das in den spateren Phasen des Thomis-
mus relevant blieb, ein Hindernis fiir die vollstandige Ablehnung der averroisti-
schen Losung dar. In Summa theologiae 111, q. 25, a. 6 ad 3, sagt Thomas beispiels-
weise: ,,Ad tertium dicendum quod corpus mortuum alicuius sancti non est idem
numero quod primo fuerit dum viveret, propter diversitatem formae, quae est
anima, est tamen idem identitate materiae, quae est iterum sua formae unienda“ —
was bedeutet, dass der Korper eines Heiligen nach dem Tod aufgrund der Verschie-
denheit seiner Seele zwar wirklich nicht mit seinem vorherigen Zustand identisch
ist, aber er bleibt derselbe in Bezug auf die Identitit (eines Teils) seiner Materie, die
wieder mit seiner Form vereinigt wird.



566 Das ewige Lcheln

Ein bemerkenswertes Zitat — Hiob spricht hier von einer Person
»ohne ihr Fleisch“. Paradox wirkt das insbesondere vor dem Hintergrund,
dass der, der das ewige Lachen behandelt, kaum Hiob als Kronzeugen be-
miihen sollte. Die Wahl dieser biblischen Autoritit verdient unsere Auf-
merksamkeit. 5

Nur wenige Monate spiter, zu Beginn seiner Lehrtdtigkeit an der
Papstlichen Kurie in Orvieto (1261), wahlte Thomas von Aquin ausgerech-
net das Buch Hiob als Ausgangspunkt seiner ersten Bibelauslegung, parallel
zu seiner Arbeit an der Summa contra Gentiles. Dieses formal und thema-
tisch singuldre Werk kreist um die zentralen Fragen des Bosen, von Leiden
und gottlicher Vorsehung — Themen, die bereits Dominikus von Guzméan
bewegten und auch Theologen wie Philipp den Kanzler oder Wilhelm von
Auvergne tief beschiftigten. Die literarische Form des Buchs Hiob — poeti-
sche Klage und theologische Disputation zugleich — spiegelt strukturell jene
Denkweise wider, die Thomas in seinen Disputationen kultivierte. Auffillig
ist zudem die ironische Tiefe der Hiob-Figur, deren Leidensrede von einem
leisen Liacheln durchzogen ist. Neben expliziten Anspielungen auf das La-
chen (bzw. Hiob 8, 21; 29, 24) entfaltet sich ein ironisches Oszillieren zwi-
schen Ernst und Freude. Bemerkenswert ist schlieBlich, dass Thomas seine
These vom ewigen Lachen der Seligen ausgerechnet mit Hiob 8, 21 begriin-
det — einem Text, den Gregor der GroBe zuvor gegen die Vorstellung himm-
lischen Lachens herangezogen hatte. Des Aquinaten kehrt diese patristi-
sche Lesart stillschweigend um und eroffnet damit einen neuen interpreta-
torischen Zugang?®.

Wie {iblich liefert der Meister nach sorgfiltiger Abwagung der Argu-
mente fiir und gegen seine Position eine eigene Begriindung. Damit die nu-
merische Identitit bestehen bleibt, miissen die wesentlichen Prinzipien un-
verdndert bleiben. Darauf folgt eine Reihe von Antworten auf die Ein-
winde; die weitreichendste und begrifflich am starksten aufgeladene ist da-
bei die Antwort auf das primum argumentum.

Also zum ersten Einwand: Dieser beruht auf einer falschen Auslegung
der zitierten Passagen bei Aristoteles. Denn nicht dasjenige wird ,nu-
merisch dasselbe’ [d.h. wirklich identisch] genannt, das jetzt und

15 Zum historischen Hintergrund siehe Schroder 2023.

16 Siehe Schokel — Sicre Diaz 1985, S. 196-197, 472-473, 766. ,,Der hebriische Aus-
druck,Licht des Gesichts’, Glanz, Funkeln, strahlendes Gesicht usw., stellt die Geste
<d.h. das Lacheln> in den Bereich des Lichts, das im ganzen Buch so wichtig ist“ (S.
472; Ubersetzung des Verfassers).



Andrea Aldo Robiglio 567

spater dasselbe Akzidens und dasselbe eigentiimliche Merkmal hat;
sondern dasjenige ist numerisch dasselbe, das mit dem Akzidens und
mit dem eigentiimlichen Merkmal dasselbe ist, so wie das Subjekt mit
Akzidens, ,Proprium‘ und Definition dasselbe ist — und nicht jene, die
dasselbe Akzidens, dasselbe eigentiimliche Merkmal und dieselbe
Definition haben. Der Opponent hat die Stelle also eindeutig missver-
standen. Wenn man jedoch die eigene Lesart des Einwands gelten
lasst, ist wie folgt zu antworten. Was die individualisierenden Akzi-
dentien, d.h. die Dimensionen, betrifft, so werden unsere verherrlich-
ten Korper sie tatsichlich besitzen. Sie werden auch dasselbe eigen-
tiimliche Merkmal des Lachens aufweisen. Wie es im Buch Hiob
heiBt: ,bis daB dein Mund voll Lachens werde und deine Lippen voll
Jauchzens®. Was ihre Definition angeht: auch wenn sie unsterblich
auferstehen, verlieren sie dennoch nicht ihre natiirliche Sterblichkeit
— denn unsere menschliche Natur (die im Aufstehen gegenwirtig sein
wird) ist an sich sterblich7.

Nicht das Missverstdndnis der aristotelischen Stelle steht im Zentrum der
Kritik — obwohl Thomas einen falsum intellectum litterae riigt —, sondern
eine tiefgreifende Fehlinterpretation des Prinzips menschlicher Individua-
tion.18

17 ,Ad primum ergo dicendum, quod obiectio illa procedit ex falso intellectu litterae.
Non enim dicitur idem numero illud quod habet idem accidens nunc et postea, et
idem proprium; sed illud est idem numero quod est idem cum accidente et idem
cum proprio, sicut cum subiectum estidem cum accidente, proprio, et definitione;
et non illa quae habent idem accidens, idem proprium, et unam definitionem. Unde
patet quod obiiciens false intellexit textum. Dato autem quod secundum illum intel-
lectum procedat obiectio, dicendum, quod intelligitur de accidentibus individuanti-
bus, scilicet de dimensionibus; et erunt haec in corporibus glorificatis. Item erit ibi
idem proprium, scilicet risus; Iob VIII, 21: implebitur os tuum risu, et labia tua iu-
bilo. De definitione vero dicendum, quod licet resurgat immortale, tamen vera mor-
talitas non tolletur ab eo, quia natura humana erit ibi, quae ex se habet quod sit
mortalis [....]“

18 Aus der Antwort von dem Aquinaten geht hervor, dass der Gegner argumentiert
hatte, die numerische Identitat setze drei Ebenen der Identitit voraus: Definition,
eigentiimliches Merkmal und Akzident. Betrachtet man jedoch die individuelle leib-
liche Einheit, wire es abstrakt oder irrefithrend, zwischen diesen Ebenen zu unter-
scheiden, als existiere ein Individuum ohne Akzidentien, das dann mit bestimmten
Akzidentien davor und denselben Akzidentien danach identisch wire. Tatsachlich
miissen wir sagen: ,vorher’ und ,nachher‘ existiert das Subjekt stets zusammen mit



568 Das ewige Lcheln

Das Zitat aus den Topica lasst als Textbeleg fragwiirdig erscheinen,
lasst sich jedoch rechtfertigen: nicht im Sinne einer Identititstheorie, die
dort tatsdchlich fehlt, sondern als Hinweis auf die dialektische Methode
und ihre Prinzipien. Ein sinnvoller Bezug ergibt sich insbesondere zu
Buch VIII und seiner Lehre von den probabilia bzw. évéoéa.19

Bei ndherem Hinsehen beruht das Argument des Gegners auf der Be-
hauptung, der auferstandene Korper konne nicht mehr lachen: modo risi-
bile, tunc non. Doch wer hat das gelehrt? Gewiss nicht Aristoteles in den
Topica — und sonst?

Gerade weil Thomas diese Einwinde abschlieBend beantwortet, ent-
faltet seine Position besonderes Gewicht: Sie wird nicht weiter angefochten
und gilt innerhalb der Disputation als schliissige Losung. Was heutigen Le-
sern in der responsio ad primum wie ein beildufiger Verweis erscheinen
mag, hitten die Zeitgenossen in der aula der Sorbonne als voll ausformu-
liertes Argument erkannt, gestiitzt auf das Buch Hiob, das Thomas gezielt,
im Abgrenzung von Wilhelm von Auvergne, in Dienst nimmt. Denn Wil-
helm hatte denselben Bibeltext angefiihrt, um die gegenteilige Position zu
entwickeln. 20

seinen Akzidentien. Das Individuum besitzt keine Akzidentien losgel6st von sich
selbst, vielmehr ist es seine Akzidentien, die das individuierende Subjekt qualifizie-
ren.

19 Das erste Vorkommen des Begriffs probabilia in Alberts Paraphrase — entstan-
den wohl Mitte der 1260er Jahre — erscheint in Buch I: ,ex ipsis possunt propria
coniecturari propter id, quod vere probabilia aliqualiter pertingunt in profundum
ad propria sicut signa propriorum® (In Top., I, 1). In der zweiten Abhandlung, in
Buch VIII (De instructione respondentis), taucht der Begriff jedoch haufiger auf,
und eine ausgefeiltere Theorie der Wahrscheinlichkeitsgrade nimmt Gestalt an.
Siehe Albertus Magnus 1890. Fiir ein tieferes Verstindnis von Alberts Kommentar,
der fiir die sogenannte ,realistische” Tradition grundlegend ist, siehe Bartocci 2016,
S. 865-867.

20 Sjehe z. B. die Kapitel 43 und 46 von De universo (I, 2), wo Wilhelm - unter Be-
rufung auf Seneca (d. h. Brief XXIII ad Lucilium: ,Mihi crede, verum gaudium res
severa est) - Tanz, Gesang und Jubelrufe im Paradies kategorisch ausschlieBt. Au-
Berdem wiirde jede korperliche Verziickung durch die volle Prasenz des ,Gegen-
teils“, namlich der geistigen Giiter, bedeutungslos werden. Siehe Guillelmus Alver-
nus 1674: S. 746 und 749b-750a. Fiir einen Zusammenhang zwischen Wilhelms De
universo und dem Thema dieser Seiten siehe Teske 1994.



Andrea Aldo Robiglio 569

Im intellektuellen Klima von 1259 war die Ablehnung des Lachens
im Paradies sowohl als theologisch geboten als auch kulturell selbstver-
standlich.

4. Dem Schulbetrieb zum Trotz: Das Recht zu lachen

Wilhelm von Auvergne, einst Bischof von Paris, war erst ein Jahrzehnt zu-
vor gestorben, doch sein geistiges Erbe durchdrang das Pariser Studium
weiterhin tief — eine Institution, die er durch unruhige Zeiten gefiihrt und
entscheidend geprégt hatte. Seine Autoritit blieb lebendig, sein Einfluss
unverkennbar. Es tiberrascht daher nicht, dass sich in seinen Schriften aus-
gerechnet jene Position findet, die Thomas’ Gegner zu Beginn der Disputa-
tion vertrat.

Im Paris des Jahres 1259 stand das Lachen in der scholastischen The-
ologie unter einem Verdacht. Der Ausdruck risus dyaboli — ,,das Lachen des
Teufels“ — begegnet hiufig in den Universititspredigten der 1230er und
1240er Jahre und bei Wilhelm von Auvergne selbst. Gegen diese Welle der
Ablehnung versuchte Thomas von Aquin, das Phanomen des Lachens anth-
ropologisch neu zu deuten.

Thomas hebt nicht nur die positive, sondern auch die metaphysisch
unausldschliche Bedeutung des Lachens fiir die Bestimmung der persona-
len Identitit hervor. Aristoteles — jedenfalls in der Lesart seiner griechi-
schen Kommentatoren wie Simplicius — definierte den Menschen bekannt-
lich als verniinftiges Wesen, das lachen kann.2t Wenn das zutrifft, darf das
freudige Lachen im erlosten Kosmos nicht fehlen.

Dieses kithne thomistische Vorgehen erdffnet zwei vielverspre-
chende Forschungsperspektiven.

Erstens — und bislang kaum untersucht — betreffen sie die histori-
schen und anthropologischen Implikationen des ,himmlischen Lachens®
als Wesensmerkmal des auferstandenen, d. h. des ganzen Menschen. Wenn
das vernunftbegabte Geschopf zu einem ewigen Lacheln berufen ist, dann
fragt es sich, was das fiir seine irdische Existenz, fiir seine peregrinatio in
mundo bedeutet? Doch hinter dieser ersten Schlussfolgerung verbirgt sich
ein weiterer Aspekt: Wenn das Lachen eine Voraussetzung fiir das ewige

21 Bekanntlich zieht Boethius bei der Erorterung des i/Siov ein Beispiel aus Aristote-
les‘ De partibus animalium (I11, 10, 673a1-12) heran: Er - und nicht der Stagirite -
bezeichnet das proprium als ,Jachhaft’; siehe auch Adolf 1947.



570 Das ewige Lcheln

Leben der Seligen ist, muss es eine meta-historische Dimension besitzen,
sodass es angebracht erscheint, auch nach dem Lachen Adams zu fragen.
Es ware namlich wenig sinnvoll, die Frage nach dem Lachen aus der Ana-
lyse der vor dem Siindenfall herrschenden Verhéltnisse auszuklammern.

Zweitens riickt ein bereits etablierter, aber noch nicht ausgeschopfter
Bereich in den Blick: die ,Metaphysik des verherrlichten Korpers®. Sie bil-
det den hochsten Ausdruck von Thomas’ Verstindnis des menschlichen
Subjekts — dort, wo sich personale , Einzigartigkeit“ nicht auflost, sondern
in vollendeter Weise verdichtet.

Literatur
Adolf, Helen. 1947. ,,0n Medieval Laughter®. Speculum 22: 251-253.

Albertus Magnus. 1890. Topica. In B. Alberti Magni Opera Omnia. Ed. Borgnet, Au-
guste. Bd. 2. Paris: L. Vivés: 232-524.

Bartocci, Barbara. 2016. ,In Albert’s Long Shadow: Reading Aristotle’s Topics in
Fifteenth Century Schools”. Rivista di Filosofia Neo-Scolastica 108: 857-877: auf
S. 865-867.

Bobik, Joseph. 1953. ,La doctrine de saint Thomas sur l'individuation des sub-
stances corporelles”. Revue philosophique de Louvain 51: 5-41.

Casagrande, Carla. 2005. ,,Ridere in Paradiso. Gaudio, giubilo e riso tra angeli e be-
ati“. In Mosetti Cesaretto, Francesco (hrsg.). Il Riso. Atti delle I Giornate Inter-
nazionali Interdisciplinari di Studio sul Medioevo. ,,Homo risibilis“. Capacita di
ridere e pratica del riso nelle civilta medievali (Siena, 2-4 Ottobre 2002). A-
lessandria: Edizioni dell Orso.

De Marchi, Cesare. 2015. ,Thomas Aquinas, Thomas More and the Vindication of
Humor as a Virtue: Eutrapelia and Iucunditas“. Moreana 52 (2015): 95-107.

Gauthier, René-Antoine. 1996. Introduction au Quodlibet XI, in Sancti Thomae de
Aquino Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita. t. XXV, 2 Biande. Rom — Pa-
ris: Commissio Leonina — J. Vrin, Bd. 1, 93-101.

Girard, René. 2025. Naiveté du rire. Préface, édition et notes par Chantre, Benoit.
Paris: Grasset.

Gomez Pin, Victor. 2025. El ser que cuenta: La disputa sobre la singularidad hu-
mana. Barcelona: Acantilado.

Guillelmus Alvernus Episcopus Parisiensis. 1674. Opera omnia. t. I. Paris: Apud Jo-
annem Lacaille.



Andrea Aldo Robiglio 571

Guillelmus Alvernus 2011. Sermones de tempore. Ed. Morenzoni, Francesco. Turn-
hout: Brepols.

Morreal, John. 2009. Comic Relief: A Comprehensive Philosophy of Humor.
Chichester - Oxford: Wiley-Blackwell.

Morreall, John. 2024. ,Philosophy of Humor®, The Stanford Encyclopedia of Philo-
sophy. Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.). URL = <https://plato.stan-
ford.edu/archives/fall2024/entries/humor/>.

O’Rourke Boyle, Marjorie. 1999. “Gracious Laughter: Marsilio Ficino’s Anthropo-
logy”, Renaissance Quarterly 52: 712—741.

Ogden, Stephen R.. ,Individuation and the Afterlife in Thomas Aquinas and Some
Muslim Philosophers®“. In Odgen, S. R., Klima, G., Hall, H. (eds.). 2016. The Me-
taphysics of Personal identity. Cambridge: Cambridge University Press: 33-62.

Plessner, Helmuth. 1982. Gesammelte Schriften. Band VII. Ausdruck und mensch-
liche Natur. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rasmussen, Steen, Bedau, Mark A., Chen, Liaohai, Deamer, David, Krakauer, David
C., Packard, Norman H., Stadler, Peter F. (hrsg.). 2009. Protocells. Bridging
Nonliving and Living Matter. Boston: MIT Press.

Robiglio, Andrea Aldo. 2025. ,Chiamati all’eterno sorriso. Il vescovo Guglielmo,
Tommaso d’Aquino e il riso dell'uomo oltre la morte®“. Medioevo 50, 147-164.

Schokel, Alonso L., Sicre Diaz, José Luis. 1985. Giobbe. Hrsg. von Borgonovo,
Gianantonio. Rom: Borla.

Schroder, Joy A. 2023. , Interpreting Job in the Later Middle Ages®. In Seow, Choon-
Leong (ed.). The Many Faces of Job. vol. 1. The Premodern Period (Handbuch
of the Bible and Its Reception, 5/ 1). Berlin, de Gruyter: 391-416.

Smith, Lesley. 2023. Fragments of a Wolrd: William of Auvergne and his Medieval
Life. Chicago: The University of Chicago Press.

Stepney, Susan, Rasmussen, Steen, Amos, Martyn (hrsg.). 2018. Computational
Matter. Cham: Springer.

Teske, , Roland J. ,,William of Auvergne on the Individuation of Human Souls“. Tra-
ditio 49: 77-93.

Thomas von Aquin. 1953. Super Epistolam ad Hebraeos lectura. Hrsg. Cai, Rai-
mondo. Turin: Marietti.



572 Das ewige Lcheln

Thomas von Aquino. 1996a. Quaestiones disputatae de anima. Ed. B.-C. Bazan. In
Id.. Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita, t. XXIV, 1, Rom — Paris : Com-
missio Leonina - Les Editions du Cerf.

Thomas von Aquino. 1996b. Questiones de quolibet. Ed. R.-A. Gauthier. In Id..
Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita. t. XXV, 2 Biande. Rom — Paris: Com-
missio Leonina — J. Vrin.



	The Eternal Smile: A Neglected Thomistic Thesis and Its Significance for Philosophical Anthropology
	1. Liminalität als Schlüssel zur Definition des Menschlichen
	2. Eine Disputation an der Universität Paris im Jahr 1259
	3. Nur in der Verkörperung wird menschliche Identität vollständig.
	4. Dem Schulbetrieb zum Trotz: Das Recht zu lachen
	Literatur

