
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 2, 2025, S. 557–572 

www.praktische-philosophie.org 
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.21 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Das ewige Lächeln. Zur Relevanz einer bislang 
unbeachteten These des Thomas von Aquin 
für die philosophische Anthropologie1 

The Eternal Smile: A Neglected Thomistic Thesis and Its Sig-
nificance for Philosophical Anthropology 

ANDREA ALDO ROBIGLIO, LEUVEN 

Zusammenfassung: Die Frage nach dem Lächeln und dem Humor erweist sich als 
aufschlussreiche Heuristik zur präziseren Bestimmung der Grenzen menschlicher 
Existenz – sowohl im Hinblick auf lebende, empfindungsfähige und nicht-rationale 
Wesen als auch im Hinblick auf künstliche, rationale und nicht verkörperte Entitä-
ten. Im Zentrum der Untersuchung steht die Ausarbeitung eines Humorbegriffs, der 
von zeitgenössischen Theorien bislang weitgehend unbeachtet geblieben ist und den 
Thomas von Aquin gleichsam beiläufig als Antwort auf die scholastische Anthropo-
logie seiner Zeit entwickelt hat. Die Analyse dieser thomistischen Konzeptualisie-
rung – des Lächelns als ewiges Lachen – erlaubt es einerseits, die Kategorien zu 
problematisieren, welche die gegenwärtigen philosophischen Debatten über Humor 
strukturieren, und andererseits, den Zusammenhang zwischen Humor und verkör-
pertem Leben grundlegend neu zu bestimmen. 

 
1 Der vorliegende Text geht – mit minimalen Ergänzungen und geringfügigen Über-
arbeitungen – auf den Vortrag zurück, der während der Plenarsitzung am 11. Juli 
2025 in der Göttinger Akademie der Wissenschaften gehalten wurde. Mein beson-
derer Dank gilt dem Präsidenten, Prof. Dr. Daniel Göske, für die Einladung sowie 
meinen Kolleginnen und Kollegen, namentlich Prof. Dr. Tom Kleffmann, Prof. Dr. 
Joachim Ringleben und Prof. Dr. Franziska Meier für die anregenden Gespräche 
und wertvollen Hinweise. Ein Dank gilt auch den beiden anonymen Gutachtern, de-
ren wertvolle Anregungen ich nach Kräften zu berücksichtigen bemüht war. Ein 
komplementärer Aufsatz, der eine präzise Exegese des Textes von Thomas von 
Aquin bietet und zugleich die einschlägige Literatur zu Lachen und Humor im Mit-
telalter zusammenführt, wurde in Robiglio 2025 veröffentlicht. 



Das ewige Lächeln 
 

 

558 

 
Schlagwörter: Humor, Leib, Identität, Zeit, Auferstehung, Thomas von Aquin 
 
Abstract: The question of smiling and humour serves as a revealing heuristic for 
more precisely delineating the boundaries of human existence - both with respect to 
living, sentient, and non-rational beings, and with respect to artificial, rational, and 
non-embodied entities. The inquiry centres on the articulation of a conception of 
humour that has been largely neglected by contemporary theories and that Thomas 
Aquinas incidentally developed in response to the scholastic anthropology of his 
time. An analysis of this Thomistic conceptualisation - understood as smiling as e-
ternal laughter - enables, on the one hand, a critical interrogation of the categories 
that dominate current philosophical debates on humour and, on the other hand, a 
fundamental re-examination of the relation between humour and embodied life. 
 
Keywords: Humour, Living Body, Identity, Time, Resurrection, Thomas Aquinas 

1. Liminalität als Schlüssel zur Definition des Menschlichen 

In zwei Aufsätzen aus den Jahren 1941 und 1950 vertrat der Göttinger Phi-
losoph Helmuth Plessner die Ansicht, dass Lachen und Lächeln Grenzphä-
nomene seien: Schwellenerfahrungen, die die exzentrische Verfassung des 
Menschen offenbaren.2 Plessners Analyse gewinnt an interpretativer Tie-
fenschärfe und begrifflicher Lebendigkeit, wenn sie im Kontext der neueren 
Forschungen zur Einzigartigkeit des Menschen betrachtet wird.3 Neben 

 
2 Vgl. H. Plessner, „Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschli-
chen Verhaltens“ und „Das Lächeln“, in Plessner 1982, S. 201-387, 419-434. 

3 Mit dem Begriff der „Einzigartigkeit“ bezeichne ich diejenige Besonderheit des 
Menschen, die sich durch die Abgrenzung zu nicht-menschlichen Wesen – seien sie 
nicht-rationale oder nicht-tierische – bestimmt. Der Begriff fungiert gewisserma-
ßen als Spiegelbild und Gegenbegriff zur „Singularität“, die in der gegenwärtig 
wachsenden philosophischen Diskussion über Künstliche Intelligenz eine zentrale 
Rolle einnimmt. „Einzigartigkeit“ bezeichnet den Versuch, das Wesen des Menschs-
eins zu erfassen, während „Singularität“ zunehmend einen potenziellen histori-
schen Kulminationspunkt markiert, an dem sich die Grundstruktur der Beziehung 
zwischen Mensch und Technik transformiert. Hier beziehe ich mich nicht auf die 
Anwendung von KI in digitalen Medien, deren Handhabung wir zunehmend erler-
nen, sondern auf die Grundlagenforschung – gelegentlich auch als „Allgemeine KI“ 
bezeichnet –, die an die traditionsreiche Forschung anknüpft, die darauf abzielt, 
eine künstliche Lebensform zu konstruieren. Als methodische Referenzen seien an 



Andrea Aldo Robiglio 
 

 

559 

den klassischen, bis auf Aristoteles zurückgehenden Vergleich mit der Ani-
malität tritt dabei der Bezug auf die sogenannte „künstliche Intelligenz“ – 
und damit auf einen ursprünglich nicht-tierischen, technogenen Begriff von 
Rationalität.4 Es existiert eine Vielzahl von Arbeiten zum computergestütz-
ten Humor: etwa zur Erkennung humorvoller Texte, zur Unterscheidung 
von Humorarten oder zur Modellierung humoristischer Strukturen. Aus 
philosophisch-anthropologischer Perspektive eröffnet sich ein frischer 
Blick darauf, wie klassische Theorien des Humors – etwa jene der kogniti-
ven Dissonanz, der Nachahmung oder der Affektregulation – in einem neu-
artigen epistemischen und konzeptuellen Rahmen neu artikuliert werden, 
in dem der Begriff des Kalküls sukzessive ausgeweitet wird, bis er nahezu 
jeden Lebensprozess durchdringt. Wenn man – wie in der klassischen Hu-
mortheorie Henri Bergsons – die Inkongruenz als zentrales Strukturmerk-
mal des Komischen voraussetzt, stellt sich aus philosophischer Perspektive 
die Frage, ob künstliche Intelligenz über eine Form von Selbstbeherrschung 
(wenn nicht gar über eine rudimentäre Form von Selbstbewusstsein) ver-
fügen müsste, um überhaupt jene Fähigkeit ausbilden zu können, „die Kon-
trolle über den eigenen ‚Körper‘ zu verlieren“, das heißt: auf kontingente, 
unvorhersehbare Weise überrascht oder erfreut zu werden und damit einen 
genuinen Sinn für Humor zu entwickeln. Aus dem Gesagten lässt sich das 
Interesse an philosophischen Untersuchungen zur Natur des Humors ab-
leiten. In diesem Zusammenhang erscheint es naheliegend, das Thema 
auch aus historisch-philosophischer Perspektive zu beleuchten und die 
Schriften eines Denkers zu analysieren, die bislang nur am Rande in dieser 
Hinsicht betrachtet wurden. Die Forschung zu Lachen und Humor bei 
Thomas von Aquin befindet sich dabei nach wie vor in einem frühen Ent-
wicklungsstadium. Die bisherigen historisch-philosophischen Untersu-
chungen zum Thema „Lachen“ bei Thomas von Aquin haben vornehmlich 
versucht, die gängigen Humortheorien auf seine Schriften anzuwenden, um 
zu ermitteln, welche von ihnen sich mit diesen am besten in Einklang brin-
gen lässt. Das Thema wurde beim Aquinaten bislang vor allem im Kontext 
von Freundlichkeit, Heiterkeit, Verspieltheit und ähnlichen Phänomenen 
behandelt, also in Bezug auf jene Aspekte, die mit zwischenmenschlichen 

 
dieser Stelle exemplarisch folgende Arbeiten genannt: Rasmussen u.a. 2009; 
Stepney u.a. 2018.  

4 Eine aktuelle Studie, die ich für besonders informativ und anregend halte, ist die 
folgende: Gómez Pin 2025, S. 9-41. 



Das ewige Lächeln 
 

 

560 

Beziehungen verknüpft sind. Wie John Morreall bemerkt hat, folgt Thomas 
weitgehend der sogenannten Entlastungs- oder Entspannungstheorie5.  

Im Folgenden soll die erwähnte Interpretation neu befragt, denn das 
Modell der „Entspannung“ (comic relief) vermag die Idee des ewigen Lä-
chelns nicht angemessen zu erfassen. Zugleich lässt sich die Theorie der In-
kongruenz oder des Widerspruchs weder unmittelbar anwenden noch 
gänzlich verwerfen, insbesondere im Hinblick auf das Wesen der Auferste-
hung, in der die Sterblichkeit qua Sterblichkeit fortbesteht, auch wenn sie 
in die Unsterblichkeit aufgenommen wird. Der Leser wird rasch erkennen, 
worauf ich mich hier beziehe.  

In seinem Kommentar zu Hebräer 11,11, in dem Thomas das Lachen 
Abrahams über die Verheißung Gottes diskutiert, dass Sarah einen Sohn 
gebären werde, bemerkt er, dieses Lachen sei von Staunen (risus admira-
tionis) und nicht von Zweifel (risus dubitationis) oder Unvereinbarkeit ge-
tragen6. Das Staunen scheint mir eine besondere Zugangsweise zum La-
chen zu eröffnen. Anstatt also zu versuchen, Thomas von Aquin nahtlos in 
bestehende Theorien des Lachens einzuordnen, fordert uns seine eigen-
ständige Position dazu auf, die grundlegende Bedeutung des Lächeln für ein 
tieferes Verständnis des genuin Menschlichen zu erkennen. 

 
5 Morreall 2024. Vorab sei auf die Monografie Morreal 2009 verwiesen, in der 
Thomas von Aquin als einer der ausdrücklich analysierten Denker behandelt wird 
(S. 23-24, 34-36, 71, 112 und 145). Morreall erörtert ausschließlich die Auseinander-
setzung des Aquinaten mit Aristoteles’ Nikomachischer Ethik (Buch VIII), wie sie 
in der Summa Theologiae II–II, q. 168, zum Ausdruck kommt. Bemerkenswert ist, 
dass Thomas More – der Thomas von Aquin nur selten zitiert – gerade diese Be-
handlung der εὐτραπελία besonders hervorhob; vgl. De Marchi 2015. 

6 Vgl. Thomas von Aquin 1953, S. 465, Super Epistolam ad Hebraeos lectura, Cap. 
XI, Lectio iii: „Dicendum est, quod quantum ad Abraham, risus eius non fuit dubi-
tationis sed admirationis. Unde, Rom. IV, 20, non haesitavit diffidentia, sed con-
fortatus est fide dans gloriam Deo plenissime, sciens quod quicquid promisit Deus, 
potens est et facere. Unde nec reprehenditur risus eius a Deo, qui corda omnium 
novit“. Diese Position, die einen Interpretationsrahmen des Lachens, basierend auf 
den Prinzipien von Überlegenheit (derjenigen, die lachen) und Unterlegenheit (der-
jenigen, die andere zum Lachen bringen), explizit dekonstruiert, eröffnet ein neues 
und vielversprechendes Forschungsfeld. Sie steht in enger Verwandtschaft zu den 
Ansätzen des jungen René Girard, der in Dialog mit Maurice Merleau-Pontys Phä-
nomenologie und dem zentralen, unüberwindbaren Problem der Verkörperung 
beim Verständnis des Lachens entwickelt wurde. Vgl. Girard 2025, S. 53-137 (der 
bislang unveröffentlichte Text von Girard stammt aus den Jahren 1953 bis 1955). 



Andrea Aldo Robiglio 
 

 

561 

Versuchen wir also, die Schriften des Aquinaten neu zu lesen und ei-
nen bislang kaum beachteten Text in Visier zu nehmen, der durch seine Be-
deutung und Tragweite dazu angetan ist, die thomistische Auffassung des 
Lachens neu zu bedenken und, wenn auch indirekt, einen erweiterten Zu-
gang zur philosophischen Anthropologie des Thomas von Aquin zu eröff-
nen. 

Diese Einsicht – wie wir im Folgenden sehen werden – fand später 
Resonanz in der rheinischen Dominikanerschule und darüber hinaus im 
italienischen Denken des 15. Jahrhunderts, insbesondere in Florenz bei 
Denkern wie Marsilio Ficino7. Im 16. Jahrhundert jedoch scheint sie, mei-
nes Erachtens, weitgehend in Vergessenheit geraten zu sein. Auch in der 
heutigen thomistischen Forschung bleibt sie bislang unbeachtet. Die vor-
liegende Untersuchung versteht sich, wenn man so will, als eine Übung der 
Mikrohistorie der Philosophie – eine Übung, die, sofern sie überzeugt, auch 
weiterreichende systematische Implikationen erkennen lassen könnte. 

2. Eine Disputation an der Universität Paris im Jahr 1259 

Wir schreiben das Jahr 1259. Wir befinden uns in Paris Anfang April, we-
nige Tage vor Ostern (13. April), am linken Ufer, wo das Studium Generale 
liegt. Dort finden die de quolibet-Disputationen statt: öffentliche Streitge-
spräche, bei denen Schüler sowie Lehrende frei Fragen stellen können, die 
vom Lehrstuhlinhaber beantwortet werden müssen.  

Meister Thomas, damals 35 Jahre alt und am Ende seiner dreijähri-
gen Lehrtätigkeit in Paris, bereitete sich auf die Rückkehr nach Italien vor. 
Während er das Werk Quaestiones disputatae de veritate vollendete, be-
gann er mit der Summa contra Gentiles, einer systematischen Darstellung 
des christlichen Glaubens. Anfang April wurde er mit der Disputatio de 
quolibet über Gott, Engel und Menschen betraut. Der dabei entstandene 
Text ist in über neunzig Handschriften überliefert und fand weite Verbrei-
tung.8 

 
7 Die folgende Analyse versteht sich zugleich als ein Versuch, jene Aussagen über 
Thomas Aquinat zu ergänzen und zu korrigieren, die sich in dem ansonsten höchst 
innovativen Artikel von O’Rourke Boyle 1999. 

8 Es handelt sich um das Quodlibet XI, herausgegeben von Pater René-Antoine Gau-
thier in Band XXV der „Leonina“ Ausgabe. Die Datierung des Textes (1259) wurde 
1927 von Pierre Mandonnet festgelegt und vom Verlag akzeptiert. Im Jahr 1946 
stellte Palémon Glorieux die Echtheit in Frage, aber Gauthier bewies, dass diese Ar-
gumente nicht stichhaltig waren: siehe Gauthier 1996, S. 100*.  



Das ewige Lächeln 
 

 

562 

In knappen, bisweilen elliptischen Formulierungen – möglicher-
weise, wie der Herausgeber vermutet, ein Hinweis auf unvollständige Über-
arbeitung – vertritt Thomas von Aquin eine radikale These: der Mensch ist 
zum Lachen bestimmt. In der himmlischen Glückseligkeit nach der Aufer-
stehung wird die Menschheit ewig lachen, als Bestätigung der fortbestehen-
den Identität zwischen Lebenden und Auferstandenen. 

An dieser Stelle ist eine Präzisierung erforderlich: wenn Lachen und 
Lächeln hier erscheinen, als wären sie dasselbe, spiegelt dies die Semantik 
des mittelalterlichen Lateins wider. Bereits im 13. Jahrhundert unterschie-
den Theologen zwei Formen des Lachens, die beide unter dem Begriff risus 
zusammengefasst wurden. Auf der einen Seite steht der cachinnus: ein gro-
bes, unkontrolliertes Lachen, das das Gesicht entstellt und in lärmendes 
Schnauben eines Esels oder das Wiehern eines Pferdes ausartet9. Auf der 
anderen Seite steht der risus feinerer Natur: das entzückte Lachen, signum 
iocunditatis, ein sichtbares Zeichen der Freude, das vom Auge oft stärker 
wahrgenommen wird als vom Ohr. Im Gegensatz zum groben cachinnus 
verkörpert es einen ruhigen und würdigen Ausdruck des Glücks und offen-
bart die Freude der Seele auf sanfte Weise10. Für Thomas muss es selbst-
verständlich gewesen sein, diese zweite Art des Lachens in der Disputation 
vom April 1259 wiederholt zu erwähnen.  

Seine These, dass Lachen nicht nur mit dem seligen Leben vereinbar, 
sondern ein integraler Bestandteil desselben ist, fehlt – soweit ersichtlich –
in der gängigen Geschichte des Humors und Lachens im vormodernen Den-
ken. Eine seltene, beiläufige, aber lobenswerte Ausnahme stellt eine Bemer-
kung in Carla Casagrandes Aufsatz „Lachen im Paradies“ dar11. Casagrande 
untersuchte diese Doktrin im Werk des elsässischen Dominikaners Johan-
nes von Dambach († 1372), Autor der berühmten Consolatio Theologiae. In 
einer weiteren Schrift, De sensibilibus deliciis Paradisi, die er 1350 ver-
fasste und Papst Clemens VI. überreichte, behandelt Johannes verwandte 
Themen, die später von Bartolomeo de Rambertini († 1466) in seinem Werk 

 
9 Z.B.: „Gaudium mundi non est gaudium, sed irrisio et deceptio, nec risus mund-
anorum risus est sed cachinnus uel rechanatus asinorum uel hynnitus equorum“ 
(Guillelmus Alvernus. Sermo CXCVIII, in Guillelmus Alvernus 2011, S. 242 [53-
55]). 

10 Z.B.: „Risus enim est exuberancia gaudii. Sancti enim hic rident et gaudent per 
spem, quia quasdam arras habent spiritualis leticie in gloria, sed in futuro plenum 
habebunt gaudium“ (ibid., 242 [57-60]). Vgl. Smith 2023, S. 82. 

11 Vgl. Casagrande 2005, S. 186-189.  



Andrea Aldo Robiglio 
 

 

563 

zusammengefasst und popularisiert wurden. Rambertinis De glorificatione 
sensuum in Paradiso, „Über die Verherrlichung der Sinne im Paradies“, 
hatte eine breite Rezeption und wurde 1498 in Venedig sowie noch 1514 in 
Paris veröffentlicht. Was Casagrandes Aufmerksamkeit – und meine Neu-
gier – weckte, war die Tatsache, dass Johannes von Dambach in diesem 
Traktat ausdrücklich auf eine Quaestio quodlibetalis Bezug nimmt, die sein 
heiliggesprochener Mitbruder Thomas von Aquin gestellt hatte12.  

Die Disputation im Quodlibet XI umfasst insgesamt zehn Fragestel-
lungen, die von metaphysischen Themen (über Gott und die Engel) zu an-
thropologischen und schließlich zu sakramentalen Fragen überleiten. Zwei 
interne Prologe gliedern die Disputation deutlich in drei Teile. Die Quaes-
tiones fünf und sechs rücken den Menschen in den Mittelpunkt, während 
die letzten drei Fragen den Sakramenten gewidmet sind. Die fünfte Frage 
behandelt die Seele, genauer: „Ob die sinnliche und die intellektuelle Seele 
ein und dieselbe Substanz sind.“ Fragestellung sechs wendet sich dem Leib 
zu und befasst sich mit dem Problem der persönlichen Identität nach dem 
Tod. Diese Quaestio besteht aus nur einem einzigen Artikel, der wie folgt 
lautet: „Es wurde jedoch die Frage gestellt, ob der Leib identisch derselbe 
aufersteht: Wird der wirklich identische Körper auferstehen?“.  

Die Antwort scheint negativ auszufallen. 

Denn gemäß dem Philosophen in den Topica wird das als ‚numerisch 
dasselbe‘ bezeichnet, was hinsichtlich seiner Eigenart, seiner Akzi-
dentien und seiner Definition dasselbe ist. Der Leib aber wird bei der 
Auferstehung nicht dieselben eigentümlichen Merkmale [propria] 
haben: denn jetzt ist er zum Lachen fähig [risibile], dann aber nicht 
mehr; auch nicht dieselben Akzidentien: denn jetzt ist er z. B. weiß, 

 
12 Siehe: Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 964 (datiert 1404), ff. 1r-150v: ins-
besondere ff. 12rb-17vb. Am Fuß von f. 12va heißt es: „Erit in patria laus vocalis et 
organum auditus immutabitur in beatis. Item secundum Thomam in patria erit ri-
sus qui est obiectum auditus; nam in suo 10 [sic] quolibet q. 6 dicit sic: In corporibus 
gloriosis erit idem proprium scilicet risus. Hiob 8: ‚Impleatur os tuum risu et labia 
tuae iubilo‘“ [In der himmlischen Heimat wird es einen stimmlichen Lobpreis ge-
ben, und das Hörorgan der Seligen wird verwandelt sein. Ebenso wird es nach 
Thomas im Himmel Lachen geben, denn Lachen ist ein Gegenstand des Gehörs. So 
sagt er in seinem zehnten Quodlibet, Fragestellung 6: „In den verherrlichten Kör-
pern wird das Lachen dasselbe eigentümliche Merkmal sein“. Wie bei Hiob 8,21: 
„Dein Mund wird sich mit Lachen füllen, und deine Lippen mit Jubel.“]. Der Codex 
kann unter folgender elektronischer Adresse online eingesehen werden: 
https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.lat.964. 



Das ewige Lächeln 
 

 

564 

kraushaarig, schwarz oder ähnliches – was dann nicht mehr der Fall 
sein wird; ebenso wird er nicht dieselbe Definition haben: denn jetzt 
wird er als ,sterblich‘ definiert, dann aber wird er nicht mehr sterblich 
sein. Daraus ergibt sich also, dass er nicht derselbe individuelle Leib 
sein wird.13 

3. Nur in der Verkörperung wird menschliche Identität voll-
ständig. 

Im Hintergrund steht die grundlegende Frage: Darf die Identität einer Per-
son unabhängig von der Identität ihres Körpers gedacht werden? Im Falle 
des auferstandenen Körpers jedoch werden bestimmte Eigenschaften nicht 
länger identisch sein. In via, also in diesem irdischen Leben, gehört die Fä-
higkeit zu lachen zum Menschen als spezifisches Attribut; in patria, im Le-
ben der Herrlichkeit, ist dies nicht mehr der Fall, denn die Seligen lachen 
nicht. Wie der Einspruchsteller durchblicken lässt, beruht die Argumenta-
tion auf einer weithin anerkannten These. 

Auch die individuellen Akzidentien bleiben nicht erhalten. Der le-
bende Mensch, aus Fleisch und Blut, ist durch seine Sterblichkeit definiert; 
da diese Sterblichkeit im Augenblick der Auferstehung jedoch keine Gel-
tung mehr hat, kann der Auferstandene nicht in allen Aspekten mit dem 
Lebenden identisch sein. Zwischen dem lebenden Körper und dem aufer-
standenen Körper besteht somit Kontinuität, jedoch keine strikte numeri-
sche Identität. Der Text trägt unterschwellig Spuren jener begrifflichen 

 
13 Thomas von Aquin, Quaestio de quolibet, XI, art. 6 [primum argumentum]: 
„Quia, secundum philosophum in Topicis, illud dicitur idem numero quod est idem 
proprio, accidente, et definitione. Sed corpus in resurrectione non habebit eadem 
propria, quia modo risibile, tunc non; non eadem accidentia, quia nunc albus, cris-
pus, niger, et huiusmodi, quae tunc non erunt; non eamdem etiam definitionem, 
quia modo definitur per mortale, tunc vero non mortale erit. Ergo videtur quod non 
resurget idem numero“. Der von den Herausgebern des Quodlibet XI angegebene 
Verweis auf Aristoteles’ Topik (Buch I, 103a23–31) scheint streng genommen fehl-
interpretiert bzw. unzutreffend angewendet zu sein. In der fraglichen Passage geht 
es nicht um risibilitas bzw. die menschliche Fähigkeit zu lachen. Ein passenderer 
Bezugspunkt wäre Boethius̛ Kommentar zu Porphyrs Isagoge gewesen (nämlich 
Kapitel 23), wo die Frage der praedicabilia explizit auftaucht. Dieser Zusammen-
hang ist besonders relevant, da das Eingangsargument des Quodlibet XI auf genau 
solchen Unterscheidungen beruht. 



Andrea Aldo Robiglio 
 

 

565 

Auseinandersetzung, die sich um das sogenannte Prinzip der Individuation 
dreht14.  

Die einzige Gegenposition in der sechsten Frage des Quodlibet XI be-
steht in einem knappen Bibelzitat aus dem Buch Hiob (19, 26–27) „Nach-
dem meine Haut so zerschlagen ist, werde ich ohne mein Fleisch Gott se-
hen. Ich selbst werde ihn sehen, meine Augen werden ihn schauen und kein 
Fremder.“ 

 
14 Ohne zu sehr in dieses komplexe Thema einzutauchen, möchte ich nur einige 
wichtige Punkte hervorheben. Wenn es um die teilweise oder vollständige Bestim-
mung der leiblichen „Dimensionen“ geht, besteht in Thomas‘ Überlegungen eine 
Spannung zwischen seiner jugendlichen Lösung bezüglich der Individuation der 
leiblichen Substanzen (wie in Super Boethium De Trinitate, q. 4, a. 2) und seiner 
reiferen Lösung, die in den frühen 1260er Jahren Gestalt anzunehmen begann. 
Letztere spiegelt sich in seiner Quaestio disputata de anima (a. 9, ad 17). Vgl. 
Thomas von Aquin 1996a, S. 85-86 [313-522]. Zu dieser Fragestellung ist die Arbeit 
von Bobik 1953, weiterhin nützlich und wird durch die neuere Synthese von Ogden 
2016 bestätigt.  Gauthier argumentierte, dass Thomas – wie in Summa contra Gen-
tiles IV, Kap. 81 gezeigt – zunächst an der averroistischen Theorie der dimensiones 
interminatae festhielt, sie aber später aufgab. Gauthier zufolge stellt das Quodlibet 
XI die frühe Phase dieser Lehrrevision dar: „primo ergo in Quodlibet XI, a. 6, doctri-
nae Averrois renuntiavit Thomas“ (Thomas de Aquino, Quodlibet XI, S. 161 [ad li-
neas 69-77]). Es kann jedoch argumentiert werden, dass Thomas̛ Lehrentwicklung 
nicht so linear verlief, wie Gauthier und die meisten Spezialisten angenommen ha-
ben. Erstens ist die Passage in Summa contra Gentiles (IV, 81) für mehrere Inter-
pretationen offen. Für Francesco Silvestri da Ferrara (1474-1528), einen einflussrei-
chen Kommentator der Summa, scheint Thomas zu diesem Zeitpunkt noch an der 
„Meinung des Kommentators“ festgehalten zu haben, was bedeutet, dass die Ableh-
nung des Averroismus wahrscheinlich später erfolgte. Zweitens stellt das Thema der 
Identifizierung der Reliquien der Heiligen, das in den späteren Phasen des Thomis-
mus relevant blieb, ein Hindernis für die vollständige Ablehnung der averroisti-
schen Lösung dar. In Summa theologiae III, q. 25, a. 6 ad 3, sagt Thomas beispiels-
weise: „Ad tertium dicendum quod corpus mortuum alicuius sancti non est idem 
numero quod primo fuerit dum viveret, propter diversitatem formae, quae est 
anima, est tamen idem identitate materiae, quae est iterum sua formae unienda“ – 
was bedeutet, dass der Körper eines Heiligen nach dem Tod aufgrund der Verschie-
denheit seiner Seele zwar wirklich nicht mit seinem vorherigen Zustand identisch 
ist, aber er bleibt derselbe in Bezug auf die Identität (eines Teils) seiner Materie, die 
wieder mit seiner Form vereinigt wird. 



Das ewige Lächeln 
 

 

566 

Ein bemerkenswertes Zitat – Hiob spricht hier von einer Person 
„ohne ihr Fleisch“. Paradox wirkt das insbesondere vor dem Hintergrund, 
dass der, der das ewige Lachen behandelt, kaum Hiob als Kronzeugen be-
mühen sollte. Die Wahl dieser biblischen Autorität verdient unsere Auf-
merksamkeit.15 

Nur wenige Monate später, zu Beginn seiner Lehrtätigkeit an der 
Päpstlichen Kurie in Orvieto (1261), wählte Thomas von Aquin ausgerech-
net das Buch Hiob als Ausgangspunkt seiner ersten Bibelauslegung, parallel 
zu seiner Arbeit an der Summa contra Gentiles. Dieses formal und thema-
tisch singuläre Werk kreist um die zentralen Fragen des Bösen, von Leiden 
und göttlicher Vorsehung – Themen, die bereits Dominikus von Guzmán 
bewegten und auch Theologen wie Philipp den Kanzler oder Wilhelm von 
Auvergne tief beschäftigten. Die literarische Form des Buchs Hiob – poeti-
sche Klage und theologische Disputation zugleich – spiegelt strukturell jene 
Denkweise wider, die Thomas in seinen Disputationen kultivierte. Auffällig 
ist zudem die ironische Tiefe der Hiob-Figur, deren Leidensrede von einem 
leisen Lächeln durchzogen ist. Neben expliziten Anspielungen auf das La-
chen (bzw. Hiob 8, 21; 29, 24) entfaltet sich ein ironisches Oszillieren zwi-
schen Ernst und Freude. Bemerkenswert ist schließlich, dass Thomas seine 
These vom ewigen Lachen der Seligen ausgerechnet mit Hiob 8, 21 begrün-
det – einem Text, den Gregor der Große zuvor gegen die Vorstellung himm-
lischen Lachens herangezogen hatte. Des Aquinaten kehrt diese patristi-
sche Lesart stillschweigend um und eröffnet damit einen neuen interpreta-
torischen Zugang16. 

Wie üblich liefert der Meister nach sorgfältiger Abwägung der Argu-
mente für und gegen seine Position eine eigene Begründung. Damit die nu-
merische Identität bestehen bleibt, müssen die wesentlichen Prinzipien un-
verändert bleiben. Darauf folgt eine Reihe von Antworten auf die Ein-
wände; die weitreichendste und begrifflich am stärksten aufgeladene ist da-
bei die Antwort auf das primum argumentum. 

Also zum ersten Einwand: Dieser beruht auf einer falschen Auslegung 
der zitierten Passagen bei Aristoteles. Denn nicht dasjenige wird ‚nu-
merisch dasselbe‘ [d.h. wirklich identisch] genannt, das jetzt und 

 
15 Zum historischen Hintergrund siehe Schröder 2023.  

16 Siehe Schökel – Sicre Diaz 1985, S. 196-197, 472-473, 766. „Der hebräische Aus-
druck ‚Licht des Gesichts‘, Glanz, Funkeln, strahlendes Gesicht usw., stellt die Geste 
<d.h. das Lächeln> in den Bereich des Lichts, das im ganzen Buch so wichtig ist“ (S. 
472; Übersetzung des Verfassers). 



Andrea Aldo Robiglio 
 

 

567 

später dasselbe Akzidens und dasselbe eigentümliche Merkmal hat; 
sondern dasjenige ist numerisch dasselbe, das mit dem Akzidens und 
mit dem eigentümlichen Merkmal dasselbe ist, so wie das Subjekt mit 
Akzidens, ,Proprium‘ und Definition dasselbe ist – und nicht jene, die 
dasselbe Akzidens, dasselbe eigentümliche Merkmal und dieselbe 
Definition haben. Der Opponent hat die Stelle also eindeutig missver-
standen. Wenn man jedoch die eigene Lesart des Einwands gelten 
lässt, ist wie folgt zu antworten. Was die individualisierenden Akzi-
dentien, d.h. die Dimensionen, betrifft, so werden unsere verherrlich-
ten Körper sie tatsächlich besitzen. Sie werden auch dasselbe eigen-
tümliche Merkmal des Lachens aufweisen. Wie es im Buch Hiob 
heißt: „bis daß dein Mund voll Lachens werde und deine Lippen voll 
Jauchzens“. Was ihre Definition angeht: auch wenn sie unsterblich 
auferstehen, verlieren sie dennoch nicht ihre natürliche Sterblichkeit 
– denn unsere menschliche Natur (die im Aufstehen gegenwärtig sein 
wird) ist an sich sterblich17. 

Nicht das Missverständnis der aristotelischen Stelle steht im Zentrum der 
Kritik – obwohl Thomas einen falsum intellectum litterae rügt –, sondern 
eine tiefgreifende Fehlinterpretation des Prinzips menschlicher Individua-
tion.18  

 
17 „Ad primum ergo dicendum, quod obiectio illa procedit ex falso intellectu litterae. 
Non enim dicitur idem numero illud quod habet idem accidens nunc et postea, et 
idem proprium; sed illud est idem numero quod est idem cum accidente et idem 
cum proprio, sicut cum subiectum estidem cum accidente, proprio, et definitione; 
et non illa quae habent idem accidens, idem proprium, et unam definitionem. Unde 
patet quod obiiciens false intellexit textum. Dato autem quod secundum illum intel-
lectum procedat obiectio, dicendum, quod intelligitur de accidentibus individuanti-
bus, scilicet de dimensionibus; et erunt haec in corporibus glorificatis. Item erit ibi 
idem proprium, scilicet risus; Iob VIII, 21: implebitur os tuum risu, et labia tua iu-
bilo. De definitione vero dicendum, quod licet resurgat immortale, tamen vera mor-
talitas non tolletur ab eo, quia natura humana erit ibi, quae ex se habet quod sit 
mortalis [….]“ 

18 Aus der Antwort von dem Aquinaten geht hervor, dass der Gegner argumentiert 
hatte, die numerische Identität setze drei Ebenen der Identität voraus: Definition, 
eigentümliches Merkmal und Akzident. Betrachtet man jedoch die individuelle leib-
liche Einheit, wäre es abstrakt oder irreführend, zwischen diesen Ebenen zu unter-
scheiden, als existiere ein Individuum ohne Akzidentien, das dann mit bestimmten 
Akzidentien davor und denselben Akzidentien danach identisch wäre. Tatsächlich 
müssen wir sagen: ,vorher‘ und ,nachher‘ existiert das Subjekt stets zusammen mit 



Das ewige Lächeln 
 

 

568 

Das Zitat aus den Topica lässt als Textbeleg fragwürdig erscheinen, 
lässt sich jedoch rechtfertigen: nicht im Sinne einer Identitätstheorie, die 
dort tatsächlich fehlt, sondern als Hinweis auf die dialektische Methode 
und ihre Prinzipien. Ein sinnvoller Bezug ergibt sich insbesondere zu 
Buch VIII und seiner Lehre von den probabilia bzw. ἔνδοξα.19 

Bei näherem Hinsehen beruht das Argument des Gegners auf der Be-
hauptung, der auferstandene Körper könne nicht mehr lachen: modo risi-
bile, tunc non. Doch wer hat das gelehrt? Gewiss nicht Aristoteles in den 
Topica – und sonst? 

Gerade weil Thomas diese Einwände abschließend beantwortet, ent-
faltet seine Position besonderes Gewicht: Sie wird nicht weiter angefochten 
und gilt innerhalb der Disputation als schlüssige Lösung. Was heutigen Le-
sern in der responsio ad primum wie ein beiläufiger Verweis erscheinen 
mag, hätten die Zeitgenossen in der aula der Sorbonne als voll ausformu-
liertes Argument erkannt, gestützt auf das Buch Hiob, das Thomas gezielt, 
im Abgrenzung von Wilhelm von Auvergne, in Dienst nimmt. Denn Wil-
helm hatte denselben Bibeltext angeführt, um die gegenteilige Position zu 
entwickeln.20 

 
seinen Akzidentien. Das Individuum besitzt keine Akzidentien losgelöst von sich 
selbst, vielmehr ist es seine Akzidentien, die das individuierende Subjekt qualifizie-
ren. 

19 Das erste Vorkommen des Begriffs probabilia in Alberts Paraphrase –  entstan-
den wohl Mitte der 1260er Jahre – erscheint in Buch I: „ex ipsis possunt propria 
coniecturari propter id, quod vere probabilia aliqualiter pertingunt in profundum 
ad propria sicut signa propriorum“ (In Top., I, 1). In der zweiten Abhandlung, in 
Buch VIII (De instructione respondentis), taucht der Begriff jedoch häufiger auf, 
und eine ausgefeiltere Theorie der Wahrscheinlichkeitsgrade nimmt Gestalt an. 
Siehe Albertus Magnus 1890. Für ein tieferes Verständnis von Alberts Kommentar, 
der für die sogenannte „realistische“ Tradition grundlegend ist, siehe Bartocci 2016, 
S. 865-867. 

20 Siehe z. B. die Kapitel 43 und 46 von De universo (I, 2), wo Wilhelm - unter Be-
rufung auf Seneca (d. h. Brief XXIII ad Lucilium: „Mihi crede, verum gaudium res 
severa est“) - Tanz, Gesang und Jubelrufe im Paradies kategorisch ausschließt. Au-
ßerdem würde jede körperliche Verzückung durch die volle Präsenz des „Gegen-
teils“, nämlich der geistigen Güter, bedeutungslos werden. Siehe Guillelmus Alver-
nus 1674: S. 746 und 749b-750a. Für einen Zusammenhang zwischen Wilhelms De 
universo und dem Thema dieser Seiten siehe Teske 1994. 



Andrea Aldo Robiglio 
 

 

569 

Im intellektuellen Klima von 1259 war die Ablehnung des Lachens 
im Paradies sowohl als theologisch geboten als auch kulturell selbstver-
ständlich. 

 
 

4. Dem Schulbetrieb zum Trotz: Das Recht zu lachen 

Wilhelm von Auvergne, einst Bischof von Paris, war erst ein Jahrzehnt zu-
vor gestorben, doch sein geistiges Erbe durchdrang das Pariser Studium 
weiterhin tief – eine Institution, die er durch unruhige Zeiten geführt und 
entscheidend geprägt hatte. Seine Autorität blieb lebendig, sein Einfluss 
unverkennbar. Es überrascht daher nicht, dass sich in seinen Schriften aus-
gerechnet jene Position findet, die Thomas’ Gegner zu Beginn der Disputa-
tion vertrat.  

Im Paris des Jahres 1259 stand das Lachen in der scholastischen The-
ologie unter einem Verdacht. Der Ausdruck risus dyaboli – „das Lachen des 
Teufels“ – begegnet häufig in den Universitätspredigten der 1230er und 
1240er Jahre und bei Wilhelm von Auvergne selbst. Gegen diese Welle der 
Ablehnung versuchte Thomas von Aquin, das Phänomen des Lachens anth-
ropologisch neu zu deuten.  

Thomas hebt nicht nur die positive, sondern auch die metaphysisch 
unauslöschliche Bedeutung des Lachens für die Bestimmung der persona-
len Identität hervor. Aristoteles – jedenfalls in der Lesart seiner griechi-
schen Kommentatoren wie Simplicius – definierte den Menschen bekannt-
lich als vernünftiges Wesen, das lachen kann.21 Wenn das zutrifft, darf das 
freudige Lachen im erlösten Kosmos nicht fehlen.  

Dieses kühne thomistische Vorgehen eröffnet zwei vielverspre-
chende Forschungsperspektiven. 

Erstens – und bislang kaum untersucht – betreffen sie die histori-
schen und anthropologischen Implikationen des „himmlischen Lachens“ 
als Wesensmerkmal des auferstandenen, d. h. des ganzen Menschen. Wenn 
das vernunftbegabte Geschöpf zu einem ewigen Lächeln berufen ist, dann 
fragt es sich, was das für seine irdische Existenz, für seine peregrinatio in 
mundo bedeutet? Doch hinter dieser ersten Schlussfolgerung verbirgt sich 
ein weiterer Aspekt: Wenn das Lachen eine Voraussetzung für das ewige 

 
21 Bekanntlich zieht Boethius bei der Erörterung des ἴδιον ein Beispiel aus Aristote-
les‘ De partibus animalium (III, 10, 673a1-12) heran: Er - und nicht der Stagirite - 
bezeichnet das proprium als ,lachhaft‘; siehe auch Adolf 1947. 



Das ewige Lächeln 
 

 

570 

Leben der Seligen ist, muss es eine meta-historische Dimension besitzen, 
sodass es angebracht erscheint, auch nach dem Lachen Adams zu fragen. 
Es wäre nämlich wenig sinnvoll, die Frage nach dem Lachen aus der Ana-
lyse der vor dem Sündenfall herrschenden Verhältnisse auszuklammern. 

Zweitens rückt ein bereits etablierter, aber noch nicht ausgeschöpfter 
Bereich in den Blick: die „Metaphysik des verherrlichten Körpers“. Sie bil-
det den höchsten Ausdruck von Thomas’ Verständnis des menschlichen 
Subjekts – dort, wo sich personale „Einzigartigkeit“ nicht auflöst, sondern 
in vollendeter Weise verdichtet. 

Literatur 

Adolf, Helen. 1947. „On Medieval Laughter“. Speculum 22: 251-253. 

Albertus Magnus. 1890. Topica. In B. Alberti Magni Opera Omnia. Ed. Borgnet, Au-
guste. Bd. 2. Paris: L. Vivés: 232-524. 

Bartocci, Barbara. 2016. „In Albert’s Long Shadow: Reading Aristotle’s Topics in 
Fifteenth Century Schools“. Rivista di Filosofia Neo-Scolastica 108: 857-877: auf 
S. 865-867. 

Bobik, Joseph. 1953. „La doctrine de saint Thomas sur l'individuation des sub-
stances corporelles“. Revue philosophique de Louvain 51: 5-41. 

Casagrande, Carla. 2005. „Ridere in Paradiso. Gaudio, giubilo e riso tra angeli e be-
ati“. In Mosetti Cesaretto, Francesco (hrsg.). Il Riso. Atti delle I Giornate Inter-
nazionali Interdisciplinari di Studio sul Medioevo. „Homo risibilis“. Capacità di 
ridere e pratica del riso nelle civiltà medievali (Siena, 2-4 Ottobre 2002). A-
lessandria: Edizioni dell̛ Orso.  

De Marchi, Cesare. 2015. „Thomas Aquinas, Thomas More and the Vindication of 
Humor as a Virtue: Eutrapelia and Iucunditas“. Moreana 52 (2015): 95-107. 

Gauthier, René-Antoine. 1996. Introduction au Quodlibet XI, in Sancti Thomae de 
Aquino Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita. t. XXV, 2 Bände. Rom – Pa-
ris: Commissio Leonina – J. Vrin, Bd. 1, 93-101.  

Girard, René. 2025. Naïveté du rire. Préface, édition et notes par Chantre, Benoît. 
Paris: Grasset. 

Gómez Pin, Víctor. 2025. El ser que cuenta: La disputa sobre la singularidad hu-
mana. Barcelona: Acantilado. 

Guillelmus Alvernus Episcopus Parisiensis. 1674. Opera omnia. t. I. Paris: Apud Jo-
annem Lacaille.  



Andrea Aldo Robiglio 
 

 

571 

Guillelmus Alvernus 2011. Sermones de tempore. Ed. Morenzoni, Francesco. Turn-
hout: Brepols. 

Morreal, John. 2009. Comic Relief: A Comprehensive Philosophy of Humor. 
Chichester - Oxford: Wiley-Blackwell. 

Morreall, John. 2024. „Philosophy of Humor“, The Stanford Encyclopedia of Philo-
sophy. Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.). URL = <https://plato.stan-
ford.edu/archives/fall2024/entries/humor/>.  

O’Rourke Boyle, Marjorie. 1999. “Gracious Laughter: Marsilio Ficino’s Anthropo-
logy”, Renaissance Quarterly 52: 712–741. 

Ogden, Stephen R.. „Individuation and the Afterlife in Thomas Aquinas and Some 
Muslim Philosophers“. In Odgen, S. R., Klima, G., Hall, H. (eds.). 2016. The Me-
taphysics of Personal identity. Cambridge: Cambridge University Press: 33-62. 

Plessner, Helmuth. 1982. Gesammelte Schriften. Band VII. Ausdruck und mensch-
liche Natur. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Rasmussen, Steen, Bedau, Mark A., Chen, Liaohai, Deamer, David, Krakauer, David 
C., Packard, Norman H., Stadler, Peter F. (hrsg.). 2009. Protocells. Bridging 
Nonliving and Living Matter. Boston: MIT Press.  

Robiglio, Andrea Aldo. 2025. „Chiamati all’eterno sorriso. Il vescovo Guglielmo, 
Tommaso d’Aquino e il riso dell’uomo oltre la morte“. Medioevo 50, 147-164. 

Schökel, Alonso L., Sicre Diaz, José Luis. 1985. Giobbe. Hrsg. von Borgonovo,  
Gianantonio. Rom: Borla. 

Schröder, Joy A. 2023. „Interpreting Job in the Later Middle Ages“. In Seow, Choon-
Leong (ed.). The Many Faces of Job. vol. 1. The Premodern Period (Handbuch 
of the Bible and Its Reception, 5/ 1). Berlin, de Gruyter: 391-416. 

Smith, Lesley. 2023. Fragments of a Wolrd: William of Auvergne and his Medieval 
Life. Chicago: The University of Chicago Press. 

Stepney, Susan, Rasmussen, Steen, Amos, Martyn (hrsg.). 2018. Computational 
Matter. Cham: Springer. 

Teske, , Roland J. „William of Auvergne on the Individuation of Human Souls“. Tra-
ditio 49: 77-93. 

Thomas von Aquin. 1953. Super Epistolam ad Hebraeos lectura. Hrsg. Cai, Rai-
mondo. Turin: Marietti. 



Das ewige Lächeln 
 

 

572 

Thomas von Aquino. 1996a. Quaestiones disputatae de anima. Ed. B.-C. Bazán. In 
Id.. Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita, t. XXIV, 1, Rom – Paris : Com-
missio Leonina - Les Éditions du Cerf. 

Thomas von Aquino. 1996b. Questiones de quolibet. Ed. R.-A. Gauthier. In Id.. 
Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita. t. XXV, 2 Bände. Rom – Paris: Com-
missio Leonina – J. Vrin. 


	The Eternal Smile: A Neglected Thomistic Thesis and Its Significance for Philosophical Anthropology
	1. Liminalität als Schlüssel zur Definition des Menschlichen
	2. Eine Disputation an der Universität Paris im Jahr 1259
	3. Nur in der Verkörperung wird menschliche Identität vollständig.
	4. Dem Schulbetrieb zum Trotz: Das Recht zu lachen
	Literatur

