
Zeitschrift für Praktische Philosophie 
Band 12, Heft 2, 2025, S. 287–338 

www.praktische-philosophie.org 
https://doi.org/10.22613/zfpp/12.2.12 

 
Alle Inhalte der Zeitschrift für Praktische Philosophie sind lizensiert unter einer Creative 

Commons Namensnennung 4.0 international Lizenz. 
 

Migration als epistemische Figur: Zur  
Spannung von Exil und Gegenwart im jüdi-
schen Denken 

Migration as an Epistemic Figure: On the Tension between 
Exile and the Present in Jewish Thought 

FREDEREK MUSALL, WÜRZBURG 

„Judaism must break the narrow frame of a creed and resume its origi-
nal function as a culture, as the expression of the Jewish spirit and the 
whole life of the Jews. “ 
— Mordecai M. Kaplan, Judaism as a Civilization (1934) 

 
Zusammenfassung: Der Aufsatz entwickelt Migration als epistemische Figur: als 
Denkform, in der Erkenntnis im Übergang entsteht. Ein Raster aus Exil, Migration, 
Diaspora und Dislokation beschreibt, wie Ort, Sprache, Zugehörigkeit und Verant-
wortung Wissensformen bedingen. Jüdisches Denken dient als Resonanzraum, weil 
es sich an Schwellen zwischen Geographien, Sprachen, Textpraktiken und politi-
schen Ordnungen ausbildet. Vielstimmigkeit erscheint dabei als epistemisches Ver-
fahren: im Kommentar, im Streit, im Wiederlesen. 
Genealogische Lektüren verfolgen diese Figur durch rabbinische Texttopologien, in 
denen Bindung nach dem Verlust des kultischen Zentrums in Auslegung übergeht: 
Schrift wird zum Raum, Interpretation zur Praxis, Text zur Topologie. Mittelalterli-
che und frühneuzeitliche Konstellationen zeigen Migration als Sprach- und Über-
setzungsereignis: Begriffe wandern zwischen Hebräisch, Arabisch und Latein, und 
mit jeder Übertragung verschieben sich die Grenzen des Denkbaren. Aufklärung 
und Moderne markieren Felder prekärer Vermittlung, in denen Universalität, Par-
tikularität und politische Zugehörigkeit einander unter Druck setzen; moderne Phi-
losophie und rabbinische Stimmen profilieren daraus eine Ethik der Aufmerksam-
keit, in der Fragilität zur Erkenntnisform wird. 
Die Shoah bildet eine kritische Schwelle von Sprache und Zeugenschaft. Sie radika-
lisiert die Frage nach Urteilskraft dort, wo überlieferte Vokabulare beschädigt sind 
und Erinnerung ethischen Druck ausübt: Sprechen bleibt notwendig und bleibt 



Migration als epistemische Figur 
 

 

288 

exponiert, weil jede Formgebung die Gewalt der Geschichte berührt. In der politi-
schen Gegenwart erscheint Israel als Prüfstein, an dem Schutz, Zugehörigkeit und 
universale Geltungsansprüche kollidieren. Über diese Szenen hinweg wird Migra-
tion als Strukturprinzip von Erkenntnis und praktischer Vernunft sichtbar: Identi-
tät als relationale Passage, Autorität als ausgehandelte Wiederholung, Verantwor-
tung als Vollzug. Ein Post-Scriptum nach dem 7. Oktober 2023 öffnet die Frage 
„Wohin?“ erneut und prüft die Figur unter Bedingungen prekärer Sicherheit und 
umkämpfter Zugehörigkeit. 
 
Schlagwörter: Migration, Exil, Diaspora, Hermeneutik, Shoah 
 
Abstract: This article argues that migration can be read as an epistemic figure: an 
orientation in which knowledge and judgment arise through displacement, transit, 
and shifting relations. A conceptual grid—exile, migration, diaspora, dislocation—
frames the analysis of how place, language, belonging, and responsibility shape 
what can be known. Jewish thought offers a particularly revealing case, since it 
repeatedly forms itself at crossings of geography, language, textual practice, and po-
litical order. 
The argument unfolds genealogically. Rabbinic practices establish “textual topolo-
gies” in which commentary, dispute, and iterative authority reconfigure binding 
force after the loss of a cultic center. Medieval and early modern scenes highlight 
translation and dispersion as forces that reshape conceptual vocabularies. The 
Haskalah appears as a field of mediation, where universal claims and particular at-
tachments exert reciprocal pressure, and modern Jewish philosophy further shar-
pens the stakes of judgment under conditions of historical fracture. 
The Shoah marks a decisive threshold for speech and testimony. It intensifies the 
question of judgment where inherited vocabularies are damaged and memory car-
ries ethical force. In contemporary political life, Israel functions as a testing ground: 
security, belonging, and universal demands of justice become entangled in con-
tested arrangements. 
Across these scenes, migration emerges as an organizing principle for knowledge 
and practical reason: identity takes form as relational passage; authority as negoti-
ated repetition; responsibility as enactment. A postscript written in the aftermath 
of October 7, 2023 reopens the question “Where to?” amid precarious security and 
contested belonging, testing the argument against the pressures of the present. 
 
Keywords: migration, exile, diaspora, hermeneutics, Shoah 

Vorwort: Denken im Übergang  

Was geschieht mit dem Denken, wenn Herkunft keine verlässliche Grund-
lage bildet und der Ort des Sprechens in Bewegung gerät? Wenn das Woher 
Fragen hervorbringt, die Zugehörigkeit, Sprache und Verantwortung zu-
gleich betreffen? Aus dieser Konstellation entfaltet der vorliegende Text 



Frederek Musall 
 

 

289 

seinen Ausgangspunkt. Vielstimmigkeit bildet dabei ein epistemisches Ver-
fahren: Stimmen begegnen einander, erzeugen Spannung und eröffnen ei-
nen Raum, in dem Erkenntnis Form gewinnt. Migration tritt in diesem Ho-
rizont als epistemische Figur hervor. Wissen entsteht im Übergang, im Ver-
schieben von Standpunkten, im Arbeiten an der eigenen Position. Erkennt-
nis wird dort sichtbar, wo Denken seine Voraussetzungen prüft und die Be-
wegungen offenlegt, aus denen es spricht. 

Ein begriffliches Raster markiert die Felder, in denen sich diese Figur 
präzisiert: 

1. Exil: Verlust von Ort und Ordnung. 
2. Migration: aktive Verlagerung, die neue Wissensformen freisetzt. 
3. Diaspora: relationaler Raum iterativer Zugehörigkeit. 
4. Dislokation: Unterbrechung vertrauter Bindungen und Eröff-
nung epistemischer Möglichkeiten. 

Diese vier Begriffe bilden ein Feld von Bewegungen. In ihrem Zusammen-
spiel tritt eine erste Ebene der Vielstimmigkeit hervor: eine epistemologi-
sche, in der Perspektiven einander berühren, verschieben und herausfor-
dern. Wissen erscheint in dieser Konstellation als Prozess, der im Wechsel 
der Bezugspunkte Gestalt annimmt. 

Jüdisches Denken bildet für diese Fragestellung einen sensiblen Re-
sonanzraum. Seine Texte entstehen an Übergängen zwischen Sprachen, 
Zeiten und geographischen Kontexten. Die Torah setzt mit einem Aufbruch 
ein; die rabbinische Literatur bringt Stimmen aus verschiedenen Regionen 
und Epochen in Beziehung; die Moderne verhandelt jüdisches Denken zwi-
schen Tradition, Aufklärung und politischer Erfahrung. Denken formt sich 
hier im Dazwischen. Standpunkte verschieben sich, Sprachen greifen inei-
nander, Bedeutungen werden neu ausgerichtet. In dieser Bewegung tritt 
eine Haltung hervor, die Differenz als Ressource erkennt und fruchtbar 
macht. 

Diese Perspektive verbindet sich mit etablierten Lesarten: Daniel Bo-
yarin denkt Diaspora relational; Hannah Arendt analysiert Staatenlosigkeit 
als politisch-existenzielle Erfahrung; Jacques Derrida und Emmanuel Le-
vinas schärfen die Aufmerksamkeit für Alterität und Verantwortung. Ihre 
Ansätze eröffnen zentrale Horizonte. Der Fokus des vorliegenden Textes 
richtet sich jedoch auf die erkenntnistheoretische Ebene: Übergang er-
scheint hier als Medium des Denkens, in dem sich Formen von Aufmerk-
samkeit und Urteilsfähigkeit herausbilden. 

Daraus ergibt sich eine methodische Konsequenz. Die Schreibweise 
orientiert sich an der Dynamik des Übergangs. Amos, Maimonides, Seyla 
Benhabib und David Hartman stehen exemplarisch für unterschiedliche 



Migration als epistemische Figur 
 

 

290 

Formen von Präsenz: prophetische Prägnanz, analytische Strenge, politi-
sche Sensibilität und ethische Wachheit. Ihre Stimmen bilden keinen Ka-
non, sondern ein Feld von Relationen. Kritik, Hermeneutik, Geschichte und 
Ethik verschränken sich und lassen Formen des Wissens hervortreten, die 
Übergänge wahrnehmen und interpretieren. In diesem Zusammenhang 
entsteht eine zweite Ebene der Vielstimmigkeit: eine Methode, in der Rela-
tionen den Denkraum strukturieren. 

Vier Leitfragen rahmen die Bewegung der Argumentation: 

1. Wie formt sich Erkenntnis, wenn Übergänge zur epistemischen 
Grundbedingung werden? 
2. Welche sprachlichen und textuellen Formen tragen dieses Ver-
ständnis von Wissen? 
3. Wie lässt sich Verantwortung unter Bedingungen von Fragilität 
denken? 
4. Welche politischen und ethischen Konsequenzen erwachsen aus 
dieser Konstellation? 

Die Auswahl der Autorinnen und Autoren folgt diesen Fragen. Ihre Texte 
vollziehen Übergänge im Medium von Sprache, Übersetzung oder Ausle-
gung und zeigen, wie sich Wissen in diesen Bewegungen formt. 

Darauf gründet eine dritte Ebene der Vielstimmigkeit: die formale 
und selbstreflexive. Der vorliegende Text beschreibt Denkbewegungen im 
Übergang und orientiert sich zugleich an deren Logik. Rabbinische Poly-
phonie, midraschische Lektüre und die Praxis des wiederholten Lesens die-
nen als Modell. Autorität entsteht im Verhältnis der Stimmen; Erkenntnis 
gewinnt Profil im Aushalten von Differenz und im Bewusstsein für die pro-
duktive Rolle von Unentschiedenheit. 

Diese Reflexivität prägt auch die eigene Schreibweise. Textlich posi-
tioniert sich der Beitrag in einer Diskussion, die häufig über politische, 
identitäre oder historische Kategorien geführt wird. Er prüft die Begriffe, 
die er verwendet, und legt die Voraussetzungen offen, die seine Perspektive 
strukturieren. Erkenntnis erscheint in diesem Rahmen als Bewegung, die 
von der Klarheit ihrer begrifflichen Grundlagen abhängt. 

Die gegenwärtige Situation verschärft die Bedingungen des Denkens. 
Politische, sprachliche und existenzielle Verunsicherungen aktualisieren 
jene Fragilität, die historischen Erfahrungen jüdischen Denkens einge-
schrieben ist. Migration gewinnt in diesem Zusammenhang eine struktur-
bildende Funktion: Sie formt Aufmerksamkeit, Verantwortung und Urteils-
kraft. 

Frühere Beschreibungen von Exil und Migration – als diasporische 
Erfahrung, als politische Entwurzelung oder als Modus der Subjektivierung 



Frederek Musall 
 

 

291 

– eröffnen wichtige Perspektiven, verbleiben jedoch häufig im Register his-
torischer oder soziologischer Darstellung. Der vorliegende Text knüpft an 
diese Ansätze an und verlagert die Fragestellung auf eine erkenntnistheo-
retische Ebene: Wie entsteht Wissen unter Bedingungen des Übergangs? 

Aus dieser Verschiebung ergibt sich der Ort des Textes: ein Denken 
zwischen Tradition und Gegenwart, zwischen analytischer Präzision und 
gelebter Verletzlichkeit. In diesem Zwischenraum wird sichtbar, wie Er-
kenntnis entsteht, wenn sie ihre eigenen Voraussetzungen in Bewegung 
hält und die Übergänge reflektiert, aus denen sie hervorgeht. Migration ent-
faltet sich im Folgenden als Denkbewegung, in der sich Urteil, Verantwor-
tung und praktische Vernunft im Vollzug von Übergängen konturieren. 

1. Migration als Denkfigur im Judentum: Eine Spurensuche 

Die Texte jüdischer Traditionen zeigen Migration als eine wiederkehrende 
Konstellation, in der Bewegung, Erinnerung und Deutung ineinander-
greifen. Wenn Bewegung nicht als Thema erscheint, sondern zur Bedin-
gung des Verstehens wird, formt sich ein Zugang, in dem Übergänge, 
Rückgriffe und Neuansätze zugleich wirksam sind. Die Bewegung durch 
Orte, Sprachen und Zeiten erzeugt ein epistemisches Verfahren: Denken 
entfaltet sich in Verschiebungen, in Wiederaufnahmen und in jenen offe-
nen Stellen, an denen Herkunft und Orientierung neu befragt werden. Jü-
dische Texte werden so zu Archiven von Bewegung – Trägern einer Er-
kenntnis, die im Durchgang entsteht. 

Dieser Zugang gewinnt an Kontur, sobald die hebräische Bibel in 
ihrem historischen Horizont betrachtet wird. Ägypten, Assyrien und Ba-
bylonien bilden die imperialen Räume, in denen die frühen Texte Israels 
Gestalt annehmen. Die Schriften entstehen unter Bedingungen politischer 
Abhängigkeit, territorialer Unsicherheit und diasporischer Erfahrung. 
Erinnerungen an Flucht, Ortsverlust und Exil prägen ihr narratives Ge-
füge. Aus diesen Konstellationen erwächst eine Form des Denkens, in der 
Zugehörigkeit relational wird und Bewegung zur Voraussetzung von Deu-
tung. In diesem Zusammenhang erhält Migration eine epistemische Be-
deutung. Sie verweist auf die Weise, in der Texte Wissen ordnen und neu 
ausrichten. Zwischen Erinnerung und Erwartung, zwischen Ort und 
Schrift entsteht ein Raum, in dem Identität als Prozess erfahrbar wird. Er-
kenntnis zeigt sich dort, wo die Erfahrung von Verlagerung nicht nur er-
zählt, sondern zur Struktur des Denkens selbst wird. 

 
Schon der Beginn der hebräischen Bibel ruft diese Bewegung auf. Abraham 
hört das „Lech lecha“ – geh für dich, zu dir, fort von dir (Gen 12,1). Der 



Migration als epistemische Figur 
 

 

292 

Weg führt nach außen ins Ungewisse und zugleich nach innen in ein Selbst, 
das erst im Gehen erfahrbar wird. Migration erscheint hier als Ursprungs-
geschichte des Denkens: als Erfahrung, in der Bindung, Verheißung und 
Erkenntnis im Vollzug des Weges entstehen. 

Auch die Josephsgeschichte (Gen 37–50) entfaltet dieses Motiv. Mig-
ration zeigt sich dort als Fremdheit, die Deutung hervorbringt. Der Verkauf 
nach Ägypten führt in das Exil, das im Rückblick als Ort der Wandlung er-
scheint. Josephs Deutung „Gott gedachte es gut zu machen“ (Gen 50,20) 
verwandelt das erlittene Geschehen in Erkenntnis. Fremdheit wird zur 
Schwelle, an der Sinn entsteht. 

Aus dieser Bewegung führt der Weg Israels tiefer nach Ägypten hin-
ein. Was bei Joseph noch individuelle Erfahrung bleibt, wird im Exodus zur 
kollektiven Form: Die Fremde wird zum Prüfstein, der Aufbruch zur Offen-
barung. Das Verlassen Ägyptens markiert das Paradigma jüdischen Den-
kens – nicht als Flucht, sondern als Weg. Befreiung zeigt sich als fortlau-
fender Prozess unter dem Zeichen des Gesetzes, das Richtung gibt und Zu-
kunft öffnet. Exil, Durchzug, Bund verbinden sich zu einer Denkfigur: Iden-
tität ereignet sich im Unterwegssein, im Gehen zwischen Bedrohung und 
Erwartung. 

Diese Grundfigur prägt auch die prophetische Literatur. Exil bleibt 
Erinnerung und Mahnung, zugleich Grundlage einer Ethik, die über Gren-
zen hinauswirkt. Besonders deutlich zeigt sich dies im Buch Amos. Der Pro-
phet ruft inmitten politischer Bedrohung zu Gerechtigkeit, verbindet sozi-
ale Kritik mit der Erfahrung von Zerstreuung. Migration wird zum Ort der 
Offenbarung: In der Ent-Ortung, im Verlust des Zentrums, wird Stimme 
hörbar. Offenbarung und Exil erscheinen als zwei Seiten eines Vorgangs – 
das eine eröffnet das andere. Verantwortung gegenüber den Schwachen er-
hält Vorrang vor kultischer Sicherheit. Aus dieser Verschiebung entsteht 
eine Ethik der Bewegung: Aufmerksamkeit für das, was sich entzieht, für 
das, was an den Rändern bleibt. 

Doch diese Lektüre verlangt zugleich Selbstbeobachtung. Migration 
als Denkfigur birgt die Gefahr, zur vertrauten Geste zu werden – eine poe-
tische Formel, die Differenz ästhetisiert. Selbstbeobachtung heißt hier: zu 
prüfen, in welchem Maß Bewegung Erkenntnis ermöglicht und wann sie zur 
Metapher erstarrt. Das Denken liest sich selbst mit: Es befragt seine eige-
nen Bilder, seine eigene Sprache, seine Faszination an der Bewegung. Nur 
in dieser Aufmerksamkeit bleibt Migration eine epistemische Figur und 
kein Ornament. 

Die biblische Grundbewegung bleibt nicht auf die Antike beschränkt. 
Sie setzt sich fort in rabbinischer Literatur, in Mystik und Moderne – im-
mer wieder neu gedeutet und übersetzt. Jede Epoche schreibt die 



Frederek Musall 
 

 

293 

Bewegung weiter: im rabbinischen Disput, in der Kabbalah, in den Schrif-
ten der Emigration. Auch die Philosophie des 20. Jahrhunderts führt diese 
Linie fort, indem sie das Denken selbst in Verschiebung überführt. 

In seinen talmudischen Lektüren (Quatre lectures talmudiques, 
1968) beschreibt Emmanuel Levinas (1906–1995) ein Denken ohne Haupt-
straße. Der Talmud erscheint als Gewebe aus Stimmen, Rückgriffen, Ver-
werfungen, in dem keine Autorität die letzte Instanz bildet. Stabilität ent-
steht im Fragment, Zugehörigkeit im Akt der Antwort. In Totalité et Infini 
(1961) rückt das Antlitz des Anderen ins Zentrum: Jüdischsein bedeutet 
Aufmerksamkeit und Verletzbarkeit, ein Sich-Ansprechen-Lassen, das 
Identität als Begegnung vollzieht. 

Hannah Arendt (1906–1975) betont in The Origins of Totalitaria-
nism (1951) den politischen Aspekt der Ent-Ortung. Jüdische Staatenlosig-
keit wird zum Paradigma des Nicht-Gehörens – einer Erfahrung, die sie zur 
Forderung nach einem „Recht, Rechte zu haben“ führt. Das Denken wendet 
sich der Welt als gemeinsamem Raum zu, in dem Menschen sichtbar wer-
den, handeln, Bestand finden. Migration erscheint hier als politische Figur 
des Zwischen – als Bedingung einer gemeinsamen Welt. 

Von dieser Bewegung aus spannt sich der Gedanke weiter. In Schib-
boleth pour Paul Celan (1986) und Circumfession (1991) zeichnet Jacques 
Derrida (1930–2004) das Jüdische als Spur, Riss, Verschiebung. Gesetz, 
Herkunft und Sprache erscheinen als Prozesse, die sich ihrer eigenen 
Schließung entziehen. Während Levinas das Antlitz als Ort der Verpflich-
tung deutet, verlagert Derrida den Akzent auf die Sprache selbst. Sie wird 
zum Raum des Übergangs, in dem Bedeutung in Bewegung bleibt und das 
Unentscheidbare Gestalt gewinnt. 

Migration tritt in dieser Konstellation als Leitfigur hervor. Sie eröff-
net Denkformen, in denen Zugehörigkeit sich fortwährend neu bildet. Er-
kenntnis entsteht im Unterbrechen linearer Chronologien, Identität im 
Vollzug der Passage. Denken artikuliert sich als Beziehung: im Aushalten 
von Differenz, im Antworten, im Wiederlesen. 

Damit kehrt der Gedankengang in veränderter Gestalt zurück. Was 
im Vorwort als Ausgangspunkt formuliert war, erscheint hier als Ergebnis 
einer Lesebewegung: Jüdisches Denken zeigt seine Form, indem es Über-
gänge vollzieht – zwischen Texten, Zeiten und Stimmen. Migration bewährt 
sich darin als epistemisches Prinzip, weil sie Denken in Beziehung hält und 
Verantwortung als Vollzug sichtbar macht. 

2. Exil und Text: Rabbinische Strategien der Ortsverhandlung 



Migration als epistemische Figur 
 

 

294 

Die folgenden Lektüren entwickeln sich aus den Beziehungen der Texte zu-
einander und machen Übergänge, Verschiebungen und Unterbrechungen 
als Träger epistemischer Dichte lesbar. Exil verschiebt die Bedingungen 
des Denkens. Wenn der Ort verloren geht, verlagert sich die Möglichkeit 
von Bindung in den Text. Die Bewegung der Auslegung übernimmt jene 
Funktion, die zuvor im kultischen Vollzug und in räumlicher Präsenz lag. 
Migration erscheint in diesem Zusammenhang als Denkweise: ein Verfah-
ren, das Zugehörigkeit durch Interpretation erzeugt und den Raum des 
Heiligen in sprachliche Form überführt. Erkenntnis entsteht im Übergang 
vom physischen Ort zum hermeneutischen Raum. 

Die rabbinische Tradition bildet sich zwischen dem 3. Jahrhundert 
v. d. Z. und dem 6. Jahrhundert n. d. Z. in einer vielstimmigen, geogra-
phisch verstreuten Welt heraus – im römisch-byzantinischen Palästina 
und im sassanidischen Babylonien. Neue Institutionen entstehen: Lehr-
häuser, Jeschiwot, Gerichtshöfe. Religiöse Autorität gewinnt Formen, die 
sich dezentral entfalten und dadurch Beweglichkeit ausprägen. Die Zer-
störung des Tempels 70 n. d. Z. und die Niederlage im Bar-Kochba-Auf-
stand 135 n. d. Z. markieren politische Einschnitte und zugleich epistemi-
sche Verschiebungen. Der Kult verliert sein Zentrum im Raum; der Text 
wird zum Träger von Ordnung und Normativität. Diaspora erscheint in 
dieser Phase nicht als Ausnahme, sondern als dauerhafte Struktur. Sie 
prägt das Selbstverständnis der rabbinischen Kultur und formt die Ver-
fahren, in denen Wissen entsteht. Die beiden Talmudim – der Jerusalemer 
und der Babylonische – verkörpern diese Bewegungen. Sie entstehen an 
unterschiedlichen Orten, reagieren auf verschiedene politische Bedingun-
gen und verbinden ihre Differenzen zu einem Gefüge, das Offenheit struk-
turell erhält. In ihrem Zusammenspiel tritt eine Form der Ortsverhand-
lung hervor, in der Distanz produktiv wird und rabbinische Autorität aus 
Relation, Disputation und wiederholter Lektüre hervorgeht. 

 
Die Tempelzerstörung bedeutete das Ende eines kultischen Zentrums und 
eröffnete eine Frage, die bis in die Gegenwart reicht: Wie lässt sich Bindung 
denken, wenn der Raum der Bindung zerbrochen ist? Der Verlust des Ortes 
wird zur epistemischen Verschiebung: Schrift wird zum Raum, Interpreta-
tion zur Praxis, Text zur Topologie.  

Diese Bewegung hat David Kraemer (geb. 1955), Talmudforscher 
und Religionsphilosoph an der Jewish Theological Seminary in New York, 
in Embracing Exile: Israel and the Exile in Jewish Thought (2025) para-
digmatisch beschrieben. Für ihn erscheint Exil als hermeneutische Kons-
tellation, in der Bindung durch Text entsteht. Das rabbinische Denken be-
greift Ent-Ortung als epistemische Bedingung: Erkenntnis formt sich im 



Frederek Musall 
 

 

295 

Lesen, im Erinnern, im Aushalten der Entfernung. Kraemers Analyse ver-
deutlicht, wie aus der Bewegung vom Raum zur Schrift eine eigene Logik 
des Lernens entsteht – eine Dauer im Übergang. Aus dieser hermeneuti-
schen Konstellation heraus öffnet sich der Blick auf eine zweite Grundfigur 
rabbinischen Denkens: die Praxis des Streitens, in der Wahrheit im Risiko 
der Differenz Gestalt gewinnt. Erkenntnis entsteht dort, wo Stimmen ei-
nander begegnen, sich verschieben, sich unterbrechen. Die rabbinische Li-
teratur – vor allem der Babylonische Talmud – bildet daraus kein System, 
sie entwirft ein Geflecht von Bewegungen, in denen Makhloket, der „(pro-
duktive) Streit“, zur Form des Denkens wird: eine Ethik des Fragens, des 
Zuhörens, des Antwortens – Bindung im Vollzug des Uneinholbaren. 

Diese topologische Verschiebung wirkt real und nicht nur metapho-
risch. Eine bekannte Passage im Talmud-Traktat Berachot 8a bringt es auf 
den Punkt: „Seit der Tempel zerstört wurde, bleibt dem Heiligen, gelobt sei 
Er, nur die vier Ellen der Halakhah.“ Der Ort des Göttlichen wird halachisch 
gedacht – ein Maßstab, der Beziehung statt Besitz betont. In Traktat Gittin 
88b wird selbst das rabbinische Gerichtswesen in der Diaspora als Ort gött-
licher Gegenwart beschrieben: Raum entsteht, wo Recht gesprochen wird. 

Ein paradigmatisches Beispiel bietet Traktat Gittin 56b: Rabbi 
Jochanan ben Zakkai, angesichts der Zerstörung Jerusalems, bittet den rö-
mischen Kaiser Vespasian um die Erlaubnis, in Javne eine Lehrstätte zu 
gründen. Er fordert nicht den Erhalt des Tempels, sondern die Möglichkeit 
der Weiterführung durch Lehre. Diese Entscheidung markiert eine Zeiten-
wende: Erneuerung geschieht über den Text. Die Torah wird zum neuen 
Zentrum – transportabel, auslegbar, diasporisch. 

Weitere rabbinische Stimmen entfalten diese Bewegung: In Traktat 
Pesachim 50a beschreibt Rabbi Chanina das Jenseits als Raum verborge-
ner Gotteserkenntnis, in Traktat Sanhedrin 98a lässt Rabbi Jochanan den 
Messias am Stadttor verweilen – eine Schwellenexistenz zwischen Innen 
und Außen, Gegenwart und Verheißung. Exil bleibt als produktive Span-
nung im Denken präsent. 

Hier zeigt sich die selbstreflexive Dimension der rabbinischen Bewe-
gung. Der Text denkt über sich selbst nach: Wie wird Raum durch Sprache 
erzeugt? Wie verwandelt sich Verlust in Praxis? Die rabbinische Hermeneu-
tik wird so zu einer Methode der Selbsterhaltung und zugleich zur Schule 
epistemischer Offenheit. Erkenntnis bedeutet hier, den Ort nicht wiederzu-
finden, sondern ihn immer wieder hervorzubringen. 

Diese rabbinische Logik kehrt in der Mystik wieder. Der Kabbalist 
Isaak Luria (1534–1572) hebt sie auf eine kosmologische Ebene: In der 
Lehre vom „Zerbrechen der Gefäße“ (Schevirat ha-Kelim) erscheint das 
Exil als Urstruktur der Welt. Schöpfung selbst ist ein Akt der 



Migration als epistemische Figur 
 

 

296 

Fragmentierung. Menschliches Handeln – Tikkun (wörtl. „Reparatur“ oder 
„Heilung“) – bedeutet Sammlung im Fragment, Wiederherstellung durch 
Bewegung. 

Der Kabbalah-Forscher Gershom Scholem (1897–1982) vertieft 
diese Denkfigur. In Major Trends in Jewish Mysticism (1941) beschreibt er 
das Judentum als Bewegung durch Abwesenheiten. Sprache, sagt Scholem, 
bleibt stets verschoben, verspätet, unvollständig. Gerade diese Verschie-
bung stiftet paradoxe Stabilität: eine Stabilität des Suchens. 

Im Horizont dieser Tradition erscheint der deutsch-jüdische Aufklä-
rer Moses Mendelssohn (1729–1786) als Übersetzer zwischen den Welten. 
In Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum (1783) bringt er die 
rabbinische Idee von Gesetz als Praxis in das Denken der Aufklärung. Die 
Trennung von religiösem Gesetz und staatlicher Gewalt eröffnet einen 
neuen Begriff von Freiheit. Interpretation wird zum Instrument gesell-
schaftlicher Verantwortung. Mendelssohn überträgt das diasporische Prin-
zip in den politischen Raum: Differenz wird produktiv, Pluralität konstitu-
tiv. 

Die Frage nach Beziehung und Gesetz erfährt im 20. Jahrhundert 
eine Verschiebung: Martin Buber (1878–1965) führt diesen Gedanken dia-
logisch weiter. In Ich und Du (1923) beschreibt er Wirklichkeit als Gesche-
hen von Beziehung – als Ereignis des Zwischen. Exil wird dabei zur Erfah-
rung der Unverfügbarkeit: Das Andere entzieht sich dem Zugriff und wird 
nur in Begegnung erfahrbar. 

So wird der rabbinische Text selbst zur epistemischen Figur. Er ist 
kein statisches Dokument, sondern ein Raum in Bewegung. Bedeutung ent-
steht im Wiederlesen, in der Verschiebung, in der Übersetzung. Zugehörig-
keit zeigt sich als Praxis: im gemeinsamen Erarbeiten von Sinn, in Differenz 
und Beziehung. Der rabbinische Diskurs lebt von Pluralität und gewinnt 
Kraft aus der geteilten Bewegung durch den Text. 

3. Mittelalterliche Verschiebungen: Sprache als Erkenntnis-
raum zwischen Andalusien, Südfrankreich und Ägypten 

Jüdisches Denken im Mittelalter entsteht in einem Geflecht politischer Um-
brüche, sprachlicher Übergänge und religiöser Auseinandersetzungen. 
Migration reagiert auf Vertreibungen und ökonomische Krisen ebenso wie 
auf intellektuelle Anziehungspunkte. Zwischen islamischen und christli-
chen Herrschaftsräumen bilden sich Zentren jüdischer Gelehrsamkeit – 
Córdoba, Kairouan, Fustat, Narbonne, Mainz und Speyer. Die Bedingun-
gen unterscheiden sich regional, überlagern sich jedoch in der Erfahrung 
prekärer Zugehörigkeit: Der Kontakt mit der islamischen Welt eröffnet 



Frederek Musall 
 

 

297 

weitreichende Zugänge zu Wissenschaft, Medizin, Philosophie und Gram-
matik, während im lateinisch-christlichen Kontext eine stärker konflikt-
hafte Dynamik entsteht, geprägt durch Disputationen, missionarische In-
terventionen und episodische Gewalt. Beide Räume ermöglichen Bildung, 
begrenzen sie zugleich und strukturieren so die Formen des rabbinischen 
und philosophischen Denkens. Die Gelehrsamkeit dieser Zeit trägt daher 
Spuren einer Existenz, die sich im Austausch bildet und zugleich durch po-
litische, soziale und religiöse Unsicherheiten geformt wird. 

 
Wenn der Talmud Exil als Denkfigur etabliert, dann transformiert das mit-
telalterliche Judentum diese Figur unter völlig anderen Bedingungen. Mig-
ration verschiebt die semantischen und epistemischen Räume. Orte verlie-
ren ihre Stabilität, und Netzwerke treten an ihre Stelle. Wissen entsteht im 
Modus des Übergangs: kreisend, nachträglich, anschlussfähig über Unter-
brechungen hinweg. Zerstreuung bildet den Rahmen, der das Denken zu 
ständiger Neuformung zwingt. 

Die Umbrüche der Iberischen Halbinsel lösen ab dem 11. Jahrhun-
dert großflächige Verschiebungen aus. Vertreibung führt zu einer neuen 
Verdichtung intellektueller Kommunikation. Zwischen Córdoba und 
Kairouan, zwischen Fustat und Narbonne entsteht ein Gewebe rabbinischer 
Texte, das sich über responsaartige Verbindungen und wandernde Hand-
schriften stabilisiert. Diskontinuität erhält erkenntnistheoretische Schärfe, 
weil jede Weitergabe formprägend wird und jede Neuansetzung das Vorhe-
rige prüft und reframed. Migration erzwingt eine Offenheit, die aus der Un-
terbrechung selbst entsteht. 

In diesem Raum formt sich eine Literatur, die Bewegung in stilisti-
sche und begriffliche Verfahren übersetzt. Die hebräischen Maqāmāt, in-
spiriert von al-Ḥarīrīs arabischen Erzählungen, verbinden episodische Rei-
sen mit rhetorischer Präzision. Der Denkraum entsteht aus Übergängen: 
zwischen arabischer Wissenschaft, rabbinischer Exegese und poetischer 
Imagination. Wissen erscheint im Transit, geprägt von Verlust, Verschie-
bung und erzwungenen Neuanfängen. Die Mobilität dieser Literatur wirkt 
nicht als ästhetische Geste, sondern als Ausdruck prekärer Bedingungen. 

Übersetzung bildet das epistemische Zentrum dieser Epoche. Vom 
Arabischen ins Hebräische, vom Aramäischen ins Provenzalische wandern 
Begriffe, Methoden und semantische Ordnungen. Jeder Transfer verändert 
die Grenzen des Denkbaren. Die Begegnung mit dem arabischen Aristote-
lismus, dem Kalām, der Medizin und Naturphilosophie formt neue Katego-
rien von Schöpfung, Vernunft und Offenbarung. Mehrsprachigkeit wird zu 
einer stillen Praxis der Selbstbeobachtung des Denkens: Erkenntnis 



Migration als epistemische Figur 
 

 

298 

entsteht an den Stellen, an denen Sprachen sich überlagern und einander 
herausfordern. 

Die Konstellation Hebräisch–Arabisch–Latein verleiht dieser Bewe-
gung eine besondere Tiefenschärfe. Hebräisch bildet den Raum normativer 
Autorität und liturgischer Bindung; in dieser Sprache artikulieren sich Er-
innerung, Gebot und die rhythmische Struktur rabbinischer Argumenta-
tion. Arabisch eröffnet im westlichen Mittelmeerraum einen anders gela-
gerten Denkraum: Hier begegnen jüdische Gelehrte Logik, Medizin, Mathe-
matik und aristotelischer Metaphysik in einem hochentwickelten wissen-
schaftlichen Umfeld, das die Präzision und den begrifflichen Radius jüdi-
schen Denkens nachhaltig erweitert. Latein schließlich wirkt im christli-
chen Europa als ambivalente Grenze: Es ist Medium des Rechts, der Theo-
logie und der scholastischen Debatte, aber zugleich Sprache der Zensur, der 
Disputation und der machtpolitischen Kontrolle jüdischer Minderheiten. 
Die Bewegung zwischen diesen drei Sprachräumen erzeugt eine epistemi-
sche Landschaft, in der das Jüdische Denken beständig vermittelt, über-
setzt, verschoben und neu kontextualisiert wird. Die Sprachen stehen nicht 
isoliert nebeneinander; sie greifen ineinander, fordern einander heraus und 
prägen so die Denkformen, die im mittelalterlichen Judentum Gestalt ge-
winnen. 

In dieser komplexen Bewegung entwickelt Jehuda ha-Levi (ca. 1075–
1141) eine Theologie, die Ort, Körper und Offenbarung zusammenführt. 
Sein Kitāb al-ḥuǧǧa wa-l-dalīl fī naṣr al-dīn al-ḏalīl (hebr. Sefer ha-
Kuzari, ca. 1140; dt. Das Buch des Kuzari) entfaltet Wahrheit im Dialog ei-
nes suchenden Königs. Ha-Levi stellt keine abstrakte Theologie vor, son-
dern beschreibt eine Form von Erkenntnis, die sich im Ritual, im geschicht-
lichen Vollzug und im konkreten Raum Israels ereignet. Die Schekhinah 
bleibt an einen Ort gebunden; Exil erzeugt daher einen empfindlichen Ver-
lust an göttlicher Gegenwart. Diese Abwesenheit führt jedoch nicht zu Re-
signation, sondern hält eine Spannung wach, die religiöse Intensität her-
vorbringt. Ha-Levis Pilgerreise nach Jerusalem verdeutlicht, dass Migra-
tion zu einer theologischen Bewegung werden kann. Migration öffnet dabei 
keine Erlösung, vielmehr markiert sie eine Verwundung, die religiöse Ener-
gie trägt und Reflexion ermöglicht. Erkenntnis entsteht für ha-Levi in Ver-
körperung – unter Bedingungen, die von Unterbrechung gezeichnet sind. 

Eine Generation später entwickelt Moses Maimonides (1135/8–
1204) eine epistemische Antwort anderer Art. Sein Weg über Córdoba, Fez 
und Fustat folgt einer Reihe erzwungener Übergänge, und diese Erfahrung 
prägt die Struktur seines Denkens. Der Dalālat al-ḥāʾirīn (hebr. Moreh Ne-
vukhim, ca. 1190; dt. Wegweiser für die Verwirrten) verbindet aristoteli-
sche Metaphysik mit rabbinischer Hermeneutik, vermittelt durch al-



Frederek Musall 
 

 

299 

Fārābī, Ibn Sīnā (Avicenna), Ibn Bāǧǧa (Avempace) und Ibn Rušd (Aver-
roës). Maimonides entwickelt darin eine Form philosophischer Präzision, 
die an der Grenze der Sprache operiert: Gottes Wesen entzieht sich jeder 
positiven Zuschreibung; Stabilität bricht weg, sobald Begriffe über das Ge-
schöpfliche hinausgreifen. 

Erkenntnis entsteht hier aus Disziplin und aus dem Aushalten be-
grifflicher Entzüge. Exil erhält bei Maimonides eine metaphysische Kontur: 
Geschöpfliches existiert in einer grundlegenden Distanz zum Schöpfer. 
Diese Distanz ist keine Schwäche, sondern eine epistemische Haltung — ein 
Modus des Denkens, der auf Selbstprüfung, Abklärung und die strenge 
Kontrolle eigener Voraussetzungen angewiesen bleibt. Die Übertragung des 
arabischen Originals ins Hebräische intensiviert diese Spannung. Das Heb-
räische, geprägt vom semantischen Feld von Gebot und Offenbarung, ver-
schiebt die philosophische Argumentation und verändert ihre rhythmische 
Struktur. Migration wird so in den Text selbst eingeschrieben: als Bewe-
gung zwischen Sprachräumen, die Begriffe neu fasst und Denken an seinen 
eigenen Grenzen sichtbar macht. 

Der toledanische Dichter Jehuda Al-Charizi (ca. 1165–1225) ver-
schiebt diese Dynamik in den Bereich der hebräischen Prosa. Seine Über-
setzung des Dalāla macht das Hebräische zu einem Medium philosophi-
scher Genauigkeit und öffnet zugleich den Weg für neue literarische For-
men. Mit dem Sefer Tahkemoni (Buch der Weisen, ca. 1216–1225) über-
trägt er die arabische Maqāmāt-Tradition in eine hebräische Prosagestalt, 
die als erster großer hebräischer Roman gilt. Die Figur Chever ben Iti’el be-
wegt sich auf einer Pilgerreise nach Jerusalem durch diverse Städte und 
Textkulturen; Mobilität strukturiert die Erzählform und macht Übergänge 
selbst zum Gegenstand des Nachdenkens. Sprache erscheint hier als Raum, 
in dem sich Denken durch Verschiebung, Wiederaufnahme und situativen 
Wandel formt. 

Parallel dazu entstehen in den aschkenasischen Gemeinden Formen 
epistemischer Mobilität, die sich im Medium der Schrift vollziehen. 
Schlomo ben Jizchak (Rashi, 1040–1105) verbindet Peschat (Literalsinn) 
und Midrasch (homiletische Auslegung) mit einer exegetischen Genauig-
keit, die bis heute normative Kraft besitzt. Die Tosafisten des 12. und 13. 
Jahrhunderts entwickeln aus Rashis Ansatz eine dialogische Textpraxis: Sie 
kommentieren, widersprechen, verschieben und rekonfigurieren. Bedeu-
tung entsteht im Rand, im Wiederaufgreifen, im gestuften Dialog. Migra-
tion zeigt sich hier als hermeneutische Bewegung – als Wandern durch 
Textschichten, das Tradition und Kritik ineinander faltet. 

Das mittelalterliche Judentum versteht Migration nicht als Ideal, 
sondern als Bedingung. Seine Wissensformen sind zirkulierend, nicht 



Migration als epistemische Figur 
 

 

300 

stabil; offen, nicht abgeschlossen. Wissen wandert – und mit ihm das Jüdi-
sche selbst. Erkenntnis entsteht, wo Wandel Erinnerung trägt, wo Sprache 
Ort gewinnt, wo Bewegung Halt hervorbringt. Philosophie erscheint als Ar-
beit am Fragilen: Denken im Modus des Übergangs, das die Härte seiner 
Voraussetzungen nicht verdrängt. 

4. Frühe Neuzeit: Migration als Denkfigur der Zerrissenheit 

Mit der Vertreibung der Juden aus Spanien 1492 und der Herausbildung 
frühmoderner Staaten beginnt eine neue Epoche jüdischer Bewegungen. 
Zwang, Handel, Exil und Neugründung verdichten sich zu einem Netz-
werk von Wegen. In Safed, Amsterdam, Venedig, Istanbul und Polen-Li-
tauen entstehen eigenständige religiöse Kulturen. Die Kabbalah gewinnt 
symbolische Kraft, messianische Strömungen wie jene um Sabbatai Zwi 
(1626-1676) erzeugen Hoffnung und Erschütterung zugleich. In Polen or-
ganisiert sich die Selbstverwaltung im „Rat der vier Länder“; anderswo 
entsteht aus wirtschaftlicher Mobilität ein provisorisches Zuhause. Zwi-
schen Integration und Abgrenzung, zwischen Autonomie und Kontrolle 
formt sich ein Denken, das aus Verschiebung lebt. Migration erscheint 
nicht als Randerscheinung, sondern als Medium der Erkenntnis. 

 
Die Vertreibung von der Iberischen Halbinsel – 1492 in Spanien, 1497 in 
Portugal – bedeutet mehr als eine politische Katastrophe. Sie markiert den 
Verlust einer Sprache, die Verdrängung einer Praxis, die Unterbrechung ei-
ner Erinnerung. Mit der Vertreibung wird das Exil zu einer inneren Figur. 
Bewegung geschieht nicht nur durch Raum, sondern durch Identitäten, die 
zerfallen und neu zusammengesetzt werden. Das jüdische Subjekt der Frü-
hen Neuzeit lebt in Zwischenräumen: zugleich sichtbar und verborgen, an-
wesend und abwesend. 

Diese doppelte Existenz verdichtet sich in der Gestalt der Conversos 
– jener getauften Jüdinnen und Juden, die ihr Erbe heimlich fortführten. 
Ihr Leben verweigert eindeutige Zuordnung. Glauben und Zweifel, Anpas-
sung und Treue, Erinnerung und Vergessen bilden ein oszillierendes Ge-
füge. Die marranische Erfahrung wird zum epistemischen Modell einer 
Zeit, in der Denken unter Masken stattfindet. Erkenntnis entsteht nicht aus 
Offenbarung, sondern aus der Bewegung zwischen Sprachen, aus dem Riss 
zwischen dem, was gesagt werden kann, und dem, was verschwiegen blei-
ben muss. 

Im Verborgenen wächst eine neue Grammatik des Erinnerns. Yosef 
Hayim Yerushalmi (1932-2009) beschreibt in Zakhor: Jewish History and 
Jewish Memory (1982) Erinnerung auch als eine Arbeit des Schweigens. 



Frederek Musall 
 

 

301 

Nicht Wiederholung trägt sie, sondern Unterbrechung. Das Gedächtnis der 
Marranen bleibt fragmentarisch: es schreibt sich ein in Gesten, in Lücken, 
in Anspielungen. Die Bruchlinie selbst wird zur Form des Denkens – eine 
negative Historiografie, die im Unsagbaren den eigentlichen Ort des Sinns 
erkennt. 

In diesem Spannungsfeld erscheint Baruch de Spinoza (1632–1677) 
als Schwellenfigur. Sohn portugiesischer Flüchtlinge in Amsterdam, aufge-
wachsen zwischen hebräischer Schultradition und niederländischer Öffent-
lichkeit, schreibt er aus einem Raum der Verschiebung. Der Tractatus the-
ologico-politicus (1670) versucht, Offenbarung, Gesetz und Vernunft neu 
zu ordnen – nicht als Absage an die Tradition, sondern als Versuch, ein 
Denken zu formulieren, das seine Herkunft reflektiert, ohne von ihr einge-
zogen zu werden. Spinozas Philosophie trägt die Spuren einer diaspori-
schen Existenz: Sie sucht Universalität, weil sie Brüche kennt. Rationalität 
wird zu einer Antwort auf Entwurzelung – zu einer Ethik, die aus Fragmen-
tierung kritisches Bewusstsein gewinnt. 

Der Ausschluss Spinozas aus der Amsterdamer Gemeinde im Jahr 
1656 verweist auf die Unsicherheit dieser Konstellation. Die Gründe lassen 
sich historisch nicht eindeutig bestimmen: theologische Grenzüberschrei-
tungen, innergemeindliche Spannungen, sozial-ökonomische Konflikte 
und der Druck der calvinistischen Umwelt greifen hier ineinander. Gerade 
diese Unschärfe zeigt, wie prekär die Balance zwischen Zugehörigkeit, Au-
tonomie und äußerem Anpassungsdruck war. Der Bann legt die Verletzbar-
keit des Denkens offen: Erkenntnis entsteht hier unter Bedingungen, in de-
nen Ausgrenzung und Selbstbehauptung ineinandergreifen. 

Spinozas Reaktion auf diese Erfahrung ist kein Triumph der Ver-
nunft über die Tradition, sondern der Versuch, den Bruch selbst begrifflich 
zu fassen. Seine Philosophie transformiert religiöse Kategorien in Verfah-
ren der Prüfung. Kritik wird nicht zur Abkehr, sondern zur Form der Ver-
antwortlichkeit gegenüber dem Denken. Zwischen Loyalität und Distanz 
entfaltet sich ein epistemischer Übergangsraum, in dem Spinoza Denken 
als Bewegung versteht – als Methode, die den Zwischenzustand ernst 
nimmt. In seinem Latein klingt das Hebräische nach, in der Idee der causa 
sui die Erfahrung eines Gottes, der keinen Ort mehr besitzt. Exil wird zur 
epistemischen Figur: Erkenntnis gewinnt Form, indem sie Distanz reflek-
tiert und produktiv macht. Denken erscheint bei Spinoza nicht als Befrei-
ung aus Bindung, sondern als Vollzug einer Spannung, die Herkunft und 
Kritik unauflöslich miteinander verknüpft. 

Der französische Literatur- und Religionswissenschaftler Gil Anidjar 
(geb. 1964) liest diese Genealogie aus der Gegenwart heraus. In Our Place 
in al-Andalus (2002) denkt er den Marranen als Figur der Moderne – als 



Migration als epistemische Figur 
 

 

302 

Subjekt, das sich im Zwischenraum der Namen aufhält. Dieses Denken 
kennt keine reine Sprache. Es lebt in der Verschiebung, in der Unmöglich-
keit, sich vollständig auszusprechen. Migration wird zum Bild epistemi-
scher Beweglichkeit: Erkenntnis als Übersetzung, Identität als Übergang. 

Die frühe Neuzeit zeigt sich damit als Labor einer neuen Subjektivi-
tät. Identität wird provisorisch, Sprache durchlässig, Wahrheit relational. 
Jüdisches Denken dieser Zeit tastet sich durch die Risse seiner Geschichte. 
Es erkennt, dass Erkenntnis dort beginnt, wo Gewissheit endet – in der Be-
wegung, die zwischen Erinnerung und Erfindung oszilliert. 

In dieser Haltung liegt keine Erlösung, sondern Aufmerksamkeit. 
Denken bleibt offen für den Schmerz der Vertreibung, ohne ihn zu verklä-
ren. Es hört auf die Verschiebungen, in denen Zugehörigkeit sich verflüssigt 
und Verantwortung Form gewinnt. Die Philosophie dieser Epoche liest sich 
als Versuch, den Riss zu denken – nicht zu heilen, sondern zu verstehen. 

5. Aufklärung: Zwischen Universalismus und Partikularität 

Die Moderne bringt tiefgreifende Transformationen: Emanzipation, Na-
tionenbildung, Industrialisierung, Antisemitismus – jüdische Existenz 
wird neu verortet und zugleich neu gefährdet. Die Haskalah öffnet den 
Weg zu Bildung und bürgerlicher Partizipation, während politische Aus-
schlüsse und rassistische Ideologien neue Bedrohungslagen schaffen. Mig-
ration – von Osteuropa nach Nordamerika, nach Westeuropa, ins Osma-
nische Reich – wird zur Lebensbedingung ganzer Generationen. Zionis-
mus, Sozialismus, orthodoxe Erneuerung und säkulare Integration sind 
konkurrierende Antworten auf dieselbe Erfahrung: der Verlust einer 
selbstverständlichen Zugehörigkeit. Jüdisches Denken in der Moderne 
bleibt geprägt von Ambivalenz: zwischen Aufbruch und Abwehr, zwischen 
Universalismus und Partikularismus. 

 
Die jüdische Aufklärung, die sogenannte Haskalah, ist zugleich ein histori-
sches Projekt der Integration und ein erkenntnistheoretisches Ringen um 
Vermittlung – zwischen Tradition und Moderne, zwischen Partikularität 
und Universalismus, zwischen Eigenem und Öffentlichem. Migration zeigt 
sich in diesem Kontext weniger als geografische Bewegung, vielmehr als in-
tellektuelle Spannung: eine Bewegung zwischen Denksystemen, Sprachen 
und Normen. 

Der „Sokrates der deutschen Aufklärung“ Moses Mendelssohn arti-
kuliert dieses Ringen mit großer Klarheit. In Jerusalem oder über religiöse 
Macht und Judentum (1783) fordert er eine Trennung von religiösem Ge-
setz und staatlicher Gewalt. Damit will er Religion aus dem Zugriff 



Frederek Musall 
 

 

303 

politischer Macht lösen und ihr eine eigene, offene Öffentlichkeit sichern. 
Das Judentum erscheint bei ihm als Lebensform. Gesetz verwirklicht sich 
im Vollzug des Lebens, Zugehörigkeit entsteht in der Praxis. Doch dieser 
Gedanke bleibt prekär: Die von Mendelssohn beschworene Öffentlichkeit 
bleibt nicht neutral, sondern strukturell christlich. Der Anspruch auf 
Gleichheit kollidiert mit der Logik des Ausschlusses. Integration bedeutet 
Anpassung an eine Sprache, die nicht die eigene ist. 

Mendelssohns eigene Biografie spiegelt diese Konstellation: Als Jude 
in Preußen lebt er in einem Zwischenraum – rechtlich geduldet, kulturell 
herausgefordert, intellektuell exponiert. Dieses Dazwischen bildet einen 
epistemischen Ort, an dem Denken aus Differenz, Übersetzung und Ver-
mittlung hervorgeht.  Mit seiner Forderung nach „bürgerlicher Gleichheit 
bei religiöser Verschiedenheit“ entwirft Mendelssohn ein Konzept politi-
scher Zugehörigkeit, das auf Koexistenz in Differenz zielt. Migration wird 
damit zur Denkfigur der Vermittlung: Sie trägt Widerspruch hinein in die 
Zivilgesellschaft und macht ihn öffentlich austragbar. 
Sein Denken bleibt jedoch nicht frei von Spannung: Die Übersetzung des 
Judentums in die Sprache der Vernunft verändert zugleich, was sie zu be-
wahren sucht. Zwischen Aufklärung und Tradition öffnet sich ein Riss – 
produktiv, aber unheilbar. 

In dieser Spannung bewegt sich Salomon Maimon (1753–1800). Er 
verkörpert die radikale, aber verletzliche Seite der Aufklärung – ein „jüdi-
scher Diogenes“, wie ihn manche im Unterschied zu Mendelssohn nennen, 
der nicht im Fass lebt, sondern im Zwischenraum von Tradition, philoso-
phischer Strenge und sozialer Prekarität. Seine Biografie – von der litaui-
schen Jeschiwa über Berliner Salons bis zur unsteten Existenz des Wander-
gelehrten – zeigt, wie epistemische Beweglichkeit einen hohen Preis for-
dert. Maimon übernimmt die Sprache der Vernunft, ohne darin eine Hei-
mat zu finden. In seiner Lebensgeschichte (1792) erscheint Denken als Be-
wegung ohne Ankunft: ein Versuch, der im Fortschreiten seine eigenen Vo-
raussetzungen untergräbt. Seine Auseinandersetzung mit Kant treibt die 
Kritik an die Grenze: Erkenntnis bleibt möglich, doch die Sicherheit des er-
kennenden Subjekts zerfällt. Maimon entfaltet die Idee, dass Denken nur 
Bestand hat, wenn es die Instabilität seiner eigenen Position mitreflektiert. 
Migration erscheint hier nicht als Flucht, sondern als intellektueller Zu-
stand – eine Form reflexiver Obdachlosigkeit, die keine stabile Zugehörig-
keit zulässt und gerade dadurch analytische Schärfe gewinnt. 

Während Moses Mendelssohn Vermittlung sucht, zeigt Maimon, wie 
brüchig jede Übersetzung zwischen Glauben, Vernunft und sozialer Zuge-
hörigkeit bleibt. In seinem Werk verdichtet sich die Einsicht, dass 



Migration als epistemische Figur 
 

 

304 

Aufklärung eine Bewegung bleibt, die keine Ruhe findet, weil sie in den Be-
dingungen ihrer eigenen Entfremdung fortschreitet. 

Wo Maimon die Grenze der Aufklärung sichtbar macht, setzt Her-
mann Cohen (1842–1918) neu an. In Religion der Vernunft aus den Quellen 
des Judentums (1919) versteht er den jüdischen Monotheismus als Ur-
sprung einer universalen Ethik. Die Idee Gottes bildet den Bezugspunkt der 
Verantwortung, die Idee des Anderen den Maßstab der Gerechtigkeit. Wäh-
rend Mendelssohn Differenz im politischen Raum verankert, legt Cohen sie 
in den Kern der Vernunft selbst: Nicht der Staat gewährt Verschiedenheit, 
sondern die Vernunft fordert sie. Doch auch dieser Universalismus bleibt 
gebrochen: Er entspringt einer Perspektive, die selbst marginal bleibt. Ver-
nunft erscheint als Ort der Gleichheit, aber sie spricht in einer Sprache, die 
Exklusion nicht aufheben kann. Das Ethos der Verantwortung entsteht aus 
der Erfahrung, dass abstrakte Gleichheit konkrete Fremdheit nicht über-
windet. 

Franz Rosenzweig (1886–1929), Schüler und zugleich Kritiker 
Cohens, entwickelt in Der Stern der Erlösung (1921) eine existenzielle The-
ologie: keine abstrakte Systematik, sondern ein dialogisches Beziehungsge-
füge zwischen Gott, Mensch und Welt. Jüdische Identität zeigt sich bei ihm 
als lebendige Bewegung durch die Zeit. Sie bleibt offen, antwortend, immer 
neu im Werden. Migration tritt bei Rosenzweig nicht als Thema auf, wirkt 
aber als Struktur seines Denkens: im Zwischenraum von Geschichte und 
Offenbarung, von Endlichkeit und Erwählung. Gegen Cohens universalisti-
sche Ethik setzt er eine Philosophie aus Bindung, Verletzlichkeit und Er-
wartung – ohne Rückzug in Dogma oder Isolation. 

Rosenzweig führt die Dialektik der Aufklärung ins Innerste des Den-
kens: Erkenntnis wird zur Beziehung, Sprache zum Ort der Unterbrechung. 
Der Anspruch auf Wahrheit bleibt, doch er muss geteilt werden – mit dem 
Anderen, mit der Geschichte, mit der Endlichkeit selbst. 

Im Rückblick auf das 20. Jahrhundert wird die Fragilität aufkläreri-
schen Denkens noch deutlicher. Die Dialektik der Aufklärung – von Theo-
dor W. Adorno (1903-1969) und Max Horkheimer (1895-1973) 1944 formu-
liert – beschreibt jene paradoxe Bewegung, in der Vernunft, die zur Befrei-
ung angetreten war, in neue Formen der Unterdrückung umschlägt. Was 
als Emanzipation gedacht wurde, wurde zugleich zur Quelle von Herr-
schaft. Auch jüdisches Denken bleibt von dieser Spannung durchzogen – es 
steht im Zentrum der Widersprüche. 

Hans Jonas (1903–1993) verändert die Perspektive grundlegend. Als 
Überlebender der Shoah und Emigrant nach Palästina und später in die 
USA denkt er aus dem Wissen des Scheiterns. In Das Prinzip Verantwor-
tung (1979) entwirft er eine Ethik, die sich aus Verwundbarkeit speist. Für 



Frederek Musall 
 

 

305 

ihn liegt Verantwortung weniger in der Freiheit des Handelns als im Be-
wusstsein der Gefährdung – in der Pflicht gegenüber einer Zukunft, die uns 
anvertraut ist. Migration wird bei Jonas zur biografischen wie erkenntnis-
theoretischen Chiffre: Er spricht aus der Erfahrung, dass Vernunft versagt 
hat und dennoch neu gedacht werden muss. Bei ihm wird die Aufklärung 
nicht verworfen, sondern befragt. Die Fähigkeit zur Verantwortung er-
wächst aus der Erfahrung der Fragilität. Wissen verliert die Geste des Be-
sitzes und wird zur Haltung der Achtsamkeit. 

Diese Denkfiguren eint keine geschlossene Vision, aber ein gemein-
samer Impuls: Differenz gilt als Voraussetzung von Vermittlung. Migration 
erscheint als Modell jüdischen Denkens in der Moderne – epistemisch, po-
litisch, theologisch. An die Stelle des Einen im Vielen tritt das Viele im Ge-
spräch – ein Denken, das seine Bewegung nicht aufgibt, selbst wenn es an 
seiner eigenen Grenze steht. In dieser Unruhe lebt auch Maimons Einsicht 
fort: dass Erkenntnis häufig dort beginnt, wo Zugehörigkeit unsicher wird. 

6. Moderne: Denken im Exil – Migration als Erkenntnisform? 

Wenn Denken seine Heimat verliert, wenn Sprache brüchig wird und Zu-
gehörigkeit nur noch als prekärer Zustand erfahrbar bleibt, entsteht eine 
Philosophie, die sich aus Verlust nährt – aber nicht versöhnt. Das Exil des 
20. Jahrhunderts ist kein Zufall, sondern der Ort, an dem das Denken 
seine Unschuld verliert. Die jüdische Erfahrung von Vertreibung, Staaten-
losigkeit und Emigration bildet dabei mehr als einen biografischen Hin-
tergrund. Sie eröffnet einen epistemischen Horizont, in dem Denken ge-
zwungen ist, sich selbst zu befragen: Was bleibt, wenn kein Ort bleibt? 

 
Walter Benjamins (1892–1940) Reflexionen zur Geschichte – insbesondere 
die Thesen über den Begriff der Geschichte (1940/1991) – entfalten ein 
Denken, das den Fortschrittsmythos der Moderne aufbricht. Der „Engel der 
Geschichte“, der rückwärts über die Trümmer blickt, ist kein Symbol der 
Hoffnung, sondern der Unterbrechung: einer Erkenntnis, die aus Katastro-
phe erwächst. Migration erscheint bei Benjamin als Zustand der Schwebe – 
Leben im Wartesaal, in Fragmenten, in Übersetzungen. Wissen entsteht im 
Riss, im Verlust der Kontinuität. 

Auch Hannah Arendt, selbst Flüchtling, entwickelt aus dieser Erfah-
rung eine politische Topologie der Ortlosigkeit. In We Refugees 
(1943/2007) und The Origins of Totalitarianism (1951) wird der Flüchtling 
zum paradigmatischen Subjekt der Moderne. Heimatlosigkeit wird zur Be-
dingung des Politischen, weil sie zeigt, wie brüchig alle Rechte sind, wenn 
ihre Garantie an Zugehörigkeit gebunden bleibt. Ihr Konzept des „Rechts, 



Migration als epistemische Figur 
 

 

306 

Rechte zu haben“ formuliert Politik als Aufgabe: das Gemeinsame jenseits 
der Nation zu denken. 

In Theodor W. Adornos (1903–1969) Minima Moralia (1951) radi-
kalisiert sich diese Erfahrung zur Kritik des gesamten Zivilisationsprozes-
ses. Der Satz „Das Leben lebt nicht“ benennt keine Resignation, sondern 
Erkenntnis: dass nach Auschwitz kein Denken mehr ungebrochen möglich 
ist. Philosophie wird zur Übung im Negativen, zur Bewahrung der Unver-
söhntheit gegen alle Systeme des Sinns. Exil ist hier kein Ort des Rückzugs, 
sondern eine Form des Widerstands – Denken im Zustand der Entfrem-
dung. 

Diese Erfahrung verschiebt Emmanuel Levinas ins Ethische. In To-
talité et Infini (1961) wird Exil nicht nur als geschichtliche, sondern als on-
tologische Struktur lesbar. Das Selbst beginnt beim Anderen, der es in Ver-
antwortung ruft. Fremdheit wird zur Quelle der Ethik, zur Bewegung, die 
Subjektivität öffnet. In der Abkehr von der Selbstidentität des Subjekts for-
muliert Levinas eine Denkweise, die den Exilzustand in die Struktur der 
Subjektivität selbst einschreibt. 

Jacques Derrida, geboren in Algerien, schreibend zwischen Franzö-
sisch, dem Nachhall des Arabischen und den Spuren des Hebräischen, 
macht aus dieser Zwischenlage ein Prinzip. In Mal d’archive (1995) und 
Acts of Religion (2002) beschreibt er das Jüdische als Figur der Verschie-
bung – als Ort, an dem Herkunft nie ganz zu sich kommt. Sprache selbst 
wird diasporisch: ein Raum von Spuren, Brüchen und Wiederholungen. 
Migration erscheint hier als Bewegung, die Bedeutung erzeugt, indem sie 
sich selbst verschiebt. 

Die hier aufgeführten Stimmen teilen keine Lehre, wohl aber eine 
Haltung. Sie verweigern das Versprechen der Ganzheit. Migration wirkt 
nicht bloß als Thema, sondern als Methode, als Denkform, die Differenz be-
wohnt und Verantwortung daraus gewinnt. Erkenntnis entsteht, wo das 
Subjekt seine Stabilität verliert und sich im Anderen wiederfindet – verletz-
lich, aber wach. 

Gerade darin liegt die Pointe dieses Denkens: Aus Verlust erwächst 
keine Trostphilosophie, sondern eine neue Form der Aufmerksamkeit. Er-
innerung, Zugehörigkeit und Verantwortung bleiben prekär – als Bedin-
gung, nicht als Defizit. In der Erfahrung der Entwurzelung gewinnt Denken 
an Schärfe und Sensibilität für das Offene. Doch bleibt damit ein ungelöstes 
Problem: Wie lässt sich über Exil schreiben, ohne es zu ästhetisieren? Jede 
Theorie des Verlusts läuft Gefahr, den Schmerz in Form zu verwandeln, das 
Fragment als Stil zu missverstehen. Benjamin und Adorno haben diese Ge-
fahr erkannt – ihr Schreiben hält die eigene Brüchigkeit sichtbar. Das Frag-
ment, der Aphorismus, die Unterbrechung sind keine Stilmittel, sondern 



Frederek Musall 
 

 

307 

Akte epistemischer Redlichkeit: Formen, die das Scheitern der Totalität 
performativ einschreiben. 

Levinas und Derrida führen diese Bewegung weiter – auf je eigene 
Weise. Bei Levinas wird die Form selbst ethisch: Sprache antwortet, bevor 
sie beschreibt. Schreiben bedeutet, dem Anderen Raum zu geben, ohne ihn 
zu vereinnahmen. Derrida wiederum zeigt, dass jedes Wort bereits Über-
setzung ist – ein Schritt ins Exil der Bedeutung. Das Schreiben über Exil 
wird damit selbst zum Exil des Schreibens. 

So entsteht eine Ethik der Form, in der Philosophie im Exil verbleibt 
– ausgesetzt einer Offenheit, die keine Wahrheit sichern kann. In dieser 
Haltung wird Verantwortung zur Zumutung. Wahrheit beginnt dort, wo 
Sprache ihren Halt verliert – und dennoch Antwort möglich bleibt. 

7. Moderne rabbinische Stimmen: Theologie im Zeichen des 
Exils 

Nach 1945 formiert sich jüdisches Leben neu – nicht als Wiederherstel-
lung, sondern als Fragment. In Europa prägen Leerstelle und Schweigen, 
in Israel dominiert der Aufbau, in Nordamerika Vielfalt und Pluralisie-
rung. Migration bleibt Realität: durch Holocaust-Überlebende, durch die 
Vertreibung aus arabischen Ländern, durch Auswanderungen aus der 
Sowjetunion. Die politische Gründung Israels und die kulturelle Vitalität 
jüdischer Diasporagemeinden erzeugen Spannungsverhältnisse, in denen 
religiöse, kulturelle und politische Deutungen neu ausgehandelt werden. 
Zwischen religiösem Wiederaufbau, säkularer Erinnerungskultur und 
postmoderner Identitätspolitik entstehen Formen, in denen Fragment, 
Stimme und Spur zu Trägern theologischer Erfahrung werden. 

 
Während die Philosophie Entwurzelung als Bedingung kritischen Denkens 
reflektiert, entwickelt die rabbinische Tradition eine Praxis, die Exil als 
geistigen Raum versteht. Bindung löst sich von territorialer Verortung und 
gewinnt Gestalt in Text, Liturgie und Gespräch. Der Satz aus dem Babylo-
nischen Talmud Berachot 8a – „Seit der Tempel zerstört wurde, bleibt dem 
Heiligen, gelobt sei Er, nur die vier Ellen der Halakhah“ – beschreibt keinen 
Rückzug, sondern eine Transformation: Gegenwart wird in Sprache verla-
gert; das Göttliche zeigt sich im Vollzug des Dialogs. 

Diese Verschiebung prägt die Theologie des 20. Jahrhunderts. Ange-
sichts von Emigration, Säkularisierung und kultureller Desintegration fragt 
sie, was Bindung heißen kann, wenn Gewissheit zerbricht. Antworten ent-
stehen im Spannungsfeld von Geschichte und Erwartung, von Verlust und 
Erneuerung. 



Migration als epistemische Figur 
 

 

308 

Der deutsch-jüdische Rabbiner Leo Baeck (1873-1956) formuliert in 
Das Wesen des Judentums (1905) einen Liberalismus der Bewegung. Jüdi-
sche Geschichte erscheint als dynamisches Verhältnis von Gesetz und Geist, 
das sich gerade im Exil bewährt. Dauer entsteht für ihn aus der Fähigkeit, 
Wandel zu integrieren – das Ewige wird in der Bewegung erfahrbar, nicht 
im Besitz der Wahrheit. Baecks Denken atmet das Vertrauen, dass religiöse 
Form anpassungsfähig bleibt, solange sie dem Geist der Verantwortung 
folgt. 

Was bei Baeck noch als Offenheit erscheint, wird später in The Lo-
nely Man of Faith (1965) von Joseph D. Soloveitchik (1903-1993) – einem 
aus der litauischen Tradition stammenden, aber für die moderne Orthodo-
xie maßgebenden Denker – zur existenziellen Krise. Sein Denken entfaltet 
die Spannung zwischen zwei Figuren: Adam I, der handelt, und Adam II, 
der sich beugt. Der Mensch steht im Riss zwischen Gestaltungsdrang und 
Demut, und in diesem Riss verortet Soloveitchik den Glauben selbst. Mig-
ration erhält hier eine innere Dimension – als Verlust von Selbstgewissheit, 
als Suche nach einem Ort, an dem Denken und Glauben einander noch er-
reichen können. 

Die konservative Bewegung findet in Mordecai M. Kaplan (1881–
1983) eine Stimme, die auf diese Spannung mit einem Projekt kultureller 
Rekonstruktion antwortet. In Judaism as a Civilization (1934) begreift er 
Religion als gesellschaftliches und sprachliches Netzwerk, das sich durch 
Teilhabe erhält. Tradition wird zu einem Feld kollektiver Praxis, das aus 
Geschichte und Mitgestaltung lebt. Doch dieser Schritt in die Moderne hat 
einen Preis: Die metaphysische Tiefe weicht einer Ethik der Funktionalität. 
Kaplan sucht eine neue Verankerung im Sozialen, aber das Göttliche ver-
liert an Stimme – und wird zum Symbol kultureller Kohäsion. 

In dieser Leerstelle setzt Abraham Joshua Heschel (1907-1972) an, 
Kaplans Kollege am Jewish Theological Seminary in New York: Sein Werk 
God in Search of Man (1955) antwortet auf den Rationalismus mit Pathos 
und Erfahrung. Gott tritt hier als der Suchende auf; das Exil wird Ort der 
Begegnung. Wo Gewissheit zerfällt, öffnet sich Raum für Ergriffenheit. He-
schel versteht Glauben als wache Bewegung – nicht als Besitz, sondern als 
Teilnahme am göttlichen Suchen. Seine Sprache kehrt das Exil von der Ent-
fremdung in eine Form der Beziehung um: die Sehnsucht des Göttlichen 
nach dem Menschen. 

Die Linie dieser Stimmen führt von Baecks Vertrauen über Soloveit-
chiks Tragik und Kaplans Rationalisierung bis zu Heschels Mystik – eine 
Bewegung vom Versuch, Bindung zu bewahren, hin zum tastenden Spre-
chen über ihre Unmöglichkeit. Jedes dieser Modelle ringt um Präsenz im 
Abwesenden, um Gestalt im Fragment. 



Frederek Musall 
 

 

309 

Der kürzlich verstorbene Micha Brumlik (1947-2025) schließt hier 
als säkularer Denker an und verschiebt zugleich die Perspektive. In Aus Ka-
tastrophen lernen (2004) spricht er von einer Ethik ohne Heilsgewissheit, 
in der Verantwortung aus Scheitern erwächst. Exil wird bei ihm zum Denk-
raum des Unabgeschlossenen – eine Theologie nach der Theologie, in der 
Erinnerung und Kritik untrennbar werden. Brumlik liest die Tradition, 
ohne ihr zu gehören, und erkennt in dieser Distanz den einzigen verblei-
benden Ort der Treue. 

Doch der Gedanke des Exils stößt an eine Grenze: Was, wenn Bruch 
nicht mehr Denkfigur bleibt, sondern als Zerstörung erfahren wird? Wenn 
die Welt, die Deutung ermöglichte, selbst vernichtet ist? Mit der Shoah wird 
dieser Punkt erreicht. Sie bedeutet nicht Unterbrechung, sondern Vernich-
tung. Das Wort, das über Jahrhunderte Ort des Judentums war, gerät unter 
Verdacht – weil Sprache selbst an der Zerstörung teilhatte: im Schweigen, 
im Bürokratischen, in ihrer religiösen Instrumentalisierung seitens der Tä-
ter*innen. Was bleibt, ist ein Sprechen im Schatten – ein Denken, das Ver-
antwortung nicht aus Gewissheit, sondern aus der Erfahrung des Verstum-
mens gewinnt. In dieser Bewegung verliert Theologie ihren Schutzraum 
und wird zur Ethik: zur Prüfung dessen, ob überhaupt noch geantwortet 
werden kann. 

Hier beginnt der Raum, in dem Theologie ihre Sprache verliert – und 
dennoch sprechen muss. Der folgende Abschnitt betritt diese Schwelle: Es 
fragt, wie Denken nach der Vernichtung möglich bleibt, wenn Gott, Ge-
schichte und Sprache selbst beschädigt sind. 

Zäsur: Denken nach der Shoah 

Die Shoah markiert einen radikalen Zivilisationsbruch – und stellt das Jü-
dische nicht nur historisch, sondern auch theologisch, philosophisch und 
sprachlich infrage. Das Unfassbare verlangt eine Sprache, die mit ihrer 
eigenen Ohnmacht ringt. Emil Fackenheim, Primo Levi, Jean Améry, Elie 
Wiesel und andere suchen nach Formen des Erinnerns, die Zeugenschaft 
bewahren, ohne sie zu verraten. Migration wird zur biografischen Kon-
stante vieler Überlebender – und zugleich zur hermeneutischen Figur des 
Nachdenkens: Wie weiter nach Auschwitz? Der Bruch bleibt offen – als 
Mahnung, als Prüfstein, als Herausforderung an jede Rede von Gott, Ge-
schichte und Mensch. Die Shoah erschüttert jüdische Identität und verän-
dert den Horizont des Denkbaren. 

 
Der Völkermord an den europäischen Jüdinnen und Juden zerstörte das 
Vertrauen in Fortschritt, Vernunft und Heimat. Migration, lange eine 



Migration als epistemische Figur 
 

 

310 

Struktur jüdischen Lebens, wird nach Auschwitz zur existenziellen Frage: 
Kann es noch Bewegung geben, wenn die Orte vernichtet sind? Kann es 
Rückkehr geben, wenn die Welt, aus der man vertrieben wurde, ausgelöscht 
ist? 

Eine radikale Antwort formuliert Emil Fackenheim (1916–2003), 
deutsch-jüdischer Philosoph, Rabbiner und nach seiner Emigration Profes-
sor für jüdische Philosophie in Toronto. In To Mend the World (1982) 
spricht er von einem „614. Gebot“: Jüdinnen und Juden seien verpflichtet 
zu überleben, zu erinnern und zu widerstehen – um Hitler keinen posthu-
men Sieg zu gewähren. Dieses Gebot ist kein theologischer Zusatz, sondern 
ein ethischer Imperativ aus der Erfahrung des Bruchs. Theologie wird bei 
ihm zur Ethik der Verstörung. Zeugenschaft nimmt die Gestalt einer Fort-
setzung jüdischer Existenz an – getragen von Verwundung. 

In Zakhor (1982) zeigt Yosef Hayim Yerushalmi, dass jüdische Erin-
nerungstraditionen über lange Zeit hinweg vor allem liturgisch, rituell und 
zyklisch strukturiert waren, während die Moderne das Gewicht zunehmend 
auf historische Rekonstruktion verlagert. In diesem Spannungsfeld er-
scheint die Shoah als ein Ereignis, das primär durch Historiographie erin-
nert wird – ihre mögliche rituelle oder liturgische Einbindung ist erst in 
Ansätzen erkennbar. Yerushalmi formuliert dies mit großer Zurückhaltung, 
doch seine Analyse legt nahe, dass sich jüdische Erinnerung an einer Über-
gangsschwelle bewegt: zwischen traditionellen Formen liturgischer Ver-
dichtung und modernen Modi historischer Darstellung. Die Shoah markiert 
in diesem Sinne keinen abgeschlossenen Ort, sondern einen Prozess, in 
dem sich die Bedingungen des Erinnerns erst neu herausbilden. 

Aus dieser Schwelle heraus öffnet sich ein anderer Raum – ein Raum, 
in dem Erinnerung nicht liturgisch gefasst und auch nicht historiogra-
phisch beruhigt werden kann. Jean Améry, Primo Levi und Elie Wiesel 
schreiben aus eben diesem Zwischenzustand: aus der Erfahrung des Über-
lebens und der gleichzeitigen Einsicht, dass diese Erfahrung sich jeder voll-
ständigen Vermittlung entzieht. Ihre Stimmen machen sichtbar, wie das 
Denken über Zeugenschaft an die Grenzen des Sagbaren gerät und sich dort 
selbst infrage stellt. 

Aus Jean Amérys (1912–1978) Überlegungen entsteht ein Denken, in 
dem Gewalt zur Grundkategorie des Bewusstseins wird. Jenseits von 
Schuld und Sühne (1966) zeigt, wie Folter und Lagerhaft die Voraussetzun-
gen von Vertrauen und Weltbezug erschüttern und Erinnerung zu einem 
Ort machen, an dem die Bedingungen des Denkens selbst zur Disposition 
stehen. 

In eine andere Richtung weist der Primo Levi (1919–1987) mit einer 
Poetik der Genauigkeit. Se questo è un uomo (1947) versteht Zeugenschaft 



Frederek Musall 
 

 

311 

als Arbeit an sprachlicher und begrifflicher Präzision: Sprache soll Brüche 
sichtbar halten und dem Fragmentarischen Form geben, ohne es zu glätten. 

Eine weitere Perspektive eröffnet schließlich Elie Wiesel (1928–
2016). La Nuit (1958) macht das Sprechen selbst zur Stelle der Spannung 
zwischen Erinnerung, Klage und theologischer Anrufung. Zeugenschaft er-
scheint hier als fragile Beziehung zur eigenen Erfahrung, getragen von der 
Frage nach Ansprechbarkeit angesichts radikaler historischer Brüche. 

So entsteht eine Konstellation heterogener Ansätze, die kein ge-
schlossenes System bildet, sondern eine Topologie des Überlebens: ein 
Raum, in dem Verzweiflung, Verantwortung und Erinnerung aufeinander-
treffen und das Denken an die Grenzen seiner Ausdrucksmöglichkeiten 
führen. 

Während die genannten Stimmen aus der Erfahrung des Überlebens 
sprechen, richtet Hannah Arendt den Blick auf die politischen Strukturen 
der Katastrophe. In The Origins of Totalitarianism (1951) deutet sie die 
Shoah im Horizont radikaler Staatenlosigkeit – einer Entwurzelung, die 
den Menschen selbst infrage stellt. Für Arendt wird Staatenlosigkeit zur 
Metapher einer Moderne ohne Resonanzraum, in der Zugehörigkeit zu ei-
nem politischen, nicht nur existenziellen Problem wird. 

Emmanuel Levinas antwortet auf diesen Verlust mit einer Ethik der 
Unterbrechung. In Totalité et Infini (1961) wird Ethik zur ersten Philoso-
phie – getragen von der Einsicht, dass nach Auschwitz keine Philosophie 
ohne das Antlitz des Anderen möglich ist. Das Selbst wird zum Ort der Ver-
antwortung, die immer schon von außen kommt. Jüdische Identität er-
scheint als radikale Beziehung – verletzlich, ungesichert, aber wach. 

Während Levinas das Antlitz als Ursprung ethischer Verantwortung 
deutet, verlagert Jacques Derrida die Erfahrung des Bruchs in die Sprache 
selbst. In Schibboleth pour Paul Celan (1986) wird das Erinnern zum Akt 
der Übersetzung. Das Fragment wird zum Ort des Denkens; das Wort zittert 
unter der Last seiner eigenen Geschichte. Derridas Schreiben deutet die 
Shoah nicht als Ende der Sprache, sondern als Offenlegung ihrer Fragilität 
– als Ethik der Spur. 

David R. Blumenthal (geb. 1938) schließlich führt diese Reflexion 
theologisch fort. In Facing the Abusing God: A Theology of Protest (1993) 
greift er das Konzept des Hester Panim – des „verhüllten Angesichts“ Got-
tes – auf und wendet es gegen jede Form von Verklärung. Gott bleibt nicht 
abwesend, sondern wird als „misshandelnder Gott“ gedacht – eine Meta-
pher für die unerträgliche Präsenz des Bösen im Heiligen. Blumenthal 
spricht aus der Zumutung, dass Glaube nach der Shoah nur noch als Protest 
bestehen kann: Theologie wird zur Anklage, Ethik zur Form des Wider-
stands. 



Migration als epistemische Figur 
 

 

312 

Von hier aus weitet sich der Horizont. Migration ist nach der Shoah 
nicht mehr allein Ausdruck historischer Diaspora, sondern auch epistemo-
logische und existenzielle Entwurzelung. Heimat ist verloren, ihr Sinn zer-
stört. Der Staat Israel mag politisch Schutzraum sein, doch er kann keine 
Rückkehr in eine geordnete Vergangenheit bedeuten. Exil erhält eine neue 
Form: als bleibende Denkfigur. Zugehörigkeit bleibt damit offen – als Zu-
mutung und Möglichkeit zugleich. 

So lässt sich jüdisches Denken nach Auschwitz nur als Bewegung be-
schreiben, die in den Bruch eingeschrieben bleibt – ein Gehen ohne Ziel, 
ein Denken ohne Trost, ein Erinnern ohne Ende. Erkenntnis formiert sich 
hier im Aushalten des Sinnverlusts. In diesem Horizont gewinnt praktische 
Philosophie Gestalt als fortgesetzte Arbeit an Urteilskraft, die sich unter Be-
dingungen von Fragilität, Verantwortung und zeitlicher Offenheit bewährt. 

8. Gegenwart: Rabbinische Stimmen im Post-Exil 

Jüdische Gegenwart ist global, plural, fragmentarisch. Zwischen Tel Aviv, 
Paris, New York und Jerusalem entstehen rabbinische Stimmen, die aus 
unterschiedlichen Kontexten sprechen – orthodox, liberal, säkular, poe-
tisch. Jonathan Sacks formuliert Ethik als Antwort auf Verwundbarkeit; 
Delphine Horvilleur versteht rabbinisches Schreiben als Unterbrechung; 
David Hartman transformiert Halakhah zu einem dialogischen Projekt; 
Daniel Boyarin liest rabbinische Textformen als diasporische Philosophie. 
Migration erweist sich hier als epistemologische Stärke: Das Judentum 
gewinnt Kraft aus Differenz und Vielstimmigkeit. Rabbinisches Denken 
der Gegenwart wirkt weniger wie eine Hierarchie als wie ein Resonanz-
raum – ein Netz von Stimmen, die verschieden sind und doch in Beziehung 
stehen. Im Hintergrund dieser Vielfalt steht die Frage, ob rabbinisches 
Denken in der Gegenwart noch universal sprechen kann – oder ob seine 
Wahrheit gerade in der Partikularität liegt. Die Spannung zwischen Ort 
und Bewegung, Autorität und Offenheit, Wiederholung und Differenz bil-
det den philosophischen Rahmen dieser Stimmen. Migration wird hier zur 
epistemischen Figur: Sie verschiebt den Ort der Wahrheit von der Meta-
physik zur Beziehung. 

 
Der Bruch – unausweichlich, doch unbewältigt – hallt weiter. Rabbinisches 
Denken antwortet darauf nicht mit Rückzug, sondern mit Bewegung: frag-
mentiert und gebrochen, doch hörbar. Das Exil ist nicht vergangen, es hat 
seine Gestalt verändert. In einer globalen, postkolonialen Welt bleibt jüdi-
sches Denken unterwegs, offen suchend. Die Vorstellung einer Rückkehr in 



Frederek Musall 
 

 

313 

ein Zentrum, geografisch oder theologisch, wird durchlässig. Was bleibt, ist 
ein Denken in Bewegung – ohne festen Ort, doch mit gelebter Richtung. 

Denn das Judentum der Gegenwart lebt in der Dialektik von 
Diaspora und Israel – vielstimmig und relational. Darin zeigt sich seine Le-
bendigkeit. Seine rabbinischen Stimmen sprechen aus London und Paris, 
Jerusalem und Tel Aviv, New York und vielen anderen urbanen Räumen 
jüdischen Lebens. Sie eint keine einheitliche Theologie, sondern eine Hal-
tung: ein Fragen, das aus Zuhören wächst – und Autorität verwandelt. 

In dieser Topographie entfaltet sich das Werk von Jonathan Sacks 
(1948–2020), langjähriger britischer Oberrabbiner und öffentlicher Intel-
lektueller. In Future Tense (2009) beschreibt er jüdische Geschichte als 
Schule ethischer Sensibilität. Exil erscheint hier als Möglichkeit: eine Le-
bensform, die Verwundbarkeit in Verantwortung verwandelt. Für Sacks be-
deutet jüdische Zukunft Teilhabe an der Gegenwart – eine Stimme, die glo-
bal hörbar bleibt. 

Einen anderen Ton schlägt Delphine Horvilleur (geb. 1974) an, Rab-
binerin der liberalen Strömung des französischen Judentums. Ihre Werke 
wie Réflexions sur la question antisémite (2019) oder Vivre avec nos morts 
(2021) verzichten auf systematische Dogmatik und setzen auf poetische 
Störung. Schreiben wird bei ihr zu einem Akt des Suchens: zwischen Erin-
nerung und Körper, Leben und Tod, Text und Schweigen. Migration er-
scheint hier weniger als Thema, vielmehr als Struktur – eine Bewegung zwi-
schen Sprachen, Identitäten und Grenzen. 

David Hartman (1931–2013), US-amerikanisch-israelischer Rabbi-
ner und Gründer des Shalom Hartman Institute in Jerusalem, rückt das 
Verhältnis von Tradition und Moderne ins Zentrum. In A Living Covenant 
(1985) entwirft er Halakhah als dynamischen Prozess, als Einladung zum 
Dialog. Treue bedeutet für ihn verantwortliche Transformation. Die Rück-
kehr nach Israel versteht er als ethische Herausforderung: In einer souve-
ränen politischen Ordnung müsse das Judentum zeigen, dass es seine 
Werte nicht nur überlebt, sondern lebt. 

Auch Daniel Boyarin (geb. 1946), Talmudforscher und Kulturtheore-
tiker, stellt Bewegung ins Zentrum – hermeneutisch, nicht geopolitisch. In 
A Radical Jew (1994) und A Traveling Homeland (2015) zeigt er, dass rab-
binisches Denken nie an einen Ort gebunden war. Der Talmud erweist sich 
als diasporafähige Textform: offen, dissonant, widerständig gegen Eindeu-
tigkeit. Migration erscheint hier als epistemische Struktur, die das Jüdische 
gerade dort stark macht, wo es sich in Vielstimmigkeit entfaltet. 

Boyarins Konzept der Diaspora verweist auf eine tiefere Verschie-
bung: Erkenntnis selbst wird diasporisch. Wahrheit entsteht nicht mehr in 



Migration als epistemische Figur 
 

 

314 

Einheit, sondern in der Reibung der Stimmen. Damit bricht er mit dem 
Ideal kohärenter Identität, das auch im religiösen Denken fortwirkt. 

Die hier genannten Stimmen widersprechen einander – und darin 
liegt ihre gemeinsame Stärke. Sie repräsentieren Übergänge, keine Zen-
tren; Gesten des Fragens statt dogmatischer Festlegung. Sie vertrauen nicht 
auf den Besitz von Wahrheit, sondern auf die Dynamik des Gesprächs. Rab-
binisches Denken der Gegenwart ist kein starres Gebäude, es ein Resonanz-
raum: fragil und offen. 

Das rabbinische Denken der Gegenwart steht damit vor einem Para-
dox: Es sucht nach Verbindlichkeit in einer Welt, die Bindung verdächtig 
geworden ist. Jede neue Stimme erweitert den Kanon und unterminiert ihn 
zugleich. Philosophie und Theologie treffen sich hier im Risiko des Spre-
chens: im Bewusstsein, dass jedes Wort zugleich Überlieferung und Bruch 
ist. 

Vielleicht ist genau darin die Zukunft der rabbinischen Tradition zu 
denken – nicht als System, sondern als unabschließbare Arbeit am Frag-
ment. Die Gegenwart zeigt, dass Kontinuität nur im Modus der Selbstun-
terbrechung bestehen kann. Rabbinisches Denken bleibt so ein Ort der Zu-
mutung: wach, verletzlich, ungesichert – und gerade darin verantwortungs-
fähig. 

9. Israel – Fokusverschiebung und Strukturklarheit 

Wie verändert Israel die Struktur des jüdischen Denkens über Exil, Auto-
rität und Zugehörigkeit? Mit der Staatsgründung Israels 1948 erreicht die 
Geschichte der jüdischen Diaspora einen Wendepunkt – aber kein Ende. 
Der politische Zionismus, entstanden im Kontext europäischer National-
staatlichkeit, gewinnt nach der Shoah eine neue Dringlichkeit. Doch diese 
Rückkehr bleibt ambivalent. 

 
Zwischen territorialer Selbstbestimmung und messianischer Erwartung, 
zwischen religiöser Autorität und säkularer Staatlichkeit, wird Israel zum 
Ort neuer Spannungen. Hier kreuzen sich jüdische Geschichte, Theologie 
und politische Realität – ohne sich auflösen zu lassen. Migration und Exil 
erscheinen dabei nicht als überwunden, sondern als transformiert: Denkfi-
guren, die zwar Ort einschließen, aber keine endgültige Ankunft kennen. 
Diese Transformation ist jedoch konflikthaft: Das Land, das als Zuflucht 
entstand, bleibt von Vertreibung gezeichnet. Die Frage nach Zugehörigkeit 
schließt heute notwendig die palästinensische Erfahrung ein – als Schatten, 
Spiegel und Herausforderung jüdischer Selbstdeutung. 



Frederek Musall 
 

 

315 

In dieser Situation stellt sich die Frage nach Israel neu: als Staat, als 
Idee, als Versprechen, als Widerspruch. Zwischen Exil und Rückkehr, zwi-
schen Macht und Heiligkeit verläuft eine Linie, die jüdisches Denken bis 
heute durchzieht – und zugleich spaltet. 

Schon vor der Staatsgründung wird diese Spannung sichtbar. Martin 
Buber deutet in Der Glaube der Propheten (1950) das Judentum als dialo-
gische Existenzform. Die Diaspora versteht er nicht als Schwäche, sondern 
als Raum ethischer Beziehung. Israel – so seine Sorge – könnte zum politi-
schen Ersatz für einen geistigen Auftrag werden. Das religiöse Ethos drohe 
sich im nationalen Pathos zu verlieren. Buber sieht im Verhältnis zu den 
arabischen Nachbarn eine Bewährungsprobe: Nur dort, wo Dialog möglich 
bleibt, könne Israel seinem eigenen ethischen Anspruch treu bleiben. 

In The Messianic Idea in Judaism (1971) richtet Gershom Scholem 
den Blick ausdrücklich auf die Begegnung von messianischer Erwartung 
und politischem Zionismus. Er zeigt, dass der Staat Israel mythische Tie-
fenschichten des Judentums berührt, ohne deren Vollendung leisten zu 
können. Kein politisches Gemeinwesen kann die messianische Spannung 
substituieren, ohne die kritische Energie zu verlieren, die aus ihrer Offen-
heit erwächst. Zugleich betont Scholem die Gefährdung, die entsteht, wenn 
messianische Impulse in historische Erfüllungslogik überführt werden. 
Scholem vermeidet in diesen Essays direkte politische Bewertungen, doch 
seine Analyse messianischer Dynamiken lässt sich als strukturelle Warnung 
vor jeder politischen Verabsolutierung lesen. Er betont, dass die Kraft des 
Judentums aus einer bewusst gehaltenen Unabgeschlossenheit erwächst 
und sieht darin zugleich eine potenzielle Spannung für den modernen Staat. 
Die Offenheit, die religiös produktiv bleibt, kann in der politischen Wirk-
lichkeit zur Herausforderung werden – gerade, weil sie sich nicht vollstän-
dig institutionalisieren lässt. 

Hannah Arendt wiederum richtet den Blick auf die politischen Kon-
sequenzen. In The Jewish Writings (2007) und Eichmann in Jerusalem 
(1963) insistiert sie darauf, dass Israel nicht zum Endpunkt jüdischer Ge-
schichte erhoben werden darf. Der Staat sei notwendig, aber nicht sakral. 
Ihre Kritik zielt auf die Gefahren einer Selbstverabsolutierung: Wenn jüdi-
sche Identität zur Staatsräson wird, verliert sie ihre ethische Tiefe und ihre 
universale Dimension. Arendt begreift die Behandlung der Palästinenser 
als Prüfstein dieser Ethik: die Fähigkeit, aus der eigenen Geschichte eine 
Politik der Verantwortung zu entwickeln – und nicht der Macht. 

Noch schärfer formuliert dies Yeshayahu Leibowitz (1903–1994). In 
Judaism, Human Values and the Jewish State (1992) warnt er vor der Sak-
ralisierung politischer Macht. Der Staat sei ein notwendiges Mittel, aber 
kein theologisches Ziel. Sobald das Heilige ins Politische überführt wird, 



Migration als epistemische Figur 
 

 

316 

droht Götzendienst – ein Abfall vom Glauben im Namen des Glaubens. Exil 
wird für Leibowitz nicht aufgehoben, sondern in neuer Form fortgeführt – 
theologisch, nicht territorial. Leibowitz sieht in der Besatzung eine morali-
sche Katastrophe: Das Heilige wird pervertiert, wenn es zur Legitimation 
von Herrschaft dient. Seine Kritik verwandelt Theologie in prophetische 
Anklage. 

Demgegenüber entfaltet Rav Abraham Isaak Kook (1865–1935), ei-
ner der bedeutendsten jüdischen Mystiker der Moderne und der erste asch-
kenasische Oberrabbiner des britischen Mandats Palästina, eine visionäre 
Theologie der Rückkehr. In Orot (1920) deutet er die Rückkehr ins Land 
Israel als Moment einer spirituellen Verdichtung, in dem nationale Bewe-
gung und göttliche Dynamik ineinandergreifen. Die Geschichte erscheint 
hier als Prozess religiöser Erneuerung, der auch säkulare Handlungsträger 
einschließt. Gerade diese theologische Aufladung geschichtlicher Bewe-
gung entfaltet eine produktive Spannung, die spätere Rezeptionen sowohl 
inspirierte als auch für politische Überhöhungen anschlussfähig machte. 

David Hartman reflektiert diese Herausforderung prägnant. In 
Auschwitz or Sinai? (1982) unterscheidet er zwei Narrative jüdischer 
Selbstverständigung: das Trauma der Vernichtung und die Offenbarung am 
Sinai. Das „Auschwitz-Narrativ“ droht das Judentum auf Opferstatus und 
Reaktivität zu reduzieren. Dem setzt er das „Sinai-Narrativ“ entgegen: ein 
aktives, verantwortungsvolles Judentum, das aus Bund und Ethos lebt. Is-
rael wird für Hartman zum Maßstab: ein Ort, an dem Ethik politisch wer-
den muss. Seine Vision ist republikanisch und dialogisch zugleich – Israel 
soll kein Mythos der Macht, sondern Labor moralischer Verantwortung 
sein. Hartmans Ansatz berührt damit die Grundfrage des Zusammenle-
bens: ob der jüdische Staat fähig ist, universale Ethik im politischen Alltag 
zu leben – und folglich auch im Konflikt mit den Palästinenser*innen seine 
moralische Integrität zu wahren. 

Diese Spannung verschärft sich in der Gegenwart. Der israelische 
Philosoph Micah Goodman (geb. 1974) beschreibt in Catch-67 (2017) die 
ideologischen Konflikte des zeitgenössischen Israel als Ausdruck tief veran-
kerter Widersprüche zwischen Universalismus und Partikularismus. Er 
fragt, ob aus der dauerhaften Polarisierung eine neue Form politischer 
Ethik entstehen kann – eine Verantwortung, die auf Dauer der Differenz 
beruht. Goodman liest den israelisch-palästinensischen Konflikt als Symp-
tom dieses Dilemmas: Israel ist zugleich bedroht und überfordert von sei-
ner eigenen Souveränität. 

Eine weitere Verschiebung zeigt sich in gegenwärtigen Debatten um 
„authentisches“ Jüdischsein. Jean-Paul Sartre (1905-1980) beschreibt in 
den Réflexions sur la question juive die Figur des „authentischen Juden“ 



Frederek Musall 
 

 

317 

als Subjekt, das die eigene Situation im Angesicht des Antisemitismus an-
erkennt und sich ihr stellt. In heutigen politischen Diskursen erhält dieser 
existenzialistische Gedanke eine neue Ausrichtung: Authentizität wird zu-
nehmend nationalpolitisch gelesen – als Loyalität gegenüber dem Staat Is-
rael oder als Bindung an ein bestimmtes politisches Projekt. Auf diese 
Weise verengt sich der Horizont jüdischer Selbstbeschreibung auf Loyali-
tätskategorien. Diasporische, kritische oder universalistische Perspektiven 
geraten dabei leicht in den Verdacht mangelnder Zugehörigkeit, und mit 
ihnen jene Beweglichkeit, die jüdisches Denken historisch geformt hat. 

Aus epistemischer Perspektive ist diese Entwicklung aufschlussreich. 
Sie verlagert den Fokus: weg von den Bedingungen, unter denen jüdisches 
Denken entsteht – Migration, Verfolgung, Mehrfachzugehörigkeit – hin zu 
einer normierenden Vorstellung von Identität. Die in diesem Text entwi-
ckelte Figur von Migration als Erkenntnisform setzt an einem anderen 
Punkt an. Sie hebt Übergänge und relationale Konstellationen hervor und 
versteht sie als Orte des Urteilens. Authentizität erscheint damit nicht als 
Maßstab, sondern als Kategorie, deren politische Aufladung selbst kritisch 
untersucht werden muss. 

Amnon Raz-Krakotzkin (geb. 1959), israelischer Historiker und Kul-
turtheoretiker, schärft diese Diskussion aus einer postkolonialen Perspek-
tive. In Exil et souveraineté (2007) argumentiert er, dass Exil nicht als De-
fizit zu deuten ist, das durch den Staat überwunden werden soll, sondern 
als Denkfigur, die Kritik und Verantwortung eröffnet. Die Gefahr des Zio-
nismus sieht er in der Auflösung dieser Spannung: Indem er Souveränität 
an die Stelle des Exils setzt, verliert er das kritische Moment, das das Ju-
dentum über sich selbst hinaus geöffnet hat. Seine Analyse verbindet er zu-
dem mit einer ethischen Forderung: Israel müsse lernen, das Exil nicht nur 
als jüdische, sondern auch als palästinensische Erfahrung zu verstehen – 
als geteilte Geschichte von Vertreibung und Sehnsucht. 

An diese Perspektive knüpfen postzionistische Denker*innen wie Adi 
Ophir (geb. 1949), Yehouda Shenhav (geb. 1952) und Ariella Aïsha Azoulay 
(geb. 1962) an. Ihre Texte lesen Israel als geteilten Raum – nicht als politi-
schen Ort allein, sondern als Schauplatz überlagerter Geschichten von Er-
innerung, Gewalt und Verantwortung. Bei Adi Ophir erscheint das Denken 
als moralische Archäologie: The Order of Evils (2005) legt frei, wie sich 
Ethik und Herrschaft ineinander verfangen, wie das Gute selbst zur Tech-
nik der Macht werden kann. Shenhav, aus der Soziologie kommend, ver-
schiebt den Blick ins Innere der kolonialen Struktur. Ihn interessiert, wie 
israelische Identität aus der Differenzproduktion des Orientalischen her-
vorgeht – als Selbstbeschreibung, die ihren Anderen mitführt. Ganz anders 
Ariella Azoulay: Sie denkt vom Bild aus, von der Spur im Archiv, das sie als 



Migration als epistemische Figur 
 

 

318 

Ort geteilter Verantwortung versteht. Ihre Theorie der Fotografie ist immer 
auch eine politische Hermeneutik; dadurch macht sie sichtbar, dass jüdi-
sche und palästinensische Erfahrungen aus einer gemeinsamen Geschichte 
der Ent-Ortung erwachsen. So entsteht ein Denken, das Kritik als Form der 
Selbstbefragung begreift – Postzionismus nicht als Negation Israels, son-
dern als Versuch, im Zwischenraum von Erinnerung und Gegenwart Ge-
rechtigkeit denkbar zu halten. 

Diese Spannungen lassen sich auch relational deuten: als Wechsel-
wirkung, nicht als Gegensätze. Mordecai M. Kaplan hat dafür schon 1955 
mit A New Zionism eine Grundlage gelegt. Judentum ist für ihn keine nati-
onale Einheit mit einem exklusiven Zentrum, sondern eine Zivilisation – 
plural, global, dynamisch. Israel erscheint hier als Resonanzraum, die 
Diaspora als gleichwertiger Ort jüdischer Gestaltungskraft. Identität bleibt 
lebendig durch Vielfalt, nicht durch Homogenität. 

In dieser pluralen Lesart liegt ein Gegenentwurf zu jeder monolithi-
schen Idee Israels. Zwischen orthodoxem Nationalismus, säkularer Selbst-
behauptung und diasporischer Kritik entsteht ein Spannungsfeld, in dem 
sich das Jüdische neu definiert. Migration erscheint als Modus der Bezo-
genheit – eine Bewegung, die Zugehörigkeit in Beziehung setzt. 

Radikaler formuliert es Daniel Boyarin. Er fordert eine dezidiert 
diasporische Perspektive. In A Traveling Homeland (2015) zeigt er, wie 
rabbinische Texte eine Form jüdischer Identität begründen, die ohne terri-
torialen Besitz auskommt. In The No-State Solution (2023) formuliert er 
diese Haltung als Manifest: Judentum, so seine These, droht an Staatlich-
keit zu verarmen, weil es seine dialogische Struktur verliert. Stärke entsteht 
in diasporischer Offenheit, in einer Pluralität ohne Zentrum. Doch Boyarins 
radikale Absage an territoriale Souveränität wirft eine Gegenfrage auf: 
Kann Verantwortung ohne Macht bestehen – oder bleibt Ethik dann bloß 
Geste? 

Hier setzt Yoram Hazony (geb. 1964) als Kontrastfigur an. In The 
Jewish State (2000) und The Virtue of Nationalism (2018) verteidigt er ei-
nen dezidiert national-konservativen Zionismus. Für ihn verkörpert Israel 
die Vollendung jüdischer Geschichte: die Rückkehr von Ohnmacht zu 
Handlung, von Exil zu Souveränität. Damit steht Hazony nicht nur für ei-
nen anderen politischen Akzent, sondern für einen anderen Begriff jüdi-
scher Geschichte: Wo Scholem die messianische Unabgeschlossenheit be-
tont, Arendt die politische Vorläufigkeit, Leibowitz das prophetische Nein, 
Hartman den ethischen Auftrag und Boyarin die diasporische Offenheit, 
setzt Hazony auf die Logik der Einlösung. Souveränität wird zur letzten 
Deutungskategorie, die die Geschichte schließt, statt sie in Spannung zu 
halten. Doch diese Deutung kehrt den kritischen Nerv des Judentums ins 



Frederek Musall 
 

 

319 

Gegenteil. Sie ersetzt die Fragilität der Geschichte durch den Anspruch auf 
metaphysische Kohärenz – eine Bewegung vom Dialog zur Dogmatik. 

Zwischen Scholem und Arendt, zwischen Kook und Leibowitz, zwi-
schen Boyarin und Hazony spannt sich das intellektuelle Feld jüdischen 
Nachdenkens über Israel. In diesem Spannungsraum zeigt sich, weshalb Is-
rael für das jüdische Denken als Ort der Bewährung gilt. Hier entscheidet 
sich, ob die Perspektive an der Erfahrung des Exils Maß gewinnt – als rela-
tionale, bewegliche Praxis der Verantwortung – oder ob Souveränität den 
Rahmen bestimmt, Zugehörigkeit bindet und Kritik in Loyalität überführt. 
Israel markiert einen Schnittpunkt, an dem sich das Jüdische zwischen of-
fener Spannung und geschlossener Identität neu ordnet. Die Differenzen 
zwischen diesen Positionen sind nicht nur politischer Natur; sie verweisen 
auf konkurrierende Vorstellungen dessen, was Denken nach der Shoah und 
nach der Staatsgründung heißt. In der Spannung zwischen prophetischer 
Kritik, politischer Verantwortung und nationaler Selbstbehauptung tritt 
hervor, dass Israel kein Endpunkt des jüdischen Denkens bildet, sondern 
eine fortlaufende Prüfung seiner Kriterien und Möglichkeiten. 

Das Exil bleibt damit weiterhin als Denkfigur wirksam, verwandelt 
in neue Formen von Verantwortung. Doch die Frage nach Israel verweist 
heute auf eine tiefere Spannung: Zwischen dem Anspruch auf Souveränität 
und dem Bewusstsein, dass Zugehörigkeit nie vollständig eingelöst werden 
kann, entstehen konkurrierende Entwürfe jüdischer Zukunft. Die eine Vi-
sion sucht Schutz im Eigenen – in Staatlichkeit, Selbstbehauptung, religiö-
ser und kultureller Kohäsion. Die andere erkennt im offenen, dialogischen 
Charakter des Judentums ein bleibendes Korrektiv: eine Ethik der Verant-
wortung, die Grenzen nicht schließt, sondern befragt. 

In der Gegenwart Israels treffen diese Horizonte aufeinander – im 
Umgang mit Palästinenser*innen, mit Migrant*innen, mit innergesell-
schaftlichen Brüchen. Zugleich wirkt ein weiterer Impuls nach: der Wunsch 
nach Normalität, politisch wie existenziell. Er umfasst die Hoffnung auf ei-
nen Staat unter anderen Staaten ebenso wie den Wunsch nach einem Leben 
ohne Ausnahmezustand, ohne ständige Bedrohung, ohne die Last perma-
nenter Geschichtsbewusstheit. Dieser Impuls prägt das Selbstverständnis 
des Staates und verschärft zugleich die Spannung zwischen Exilerfahrung, 
ethischer Verantwortung und souveränem Anspruch. Jüdisches Denken 
steht damit vor der Aufgabe, das Politische kritisch zu halten, ohne das 
Ethische zu verlieren. 

Israel wird so zu einem Ort, an dem sich entscheidet, ob Erinnerung 
zur Legitimation wird – oder zur bleibenden Verpflichtung. Die Spannung, 
die Israel als politischen und theologischen Raum durchzieht, verweist auf 
eine tiefere Bewegung: die Verlagerung vom Territorium zur Sprache. 



Migration als epistemische Figur 
 

 

320 

Sobald Geschichte, Theologie und Ethik an die Grenze territorialer Deutung 
gelangen, setzt sich das Denken in Textbewegungen fort. Die politische To-
pografie Israels findet ihr Echo in der Hermeneutik der Schrift – Ausdruck 
eines Prozesses, der Zugehörigkeit befragt, ohne sie zu suspendieren. 

Hier beginnt die nächste Spur: Wenn der Ort selbst in Sprache über-
geht, wird die Schrift zum Raum, in dem Exil und Rückkehr sich neu be-
gegnen. 

10. Migration als Text: Hermeneutik des Nicht-Abgeschlosse-
nen 

Die Begriffe Exil, Migration, Diaspora und Dislokation bezeichnen keine 
austauschbaren Zustände, sondern Perspektiven. Exil trägt den Schmerz 
des Verlusts, Migration den Rhythmus der Bewegung, Diaspora die Am-
bivalenz der Zugehörigkeit, Dislokation die epistemische Verschiebung. 
Gemeinsam bilden sie eine Grammatik der Unruhe – ein Denken, das aus 
Übergängen besteht. Die jüdische Schrifttradition entfaltet sich in dieser 
Bewegung. Zwischen Sprachen, Kulturen und Zeiten entsteht ein Gewebe 
von Resonanzen. Von der Mischna über den Midrasch bis zum Talmud 
zeigt sich eine Hermeneutik, die Differenz nicht auflöst, sondern befragt. 
Texte antworten einander, widersprechen, verschieben sich. Bedeutung 
erscheint als Beziehung, Erkenntnis als Vollzug. Migration wirkt darin 
nicht nur biografisch, sondern strukturell: Der Text selbst ist unterwegs. 

 
Wenn Exil und Bewegung die Bedingung jüdischen Denkens bilden, wird 
die Schrift zum Ort dieser Dynamik. Ihre Form gleicht einem Netz aus Spu-
ren, Fragmenten und Wiederholungen. Migration nimmt hier Gestalt an als 
Verschiebung, als Echo, als tastende Bewegung zwischen Erinnerung und 
Erwartung. Der Text wird zur Figur des Übergangs – offen, relational, wi-
derständig gegen Abschluss. 

Die rabbinische Hermeneutik arbeitet ohne Zentrum. In der Viel-
stimmigkeit der Diskussionen entsteht Bedeutung aus Spannung. Autorität 
zeigt sich im Dialog, Wahrheit im Streit. Der Babylonische Talmud bildet 
die Matrix dieser Haltung: keine systematische Ordnung, vielmehr eine Ar-
chitektur der Überlagerung. Zeiten, Stimmen, Argumente bleiben in Bewe-
gung. Das Denken hält Differenz, um Verantwortung zu erzeugen. Migra-
tion wird zur Denkform der Schrift selbst. 

Diese Dynamik findet eine unerwartete Resonanz in der Philosophie 
der Moderne. Maurice Blanchot (1907-2003) – selbst nicht jüdisch und au-
ßerhalb der innerjüdischen Denktradition stehend – beschreibt in L’entre-
tien infini (1969) das Gespräch als Ort unendlicher Öffnung. Schreiben 



Frederek Musall 
 

 

321 

geschieht dort, wo Rede aussetzt, wo Sinn zögert und sich entzieht. Seine 
Reflexionen kreisen um eine Bewegung, die weder Abschluss noch Besitz 
kennt. Gerade in dieser Distanz entsteht ein Berührungspunkt mit Emma-
nuel Levinas, dessen Ethik des Antlitzes die Priorität des Anderen als 
Grundfigur menschlicher Beziehung entfaltet. Die beiden Denkwege ver-
laufen von unterschiedlichen Voraussetzungen aus, doch sie teilen eine 
Skepsis gegenüber finaler Gewissheit: Erkenntnis erscheint als Vollzug im 
Übergang, Sprache als Geschehen der Relation. In diesem Spannungsfeld 
tritt ein Ton hervor, der an rabbinische Hermeneutik erinnert – nicht weil 
beide Denker dieselbe Tradition teilen, sondern weil sich hier ein Denken 
zeigt, das Offenheit kultiviert und den Raum des Zwischen als epistemisch 
fruchtbar ausweist. 

Auch innerhalb der jüdischen Auslegung wird diese Bewegung neu 
gelesen. Avivah Gottlieb Zornberg (geb. 1944), schottisch-israelische Bibel-
auslegerin, zeigt in The Beginning of Desire (1995) und Bewilderments 
(2015), wie Text sich nur im Moment des Suchens erschließt. Sie liest die 
Schrift als Terrain der Irritation. Brüche, Lücken, Unsicherheiten werden 
produktiv: Erkenntnis entsteht im Tastenden, im Nicht-Gewussten. Ihre 
Lektüre erinnert daran, dass Offenbarung nicht im Besitz liegt, sondern im 
Lauschen. 

Daniel Boyarin führt diese Bewegung in den Grenzraum. In Carnal 
Israel (1993) und Border Lines (2004) beschreibt er rabbinische Texte als 
performative Akte – Übergänge zwischen Körper und Sprache, Antike und 
Moderne. Migration wird zur Grammatik des Denkens. Das Jüdische zeigt 
sich im Übertritt, im Zwischen, in der Umschrift. Wahrheit ereignet sich als 
Beziehung, nicht als System. Hermeneutik verwandelt sich in Ethik: Lesen 
heißt antworten. 

Dem setzt Le judaïsme et l’esprit du monde (2011) von Shmuel Tri-
gano (geb. 1948) eine andere Konstellation entgegen. Hier entsteht jüdi-
sches Denken aus Geschichte, Sprache und gemeinschaftlicher Praxis, die 
Auslegung durch feste Verortung tragen. Hermeneutik gewinnt ihr Profil 
durch Rückbindung an konkrete Überlieferungen und die sozialen Formen, 
in denen Texte lebendig bleiben. Beweglichkeit erhält Sinn im Austausch 
mit diesen Bindungen; Übergänge zeigen ihre Kraft, wenn sie auf Herkunft 
und Kontext verweisen. Verantwortung entsteht aus der Verbindung von 
Offenheit und Verwurzelung und bildet für Trigano die Grundlage einer 
Haltung, die Wandel ermöglicht und zugleich Orientierung bewahrt. 

Eine ergänzende Perspektive eröffnet schließlich Gillian Rose (1947–
1995). In Judaism and Modernity (1993) und Love’s Work (1995) gestaltet 
sie eine Hermeneutik der Beziehung. Das Jüdische entfaltet sich bei ihr in 
einer Dialektik von Gesetz und Liebe, in der ethische Forderung und 



Migration als epistemische Figur 
 

 

322 

politisches Handeln ein gemeinsames Feld bilden. Rose richtet den Blick 
auf jene Zwischenräume, in denen Gedanken Gestalt gewinnen und Erfah-
rungen in Formen übergehen. Vermittlung wird dabei zu einer Praxis: ein 
fortgesetztes Ringen um Klärung, das Spannungen aufnimmt und zugleich 
neue Gestalten von Nähe hervorbringt. Im Lesen entsteht so ein Raum, in 
dem Worte Bindungen stiften, Interpretationen Wege öffnen und das Ge-
meinsame Schritt für Schritt hervortritt. 

So entsteht ein Spannungsfeld: Bewegung braucht Erinnerung, und 
Erinnerung bleibt lebendig nur, wenn sie sich bewegt. Migration wird zur 
Epistemologie der Relationalität – ein Wissen, das sich im Zwischenraum 
entfaltet, im Aufeinander-Beziehen von Stimmen, Zeiten und Deutungen. 
Wahrheit zeigt sich nicht als Besitz, sondern als Geschehen des Lesens. 

In diesem Sinn gleicht die jüdische Schrifttradition einem Archiv des 
Übergangs. Sie bewahrt, indem sie verwandelt. Ihre Form erinnert an das, 
was Gilles Deleuze und Felix Guattari in Mille Plateaux (1980) als As-
semblage beschrieben: ein Gefüge heterogener Elemente, das Resonanz er-
zeugt, ohne sich zu schließen. Der Text lebt, solange er in Bewegung bleibt. 

Und doch stellt sich in der Gegenwart eine neue Frage. Wenn alles 
digitalisiert, übersetzbar, verfügbar ist – was bedeutet dann noch Diaspora? 
Vielleicht verwandelt sich Exil in eine neue Form der Ortlosigkeit, global, 
entgrenzt, algorithmisch. Dann beginnt Verantwortung dort, wo Bewegung 
nicht zur Flucht, sondern zur Aufmerksamkeit wird: im beharrlichen Wei-
terfragen, im Lesen als Ethik. 

11. Migration und Autorität: Kanon im Modus der Pluralität 

Vielleicht liegt die Aufgabe jüdischen Denkens heute weniger im Finden 
von Antworten als im Aushalten offener Fragen. Migration erscheint hier 
als Grundstruktur: Zugehörigkeit wird verhandelt, nicht vorausgesetzt. 
Die Tradition entfaltet sich durch Resonanz, nicht durch starre Festle-
gung. In dieser Offenheit zeigt sich die Gegenwart des Exils: Verantwor-
tung tritt an die Stelle gesicherter Orte. 

 
In der rabbinischen Tradition gründet Autorität auf Auslegung – in einem 
Prozess, der Differenz sichtbar macht und austrägt. Der Kanon, wie er sich 
im Talmud und seinen Kommentaren entfaltet, wirkt nicht als abgeschlos-
senes Ganzes, sondern als wandelnder Resonanzraum. Migration bringt 
diese Struktur an neue Orte und zwingt sie zu Übersetzung, Kontextualisie-
rung und Revision. In der Moderne wird diese Dynamik ausdrücklich re-
flektiert – etwa durch Denker*innen, die den Bund als dialogisches 



Frederek Musall 
 

 

323 

Geschehen verstehen. Autorität heißt hier: sich befragen lassen. Bindung 
entsteht durch Aushandlung, durch das Austragen von Differenz. 

Migration stellt in diesem Zusammenhang Orte ebenso infrage wie 
Ordnungen. Wenn jüdisches Denken aus Bewegung hervorgeht, muss sich 
auch die Vorstellung von Autorität verändern. Was gilt – und für wen? Wie 
bleibt etwas verbindlich, wenn jeder Ort provisorisch geworden ist? 

Die rabbinische Tradition kennt keine Zentralinstanz. Ihre Autorität 
entwickelt sich durch Beziehung. Der Talmud ist kein Gesetzbuch, sondern 
ein Diskursraum: voller Widersprüche, Wiederholungen, Umwege. Seine 
Kraft liegt im Streit, im fortgesetzten Gespräch. Migration intensiviert diese 
Struktur: Sie bringt Texte in Bewegung, zwingt zu Relektüre, Übersetzung, 
Weiterdenken. 

Paradigmatisch hat David Hartman diese Dynamik beschrieben. In 
A Living Covenant (1985) deutet er den Bund zwischen Gott und Israel als 
dialogische Verpflichtung – offen für Differenz, streitbar in der Auslegung. 
Bindung entsteht für ihn durch Aushandlung. Migration begreift er als Be-
währungsort, in dem das Jüdische seine Autorität erneuert, indem es sie 
zur Disposition stellt. Aushandlung wird hier zum formbildenden Prinzip: 
Autorität gewinnt dort Gestalt, wo Differenz ausgetragen wird. 

Diesen Gedanken führt sein Sohn Donniel Hartman (geb. 1958), 
Rabbiner und Leiter des Shalom Hartman Instituts in Jerusalem, weiter 
und verbindet ihn mit einer ethischen Zuspitzung. In Putting God Second 
(2016) warnt er davor, dass religiöse Autorität zur moralischen Erblindung 
führen kann, wenn sie sich selbst nicht infrage stellt. Wahre Gottesbezie-
hung beginnt für ihn dort, wo Menschen Verantwortung übernehmen – ge-
rade gegen die Versuchung, sich hinter „heiligen“ Imperativen zu verste-
cken. Migration wird so zur Prüfung: Ob religiöse Systeme lernfähig blei-
ben, zeigt sich in ihrer Exponiertheit gegenüber Differenz. 

Systematische Schärfe erhält diese Bewegung durch die Arbeiten des 
israelischen Religionsphilosophen Moshe Halbertal (geb. 1958). In People 
of the Book: Canon, Meaning, and Authority (1997) analysiert er, wie jüdi-
sche Autorität durch Kommentartraditionen lebendig bleibt. Der Kanon er-
scheint hier als „offenes Feld der Interpretation“ – ein Resonanzraum, der 
durch Bezugnahme, Kontextualisierung und Auseinandersetzung Gestalt 
gewinnt. Migration, verstanden als Übertragung in neue Situationen, wird 
so zur epistemologischen Voraussetzung für Bindung. Einheit stiftet sich 
durch Responsivität, Autorität behauptet sich, indem sie Fragen zulässt 
und sich erschüttern lässt. 

Besonders deutlich betont dies Avi Sagi (geb. 1944), israelischer Re-
ligionsphilosoph und Kulturtheoretiker. In Jewish Religion after Theology 
(2009) versteht er jüdische Autorität als hermeneutische Praxis, die 



Migration als epistemische Figur 
 

 

324 

Verantwortung ins Zentrum rückt und sich jeder endgültigen Systematisie-
rung entzieht. Migration erscheint hier als Brennpunkt: Sie zwingt dazu, 
Autorität immer neu zu begründen – durch Bezugnahme, Interpretation 
und Aushandlung. 

Eine Erweiterung erfährt diese Dynamik durch feministische, post-
koloniale und dekonstruktive Stimmen – etwa Tamar Ross, Judith Plas-
kow, Ella Shohat oder Shaul Magid. Diese Stimmen erweitern, was Hart-
man und Halbertal als dialogische Struktur dachten: Sie zeigen, dass Auto-
rität auch dort wirkt, wo sie unterbrochen, verkörpert oder marginalisiert 
wird. Damit verschiebt sich die Frage: Wer darf sprechen, wer wird über-
hört? Diese Dimension wird im folgenden Abschnitt vertieft entfaltet. 

Am Ende bleibt die Ahnung, dass Autorität im Judentum kein Besitz 
ist, sondern eine Beziehung. Keine endgültige Setzung, keine geschlossene 
Form; vielmehr eine Praxis der Überlieferung, die sich im Gespräch be-
währt. Vielleicht zeigt sich hier die epistemische Signatur jüdischer Tradi-
tion: Sie entfaltet Wirkung durch Unvollständigkeit und bleibt dadurch of-
fen für Antwort, Widerspruch und Neubeginn. 

12. Transformationen des Jüdischen: Migration, Differenz, Zu-
kunft 

Die Gegenwart jüdischer Identität ist plural: religiös, kulturell, geogra-
fisch. Klassische Gegensätze von Zentrum und Peripherie verlieren an Bin-
dungskraft, ebenso traditionelle Konzepte von Authentizität. Migration 
prägt Strukturen des Denkens und Erlebens. Mizrachi-, sephardische, fe-
ministische, queere und postkoloniale Stimmen verschieben das Selbstver-
ständnis des Jüdischen. Sie erweitern den Kanon, indem sie Machtverhält-
nisse sichtbar machen, die zuvor unsichtbar blieben. Ella Shohat, Shaul 
Magid, Judith Plaskow oder Tamar Ross kritisieren das hegemoniale 
Selbstbild des westlich-europäischen Judentums. Ihr Ziel ist keine Abkehr, 
sondern eine neue Aushandlung von Geltung. Dadurch verändert sich das 
Judentum selbst, ebenso die Frage, was es heißt, jüdisch zu sein: Identität 
erscheint hier als dynamische Beziehung. 

 
Was geschieht, wenn Migration mehr bedeutet als Ortswechsel – wenn sie 
Selbstverschiebung einschreibt? Wenn das Zentrum instabil wird, die 
Grenze unklar bleibt, das Eigene fraglich erscheint? Dann verändert sich 
jüdisches Denken im Kern. Identität löst sich nicht auf, sie wird pluralisiert. 
Das Eigene wird relational: zwischen Herkunft und Gegenwart, Erinnerung 
und Möglichkeit. An die Stelle der Frage nach Authentizität tritt die Suche 



Frederek Musall 
 

 

325 

nach Formen von Zugehörigkeit, die sich nicht länger eindeutig über Her-
kunft, Nation oder Halakhah definieren lassen. 

Tamar Ross (geb. 1938), orthodoxe Philosophin und zugleich ent-
schiedene Kritikerin geschlossener religiöser Systeme, hat für diesen Wan-
del eine neue Sprachform entwickelt. In Expanding the Palace of Torah 
(2004) beschreibt sie Offenbarung als kontinuierlich: göttliche Wahrheit 
liegt nicht jenseits der Geschichte, sondern entfaltet sich in ihr. Ross argu-
mentiert aus der Orthodoxie heraus und widerspricht zugleich ihrer Erstar-
rung. Die Torah bleibt heilig, doch sie spricht in veränderten Kontexten neu 
– durch feministische Stimmen, durch Migration als Struktur des Fragens. 
Offenbarung wird so zu einem Prozess kollektiver Selbstprüfung. Die Her-
ausforderung liegt darin, Verantwortung zu übernehmen und im Zweifel zu 
bestehen. 

Eine parallele Stimme erhebt Judith Plaskow (geb. 1947), US-ameri-
kanische Theologin und führende Vertreterin jüdischer Feministinnen. In 
Standing Again at Sinai (1990) fordert sie, die Torah aus der Perspektive 
von Frauen neu zu lesen. Offenbarung erscheint hier als Prozess gemeinsa-
mer Mitgestaltung. Das Jüdische wird dabei nicht erweitert, sondern re-
konstituiert: als Raum geteilter Verantwortung. Exklusion wird zum theo-
logischen Problem; Teilhabe eröffnet neue Offenbarungsformen. 

Das Problem hegemonialer Selbstbilder nimmt die Literatur- und 
Kulturwissenschaftlerin Ella Shohat (geb. 1959) ins Visier. In Taboo Me-
mories, Diasporic Voices (2006) kritisiert sie das westlich-europäische Ju-
dentum als hegemoniales Projekt, das arabisch-jüdische Identitäten syste-
matisch marginalisiert hat – kulturell, politisch, sprachlich. Ihre Biografie 
– als Mizrachi-Jüdin zwischen Bagdad, Tel Aviv und New York – prägt ihre 
Analyse. Migration bedeutet für sie Gewalt, die Körper, Sprache und Erzäh-
lung prägt. Ihre Kritik am Zionismus ist kein Bruch mit jüdischer Existenz, 
sondern eine Verteidigung von Pluralität gegen nationalistische Vereinheit-
lichung. Shohat schreibt damit das Exil neu – als Ort multipler Zugehörig-
keit und geteilten Gedächtnisses. Das Jüdische wird hier zur offenen Frage: 
Wer wird gehört, wer bleibt unsichtbar? 

Der Judaist und Religionswissenschaftler Shaul Magid (geb. 1958) 
geht schließlich noch weiter. In American Post-Judaism (2013) entwirft er 
ein Bild jüdischer Identität, das sich nicht mehr an religiösen oder ethno-
nationalen Fixpunkten orientiert, sondern an Praktiken, Beziehungen, 
Kontexten. Für ihn ist Judentum eine diasporische Bewegung: fluid, hyb-
rid, experimentell. Magids Denken öffnet den Blick auf ein Judentum nach 
der Kategorie des „Volkes“ – ein Netz performativer Zugehörigkeiten, das 
sich fortwährend neu konfiguriert. Migration bedeutet hier Öffnung in neue 



Migration als epistemische Figur 
 

 

326 

Räume. Sein Denken bewegt sich in einem post-traditionellen Feld, das das 
Fragment ernst nimmt und keine künstliche Ganzheit sucht. 

Diese Perspektiven verändern Diskurse – und zugleich das Juden-
tum selbst. Sie lösen es aus jeder Form von Selbstgenügsamkeit. Was „jü-
disch“ heißt, wird relational bestimmt: durch Begegnung, Differenz und Be-
wegung. Autorität verwandelt sich hier in Beziehung, Offenbarung in Pro-
zess, Identität in Aushandlung. 

Transformation bleibt Arbeit – am Text, an der Gemeinschaft, am 
Gedächtnis. Sie fordert, Differenz auszuhalten und Verantwortung im Of-
fenen zu übernehmen. Migration wird zur Methode des Denkens: eine 
Weise, Geschichte zu befragen, statt sie zu besitzen. Jüdisches Existenz 
zeigt sich darin als Prozess, in dem Zugehörigkeit geprüft und erneuert 
wird. 

Die Zukunft des Judentums könnte in einem Geflecht von Beziehun-
gen liegen: in Formen des Sprechens, die Grenzen durchlässig halten, ohne 
sie aufzugeben. Geltung entsteht aus Resonanz, Kontinuität aus Überset-
zung. Wahrheit behält Gewicht, wo sie geteilt werden kann. 

12.5 Im Medium des Körpers 

Der Körper war im Judentum nie bloßes Beiwerk, blieb jedoch lange rand-
ständig im Nachdenken über Schrift, Ethik und Erinnerung. In den Mitz-
wot („Geboten“) wird er zur Trägerin eines verkörperten Wissens: durch 
Gesten, Rituale, Verbote, Rhythmen. Ethik zeigt sich hier als Praxis – er-
fahrbar am und mit dem Leib. In der Moderne wird diese Dimension neu 
gelesen: bei Emmanuel Levinas als Ethik der Ansprechbarkeit, bei Daniel 
Boyarin als Kritik dualistischer Körperbilder, bei Judith Butler als poli-
tisch-ethische Reflexion über Verletzlichkeit. Der Körper steht der Schrift 
nicht entgegen; er bildet ihre Voraussetzung – den Ort, an dem Erinne-
rung, Differenz und Verantwortung sich einschreiben. 

 
Jüdisches Denken entfaltet sich in der Weise, wie der Körper Zeit und 
Handlung formt. Die Mitzwot rhythmisieren den Alltag und schaffen eine 
Praxis, in der Ethik konkret wird. Erinnerung gewinnt dabei leibliche Prä-
senz: im Wiederholen, im Markieren von Übergängen, im Gestalten ge-
meinsamer Zeiten. Der Körper wird zum Schauplatz, an dem Vergangen-
heit, Verpflichtung und Gegenwart ineinandergreifen. In diesem Gefüge er-
hält die Schrift eine lebendige Dimension; sie tritt in Erscheinung als Form, 
die sich im Tun verwirklicht und im Vollzug weiterträgt. 

Diese Dimension darf nicht mit Natürlichkeit oder Identität ver-
wechselt werden. Der Körper ist kein Ursprungsort, er öffnet einen Raum 



Frederek Musall 
 

 

327 

der Störung und Unterbrechung. Emmanuel Levinas beschreibt im Totalité 
et Infini (1961) das Antlitz des Anderen als Erschütterung, die sich sehen 
und spüren lässt. Ethik beginnt in der Berührbarkeit – sie geht der Refle-
xion voraus. 

Auch Daniel Boyarin zeigt in Carnal Israel (1993), wie stark die rab-
binische Tradition den Leib thematisiert. Der Talmud spricht aus dem Kör-
per heraus – in Auseinandersetzungen mit Begehren, Sexualität, Verlet-
zung. Boyarin versteht die Materialität des Gesetzes als dynamische Praxis, 
die den Körper als Ort der Differenz ernst nimmt. 

Darin liegt das subversive Moment: Der Körper festigt Identität 
nicht, er bringt sie ins Schwanken. Jüdisches Selbstverständnis zeigt sich 
im Moment der Unfixierbarkeit – im Begehren, in der Verletzung, in der 
Unterbrechung. Queerness erscheint hier als Bewegungsform des Fragens: 
suchend, widerständig, relational. 

Judith Butler (geb. 1956) führt diesen Gedanken weiter. Verwund-
barkeit gilt ihr in Precarious Life (2004) als Voraussetzung von Beziehung, 
nicht als Mangel. Ethik entsteht als Antwort auf Ausgesetztheit – aus der 
Erfahrung von Abhängigkeit und Verletzbarkeit. In Frames of War (2009) 
erweitert Butler diese Überlegung: Es sind politische Rahmen, die entschei-
den, welche Leben betrauert werden und welche unsichtbar bleiben.  

Jüdisches Denken erscheint in diesem Horizont als Kritik normati-
ver Grenzen des Menschlichen. Migration, Exil und Diaspora werden so 
nicht nur historische Erfahrungen, sondern Prüfsteine einer Ethik der An-
erkennung. Verkörperung wird damit zur epistemologischen Figur: Der 
Körper ist das Medium, in dem Migration, Exil und Relationalität einge-
schrieben werden – konkret, verletzlich, erinnernd. Er trägt Spuren des 
Textes als Rhythmus: horchend, unterbrechend. Der Ort liegt im Dazwi-
schen – fern vom Ursprung, aber offen für Begegnung.  

Aus der Perspektive der Verkörperung gewinnt Denken eine neue 
Richtung: Ethik wird leiblich, Erinnerung wird politisch. Der Körper bleibt 
nicht nur Träger der Geschichte, sondern Ort ihrer erneuten Aushandlung 
– im Blick auf Macht, Geschlecht und Verletzlichkeit. Damit verschiebt sich 
das Zentrum jüdischen Denkens von der Textautorität zur Erfahrung, von 
der Auslegung zur Verantwortung. 

Diese Bewegung öffnet den Weg nun zum letzten Abschnitt, der fragt, 
wie Handeln, Erinnerung und Verantwortung in einer globalisierten, frag-
mentierten Gegenwart neu zusammengedacht werden können – jenseits 
religiöser Gewissheiten, aber im Bewusstsein ihrer bleibenden Verpflich-
tung. 



Migration als epistemische Figur 
 

 

328 

13. Offenes Denken: Migration als epistemische Figur 

Seit dem 20. Jahrhundert tritt jüdisches Denken verstärkt in Dialog mit 
Philosophie, Literatur und politischer Theorie. Daraus entsteht eine Pra-
xis: beweglich, relational, unterbrechbar. Migration wirkt hier als Me-
thode; Denken vollzieht sich im Übergang, in der Übersetzung, im Zwi-
schenraum. Stimmen wie Emmanuel Levinas, Jacques Derrida, David 
Hartman, Daniel Boyarin oder Tamar Ross verstehen Ethik, Sprache und 
Offenbarung als Bewegung. In dieser Lesart erscheint jüdisches Denken 
als Haltung: suchend, offen, auf Differenz hörend. Ihre Kraft liegt in einem 
offenen Denken – ohne Anspruch auf Letztgültigkeit. 

 
Was bedeutet Denken, wenn die eigenen Grundlagen nie stabil waren? 
Wenn Herkunft zum Zwischenraum wird? Wenn Sprache Risiko trägt, statt 
Garantie zu geben? 

In diesem Feld bewegt sich jüdisches Denken: eine Form des Fra-
gens, die sich ihrer Bedingungen bewusst bleibt. Migration bildet dabei eine 
epistemische Figur. Damit ist kein Motiv gemeint, sondern ein Struktur-
prinzip der Erkenntnis: ein Modus des Urteilens, der Wahrnehmung und 
der Rechtfertigung. 

An dieser Schwelle setzt die politische Philosophin Seyla Benhabib 
(geb. 1950) an. Während feministische und postkoloniale Stimmen die in-
terne Struktur jüdischer Autorität und Identität dezentrieren, öffnet sie den 
Blick für die Überschneidung mit einer universalen politischen Philosophie 
von Zugehörigkeit und Rechten. In The Claims of Culture (2015) und Exile, 
Statelessness, and Migration (2018) zeigt sie, wie Migration rechtliche 
Ordnungen irritiert und kulturelle Selbstverständnisse verschiebt. Mit dem 
Konzept der „demokratischen Iterationen“ beschreibt sie Prozesse, in de-
nen Rechte und Zugehörigkeiten im wiederholten Aushandeln Gestalt ge-
winnen. Migration erscheint hier als Haltung: offen für Differenz, sensibel 
für Verletzbarkeit, getragen von der Bereitschaft, politische und kulturelle 
Ordnungen im Gespräch weiterzuführen. 

Damit berührt sich Benhabibs politische Theorie mit dem inneren 
Faden jüdischen Denkens. Auch hier wird Unterbrechbarkeit kultiviert und 
Antwortbarkeit in den Mittelpunkt gerückt. Ausgangspunkte entstehen in 
Verschiebungen, im Rand, in der Bewegung; Gewissheiten werden geprüft 
– aus Verantwortung gegenüber der Komplexität des Realen. 

Von diesem Punkt aus lässt sich auch die disziplinäre Verortung des 
vorliegenden Textes präziser bestimmen. Die Analyse bewegt sich im Span-
nungsraum zwischen jüdischer Religionsphilosophie, systematischer The-
ologie und politischer Theorie; im Vordergrund steht jedoch die 



Frederek Musall 
 

 

329 

epistemische Fragestellung. Gemeint ist die Untersuchung jener Bedingun-
gen, unter denen jüdisches Denken Wissen hervorbringt und wie sich diese 
Bedingungen in historischen, textuellen und politischen Übergängen ver-
ändern. 

Migration fungiert dabei als konzeptuelle Figur, die Aufmerksam-
keit, Autorität und Verantwortung strukturiert. Die zuvor diskutierten 
Texte – biblische und rabbinische Quellen, mittelalterliche Reflexionen so-
wie moderne und zeitgenössische Positionen – zeigen, dass Übergänge, 
Kommentierung und Vielstimmigkeit mehr leisten als die Rahmung eines 
Themas. Sie wirken als operative Elemente einer Erkenntnispraxis, die sich 
im Dialog, in Revisionen und im wiederholten Lesen entfaltet. 

In diesem Zugriff werden politische Implikationen sichtbar, weil sich 
die Frage nach Wissen, Bindung und Urteilskraft in historischen und ge-
genwärtigen Konstellationen bewegt. An diesem Punkt wird der selbstrefle-
xive Charakter des Textes deutlich. Jede begriffliche Setzung bleibt an ei-
gene Perspektiven gebunden. Die Analyse versucht daher, die Vorausset-
zungen mitzudenken, die ihre Urteile formen. In dieser Perspektive veror-
tet sich der Text im Feld einer jüdischen Religionsphilosophie, deren syste-
matisch-theologische und philosophische Reichweite aus der Untersu-
chung eines Denkens hervorgeht, das sich im Übergang formt. Autorität er-
scheint hier als relationale Größe, Bedeutung als bewegliche Konstellation, 
Verantwortung als Aufmerksamkeit für Fragilität. 

Vor diesem Hintergrund gewinnt Benhabibs Verständnis von Auto-
rität besonderes Gewicht. Wird Migration als epistemologische Verschie-
bung verstanden, erscheint Autorität als Prozess von Offenheit und Aus-
handlung. Benhabibs Konzept der demokratischen Iterationen verdeut-
licht, wie Verbindlichkeit in pluralen Prozessen entsteht: Rechte, Zugehö-
rigkeiten und Normen gewinnen Kraft im wiederholten, konflikthaften Be-
fragen, ohne ihren universalen Anspruch preiszugeben. Autorität wird da-
mit zu einer Praxis, die Differenz trägt und fruchtbar macht. Vielstimmig-
keit konstituiert Bindung; Zersplitterung verwandelt sich in Quelle von Ver-
bindlichkeit. 

Das Denken in der Spur des Jüdischen entfaltet sich über Differenz: 
zwischen Stimmen, Zeiten, Orten. Es bleibt durch Schrift geprägt, ohne in 
Festlegung zu erstarren; es steht in der Tradition, ohne in Stillstand zu ver-
fallen. Talmud, Midrasch, Bibel und ihre Exegesen öffnen Räume, in denen 
Bedeutungen wandern und sich verschieben. Der Kommentar trägt die Be-
wegung selbst: nicht bloß Ergänzung, sondern Ausdruck einer Praxis, die 
im Dialog entsteht und sich im Weiterdenken fortsetzt. 

Jüdisches Denken erweist sich so als Reflexion ohne Stabilitätsver-
sprechen. Es arbeitet mit Wieder-Lektüren, Neuplatzierungen und 



Migration als epistemische Figur 
 

 

330 

Übertragungen. Migration fungiert hier als methodisches Prinzip: Denken 
geschieht im Vollzug der Bewegung. Diese Philosophie verzichtet bewusst 
auf Letztbegründung, getragen vom Wissen um historische, sprachliche 
und kulturelle Situiertheit jeder Setzung. Darin liegt ihre Stärke: Das Frag-
ment wird zur Signatur des Wirklichen. Wahrheit zeigt sich als Durchläs-
sigkeit. 

Doch die Idee grenzenloser Offenheit bleibt umstritten: Shmuel Tri-
gano erinnert beispielsweise daran, dass ein Denken, das seine Formen al-
lein im Übergang sucht, die Bindung an Gemeinschaft und Geschichte zu-
rückzustellen droht. Für ihn gewinnt dialogisches Denken Kraft aus Erin-
nerung, Sprache und gelebter Praxis; Verantwortung entsteht, wenn Be-
weglichkeit sich auf diese Kontexte bezieht. Yoram Hazony wiederum for-
muliert diesen Einwand politisch: In seiner Verteidigung des Nationalen 
betont er, dass Zugehörigkeit Voraussetzungen braucht, um Verantwortung 
tragen zu können. Grenzen erscheinen ihm dabei nicht als Einschränkung, 
sondern als Bedingung für gemeinsame Verpflichtung. Seine Stimme 
macht sichtbar, wie Offenheit Gestalt gewinnt, wenn sie durch Formen der 
Zugehörigkeit getragen wird. 

Diese Auseinandersetzung vermeidet jede Romantisierung des Exils 
oder der Marginalität. Jüdisches Denken erscheint hier weder als privile-
gierter Ort der Wahrheit noch als nostalgische Chiffre der Entwurzelung, 
sondern als gegenwärtige epistemische Haltung angesichts prekärer, frag-
mentierter und von Gewalt durchzogener Existenzbedingungen. Migration 
steht dabei für eine Denkbewegung, die aus der Erfahrung von Verwundung 
Verantwortung gewinnt. 

So entsteht innerhalb des jüdischen Denkens ein Spannungsraum, in 
dem sich Offenheit und Begrenzung gegenseitig prüfen. Gerade dieser Kon-
flikt – zwischen dialogischer Beweglichkeit und dem Bedürfnis nach Bin-
dung – sichert die Diskursivität, die dieses Denken trägt. 

Ein einheitliches Bild jüdischen Denkens entsteht ebenso wenig wie 
eine feste Identität. Sichtbar wird eine Denkfigur, die vielstimmig, frag-
mentarisch und offen bleibt. Gerade aus dieser Unabgeschlossenheit ge-
winnt sie Form: Halt gewinnt sie im Zwischenraum; Bedeutung entfaltet 
sich in der Spannung der Differenzen. Jüdisches Denken operiert mit Ver-
schiebung, Wiederholung und Unterbrechung – Differenz wird zur produk-
tiven Form. 

Begrifflich bezeichnet „Diskursivität“ hier kein bloßes Gespräch, son-
dern ein regelgeleitetes Verfahren der Rechtfertigung. Geltung entsteht aus 
drei Bindungen: erstens Texttreue – die Rückbindung an Quellen; zweitens 
Dialogizität – die Responsivität gegenüber Gegenstimmen; drittens Konse-
quenzsensibilität – die Aufmerksamkeit für praktische Folgen. 



Frederek Musall 
 

 

331 

Epistemisch folgt daraus ein anderer Wahrheitsbegriff: Wahr bleibt, 
was sich unter Bedingungen pluraler Prüfung bewährt. Stabilität meint hier 
Resilienz gegenüber Einwand, Kontextverschiebung und Übersetzung. 

Systemzwang verliert methodische Priorität, weil heterogene Quel-
lenlagen, diachrone Überlieferung und normative Vielstimmigkeit keine 
geschlossene Axiomatik erlauben. Wo Voraussetzungen streuen, wird Gel-
tung rekursiv verhandelt – durch Iteration, Revision und erneute Lektüre. 

In dieser Perspektive erscheint Autorität als relationale Größe: Sie 
wächst, wenn Gründe zirkulieren, Einwände ernst genommen und Alterna-
tiven mitgeführt werden. Maßstab ist weniger Kohärenz im Abstrakten als 
Kohärenzerhalt im Wandel – die Fähigkeit, Bedeutung anschlussfähig zu 
halten, während ihre Kontexte sich verschieben. 

Auch dieser Text versteht sich als Teil eines solchen Gesprächs: ein 
Ort, an dem sich Stimmen kreuzen, widersprüchlich und zugleich verbun-
den. Er sammelt Positionen, ohne sie zu glätten, und hält Spannungen aus, 
ohne sie aufzulösen. Migration erscheint hier als Methode: ein Denken, das 
antwortet, tastet, horcht und im Zwischen verweilt. Vielleicht liegt in dieser 
dialogischen Bewegung die Aufgabe jüdischer Philosophie: Formen zu fin-
den, in denen Verschiedenes zugleich Bestand hat – getragen von Bezie-
hung statt Konsens. 

Im Folgenden werden vier Spuren erkennbar, die diese Haltung kon-
kretisieren: 

 1. Migration als Denkfigur: Bewegung durch Übergänge; die Leit-
frage lautet, wie? 
2. Kommentar als Weiterdenken: ein Sprechen, das sich einreiht, 
unterbricht, antwortet; Ursprung wird zur relationalen Aufgabe. 
3. Relation als Modus von Bedeutung: Entfaltung im Zwischen von 
Stimmen, Zeiten, Texten und Orten. 
4. Körper als Medium: Ort, an dem Erinnerung sich einschreibt, 
Ethik geschieht und Differenz spürbar wird. 

Diese vier Spuren markieren Bewegungen, keine abgeschlossenen Systeme. 
Migration, Kommentar, Relation und Körper eröffnen Wege des Fragens, 
deren Zusammenspiel eine Hermeneutik entstehen lässt, die Übergänge, 
Differenzen und Unterbrechungen in Resonanz bringt. Für die Gegenwart 
liegt darin keine Lösung, sondern eine methodische Zumutung: Denken 
muss zeigen, wie Offenheit sich verantwortet, wie Differenz Bindung er-
zeugt, und wie Pluralität ohne Rückzug auskommt. 

Epistemologisch bildet sich hier eine Haltung, die klassische Syste-
matisierungsversuche bewusst unterläuft. Diskursivität ersetzt Geschlos-
senheit, aus Einsicht in die Kontingenz aller Fundamente. Migration wird 



Migration als epistemische Figur 
 

 

332 

zur epistemischen Figur, in der Denken Verfahren wird – eine Form, die 
Erkenntnis nicht abbildet, sondern hervorbringt, indem sie Übergänge ge-
staltet. 

So profiliert sich das jüdische Denken als Grammatik des Übergangs: 
Identität formt sich performativ im Wiederaufgreifen, im Adressieren, im 
Präzisieren unter Widerspruch. Wahrheit gewinnt Tragfähigkeit, wo Be-
weglichkeit Regel findet und Verantwortung Rechenschaft verlangt. 

In dieser Spannung von Notwendigkeit und Form liegt die eigentli-
che Pointe: Migration als epistemische Figur erwächst aus Verwundung 
und Entwurzelung – und öffnet dennoch neue Räume. Diese Räume sind 
kein Versprechen und keine Ressource, sondern Ausdruck einer Fragilität, 
die sich nicht stabilisieren lässt. Jüdisches Denken hält an dieser Zumutung 
fest – im Bewusstsein, dass Verantwortung aus Fragilität erwächst, ohne 
Garantie, ohne Letztbegründung. 

Und so schließt sich die Bewegung, die im Vorwort als Frage begann: 
Wie gestaltet sich Wissen, wenn Bewegung zur Bedingung des Denkens 
wird? Die Antwort bleibt offen – als Form, die im Übergang Erkenntnis ge-
winnt. 

Post-Scriptum: Wohin – in einer Gegenwart wachsender Ort-
losigkeit 

Seit dem 7. Oktober 2023 steht die Frage jüdischer Sicherheit in neuer 
Schärfe im Raum – als unmittelbare Gegenwartserfahrung, jenseits bloßer 
historischer Erinnerung. Für viele Jüdinnen und Juden hat sich an diesem 
Tag etwas verschoben: politisch wie existenziell. Was lange verlässlich 
schien – die Stabilität westlicher Demokratien, das Versprechen des Schut-
zes – erweist sich plötzlich als fragil. 

Diese Verunsicherung betrifft Israel ebenso wie das jüdische Leben 
außerhalb des Staates – in Berlin, Paris, New York. Orte, die über Jahr-
zehnte Sicherheit ausstrahlten, wirken plötzlich prekär. Die Erfahrung von 
Ortlosigkeit, über Jahrhunderte prägend für das jüdische Denken, kehrt zu-
rück: als realer Zustand, jenseits der Metapher. 

Der Satz „Nie wieder“ verliert Eindeutigkeit und gewinnt Dringlich-
keit. Er bleibt unabschließbar: weniger Formel des Gedenkens als Mahnung 
zur Aufmerksamkeit – für die Fragilität jüdischer Existenz im öffentlichen 
Raum und für die politische wie sprachliche Erosion vermeintlicher Selbst-
verständlichkeiten. 

Was bedeutet es, wenn selbst Israel – lange als letzter Zufluchtsort 
gedacht – keine verlässliche Sicherheit garantiert? Wenn Zugehörigkeit zur 



Frederek Musall 
 

 

333 

Angriffsfläche wird – aus antisemitischer Ferne ebenso wie im eigenen Um-
feld? 

Solche Fragen lassen sich nicht theoretisch erledigen; sie greifen ins 
Denken ein, verschieben Perspektiven, erschüttern Prämissen. Migration 
zeigt sich hier als Unsicherheit im Raum selbst; das Bild eines bloßen Orts-
wechsels greift zu kurz. 

Vielleicht zeigt sich in dieser Situation eine vertraute Konstellation 
jüdischen Denkens neu – zwischen der partikularen Erfahrung der Bedro-
hung und dem universalen Anspruch auf Gerechtigkeit. Beide Dimensionen 
gehören einander an, und doch geraten sie im Angesicht realer Gewalt in 
eine schwierige Spannung. Die Frage lautet nicht, welche Seite „recht“ be-
hält, sondern wie jüdisches Denken diese Spannung aushält, ohne eine der 
beiden Dimensionen preiszugeben. 

Hier zeigt sich die eigentliche Zumutung dieser Gegenwart: das 
Gleichzeitige auszuhalten – Verletzung und Mitgefühl, Bedrohung und Em-
pathie, Selbstbehauptung und Offenheit. Denken, das sich dieser Gleichzei-
tigkeit stellt, sucht keine Versöhnung, sondern eine Form, in der das Un-
vereinbare befragt werden kann. 

Aus diesem Gefüge heraus gewinnt das Politische Gestalt. Es verlangt 
nach Formen, in denen das Ringen zwischen Eigenem und Anderem, Bar-
rieren und Passagen, konkret wird – im Denken ebenso wie in der Ge-
schichte. Israel wird darin zu einem Symbol dieser doppelten Bewegung: 
Ort der Selbstbehauptung und Prüfstein des Universalen. Die Herausforde-
rung besteht darin, das Recht auf Schutz nicht gegen die Verantwortung für 
Andere auszuspielen – und zugleich anzuerkennen, dass sich beides nicht 
vollständig zur Deckung bringen lässt. Zwischen der Sorge um das Eigene 
und der Treue zur Idee des Gemeinsamen verläuft eine Bruchlinie, die nicht 
auflösbar ist, wohl aber reflektierbar. 

Jüdisches Denken steht in einer Gegenwart, die seine eigenen Vo-
raussetzungen erschüttert. Sicherheit ist kein Ort, sondern eine fragile 
Konstellation unter Bedingungen der Bedrohung. Offenheit wird zur Zu-
mutung, weil sie kein Rückzugsrecht kennt. Denken bleibt möglich, solange 
es die eigene Gefährdung aushält – ohne sie zu verklären, ohne ihr auszu-
weichen. 

Instabilität fordert folglich eine andere Form von Verantwortung. 
Denn jede Entscheidung hinterlässt einen Rest von Unentschiedenheit, ei-
nen Bereich, in dem sich Gewissheit verflüchtigt. In dieser Unsicherheit 
vermag sich ein selbst-bewusstes, aber zugleich auch selbst-kritisches Den-
ken zu behaupten: prüfend, aufmerksam, in Auseinandersetzung mit sich 
selbst; Verantwortung entsteht dort, wo Urteilen offenbleibt – als Haltung 
des Fragens unter Druck. 



Migration als epistemische Figur 
 

 

334 

Schließlich bewährt sich ein philosophisches Denken, wenn es dieser 
Konstellation standhält: im Gespräch mit dem Unabgegoltenen, im Ver-
such, das Unfertige denkbar zu halten. Keine Vollendung des Fragens, son-
dern die Verpflichtung, es weiterzuführen. 

Literatur 

Adorno, Theodor W. Minima Moralia: Reflexionen aus dem beschädigten Leben. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1951. 

Alharizi, Yehuda. The Book of Tahkemoni: Jewish Tales from Medieval Spain. 
Übersetzt von David Simha Segal. London: Littman Library of Jewish Civiliza-
tion, 2001. 

Améry, Jean. Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines Über-
wältigten. München: Szczesny, 1966. 

Anidjar, Gil. Our Place in al-Andalus: Kabbalah, Philosophy, Literature in Arab 
Jewish Letters. Stanford: Stanford University Press, 2002. 

Arendt, Hannah. The Origins of Totalitarianism. New York: Schocken Books, 1951. 

—. Eichmann in Jerusalem: A Report on the Banality of Evil. New York: Viking 
Press, 1963. 

—. The Jewish Writings. Herausgegeben von Jerome Kohn und Ron H. Feldman. 
New York: Schocken Books, 2007. 

Azoulay, Ariella Aïsha. Potential History: Unlearning Imperialism. London: Verso, 
2019. 

Baeck, Leo. Das Wesen des Judentums. Heidelberg: Lambert Schneider, 1905. 

Benhabib, Seyla. The Claims of Culture: Equality and Diversity in the Global Era. 
Princeton, NJ: Princeton University Press, 2015. 

—. Exile, Statelessness, and Migration: Playing Chess with History from Hannah 
Arendt to Isaiah Berlin. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2018. 

Benjamin, Walter. „Über den Begriff der Geschichte. “ In Gesammelte Schriften, Bd. 
I. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1991. 

Blanchot, Maurice. L’entretien infini. Paris: Gallimard, 1969. 

Blumenthal, David R. Facing the Abusing God: A Theology of Protest. Louisville, 
KY: Westminster John Knox Press, 1993. 



Frederek Musall 
 

 

335 

Boyarin, Daniel. Carnal Israel: Reading Sex in Talmudic Culture. Berkeley: Uni-
versity of California Press, 1993. 

—. A Radical Jew: Paul and the Politics of Identity. Berkeley: University of Califor-
nia Press, 1994. 

—. Border Lines: The Partition of Judaeo-Christianity. Philadelphia: University of 
Pennsylvania Press, 2004. 

—. A Traveling Homeland: The Babylonian Talmud as Diaspora. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press, 2015. 

—. The No-State Solution: A Jewish Manifesto. New Haven: Yale University Press, 
2023. 

Brumlik, Micha. Aus Katastrophen lernen: Grundlagen zeitgeschichtlicher Bildung 
in Menschenrechtskultur. Berlin: Philo-Verlag, 2004. 

Buber, Martin. Ich und Du. Leipzig: Insel-Verlag, 1923. 

Butler, Judith. Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence. London: 
Verso, 2004. 

—. Frames of War: When Is Life Grievable? London: Verso, 2009. 

Cohen, Hermann. Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Leipzig: 
Gustav Fock, 1919. 

Deleuze, Gilles, und Félix Guattari. Mille Plateaux: Capitalisme et schizophrénie 2. 
Paris: Les Éditions de Minuit, 1980. 

Derrida, Jacques. Schibboleth pour Paul Celan. Paris: Editions Galilée, 1986. 

Jacques Derrida, “Circumfession,” in Jacques Derrida, by Geoffrey Bennington and 
Jacques Derrida, trans. Geoffrey Bennington (Chicago: University of Chicago 
Press, 1993), 3–315. 

—. Mal d’archive: Une impression freudienne. Paris: Galilée, 1995. 

—. Acts of Religion. Herausgegeben von Gil Anidjar. New York: Routledge, 2002. 

Fackenheim, Emil. To Mend the World: Foundations of Post-Holocaust Jewish 
Thought. Bloomington: Indiana University Press, 1982. 

Halbertal, Moshe, und Avishai Margalit. Idolatry. Cambridge: Harvard University 
Press, 1992. 

Halbertal, Moshe. People of the Book: Canon, Meaning, and Authority. Cambridge: 
Harvard University Press, 1997. 



Migration als epistemische Figur 
 

 

336 

Ha-Levi, Yehuda. The Kuzari: In Defense of the Despised Faith. Übersetzt von N. 
Daniel Korobkin. Jerusalem: Feldheim, 2009. 

Hartman, David. A Living Covenant: The Meaning of Jewish Existence. Wood-
stock, VT: Jewish Lights, 1985. 

—. “Auschwitz or Sinai?” Shalom Hartman Institute. Last modified 2011. 
https://www.hartman.org.il/auschwitz-or-sinai/ (zuletzt aufgerufen 
19.12.2025). 

Hartman, Donniel. Putting God Second: How to Save Religion from Itself. Boston: 
Beacon Press, 2016. 

Hazony, Yoram. The Jewish State: The Struggle for Israel’s Soul. New York: Basic 
Books, 2000. 

—. The Virtue of Nationalism. New York: Basic Books, 2018. 

Heschel, Abraham J. God in Search of Man: A Philosophy of Judaism. New York: 
Farrar, Straus and Giroux, 1955. 

Horvilleur, Delphine. Réflexions sur la question antisémite. Paris: Grasset, 2019. 

—. Vivre avec nos morts: Petit traité de consolation. Paris: Grasset, 2021. 

Jonas, Hans. Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik für die technologi-
sche Zivilisation. Frankfurt am Main: Insel, 1979. 

Kaplan, Mordecai. Judaism as a Civilization: Toward a Reconstruction of Ameri-
can-Jewish Life. New York: Macmillan, 1934. 

Kaplan, Mordecai M. A New Zionism. New York: Reconstructionist Press, 1959. 

Kook, Abraham Isaac. Orot. Jerusalem: Mossad Harav Kook, 1920. 

Kraemer, David Charles. Embracing Exile: The Case for Jewish Diaspora. New 
York: Oxford University Press, 2025. 

Leibowitz, Yeshayahu. Judaism, Human Values, and the Jewish State. Cambridge, 
MA: Harvard University Press, 1992. 

Levi, Primo. Se questo è un uomo. Turin: De Silva, 1947. 

—. Ist das ein Mensch?. Übersetzt von Heinz Riedt. Frankfurt am Main: Fischer, 
1961. Reprint, München: Hanser, 1987; München: dtv, 1992. 

Levinas, Emmanuel. Totalité et Infini: Essai sur l’extériorité. Den Haag: Martinus 
Nijhoff, 1961. 

—. Quatre lectures talmudiques. Paris: Les Éditions de Minuit, 1968. 

https://www.hartman.org.il/auschwitz-or-sinai/


Frederek Musall 
 

 

337 

Magid, Shaul. American Post-Judaism: Identity and Renewal in a Postethnic 
Society. Bloomington: Indiana University Press, 2013. 

Maimon, Salomon. Lebensgeschichte. Herausgegeben von Michael Albrecht. Ham-
burg: Meiner, 2005. 

Maimonides, Moses. The Guide of the Perplexed. Übersetzt, eingeleitet und kom-
mentiert von Shlomo Pines, mit einem einführenden Essay von Leo Strauss. 2 
vols. Chicago: University of Chicago Press, 1963. 

Mendelssohn, Moses. Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum. In Ge-
sammelte Schriften, Jubiläumsausgabe, Bd. 8, herausgegeben von Eva J. Engel. 
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1983. 

Ophir, Adi. The Order of Evils: Toward an Ontology of Morals. Übersetzt von Rela 
Mazali und Havi Carel. Cambridge: Zone Books, 2005. 

Plaskow, Judith. Standing Again at Sinai: Judaism from a Feminist Perspective. 
San Francisco: Harper & Row, 1990. 

Raz-Krakotzkin, Amnon. Exil et souveraineté: judaïsme, sionisme et pensée bina-
tionale. Paris: La Fabrique Éditions, 2007. 

Rose, Gillian. Judaism and Modernity: Philosophical Essays. Oxford: Blackwell, 
1993. 

—. Love’s Work. London: Chatto & Windus, 1995. 

Ross, Tamar. Expanding the Palace of Torah: Orthodoxy and Feminism. Waltham, 
MA: Brandeis University Press, 2004. 

Rosenzweig, Franz. Der Stern der Erlösung. Frankfurt am Main: Kauffmann, 1921. 

Sacks, Jonathan. Future Tense: Jews, Judaism and Israel in the Twenty-First 
Century. London: Hodder & Stoughton, 2009. 

Sagi, Avi. Jewish Religion after Theology. Boston: Academic Studies Press, 2009. 

Sartre, Jean-Paul. Réflexions sur la question juive. Paris: Éditions Gallimard, 1954. 

—. Über die Judenfrage. Übersetzt von Vincent von Wroblewsky. Hamburg: Euro-
päische Verlagsanstalt, 1994. 

Scholem, Gershom. Major Trends in Jewish Mysticism. New York: Schocken 
Books, 1941. 

—. Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 
2003. 



Migration als epistemische Figur 
 

 

338 

—. “The Messianic Idea in Judaism.” In The Messianic Idea in Judaism and Other 
Essays on Jewish Spirituality. New York: Schocken Books, 1971. 

Shenhav, Yehouda. The Arab Jews: A Postcolonial Reading of Nationalism, Reli-
gion, and Ethnicity. Stanford: Stanford University Press, 2006. 

Shohat, Ella. Taboo Memories, Diasporic Voices. Durham, NC: Duke University 
Press, 2006. 

Soloveitchik, Joseph B. The Lonely Man of Faith. New York: Doubleday, 1965. 

Spinoza, Baruch de. Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. In Sämtliche 
Werke, Bd. 2, herausgegeben von Wolfgang Bartuschat. Hamburg: Felix Meiner 
Verlag, 2015. 

—. Theologisch-politischer Traktat. In Sämtliche Werke, Bd. 3, herausgegeben von 
Wolfgang Bartuschat. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2012. 

Trigano, Shmuel. Le judaïsme et l’esprit du monde. Paris: Grasset, 2011. 

Wiesel, Elie. La Nuit. Paris: Les Éditions de Minuit, 1958. Reprint, mit einem neuen 
Vorwort des Autors, 2007. 

—. Die Nacht: Roman. Übersetzt von Curt Meyer-Clason. Mit einem Vorwort von 
François Mauriac. Freiburg im Breisgau: Herder, 1996. 

Yerushalmi, Yosef Hayim. Zakhor: Jewish History and Jewish Memory. Seattle: 
University of Washington Press, 1982. 

—. Sachor: Erinnere dich! Jüdische Geschichte und jüdisches Gedächtnis. Aktuali-
sierte Ausgabe. Übersetzt von Wolfgang Heuss, mit einem Nachwort von Mi-
chael Brenner. Berlin: Wagenbach, 2023. 

Zornberg, Avivah Gottlieb. The Beginning of Desire: Reflections on Genesis. New 
York: Doubleday, 1995. 

—. Bewilderments: Reflections on the Book of Numbers. New York: Schocken 
Books, 2015. 

 


	Migration as an Epistemic Figure: On the Tension between Exile and the Present in Jewish Thought
	Vorwort: Denken im Übergang
	1. Migration als Denkfigur im Judentum: Eine Spurensuche
	2. Exil und Text: Rabbinische Strategien der Ortsverhandlung
	3. Mittelalterliche Verschiebungen: Sprache als Erkenntnisraum zwischen Andalusien, Südfrankreich und Ägypten
	4. Frühe Neuzeit: Migration als Denkfigur der Zerrissenheit
	5. Aufklärung: Zwischen Universalismus und Partikularität
	6. Moderne: Denken im Exil – Migration als Erkenntnisform?
	7. Moderne rabbinische Stimmen: Theologie im Zeichen des Exils
	Zäsur: Denken nach der Shoah

	8. Gegenwart: Rabbinische Stimmen im Post-Exil
	9. Israel – Fokusverschiebung und Strukturklarheit
	10. Migration als Text: Hermeneutik des Nicht-Abgeschlossenen
	11. Migration und Autorität: Kanon im Modus der Pluralität
	12. Transformationen des Jüdischen: Migration, Differenz, Zukunft
	12.5 Im Medium des Körpers
	13. Offenes Denken: Migration als epistemische Figur
	Post-Scriptum: Wohin – in einer Gegenwart wachsender Ortlosigkeit
	Literatur

